



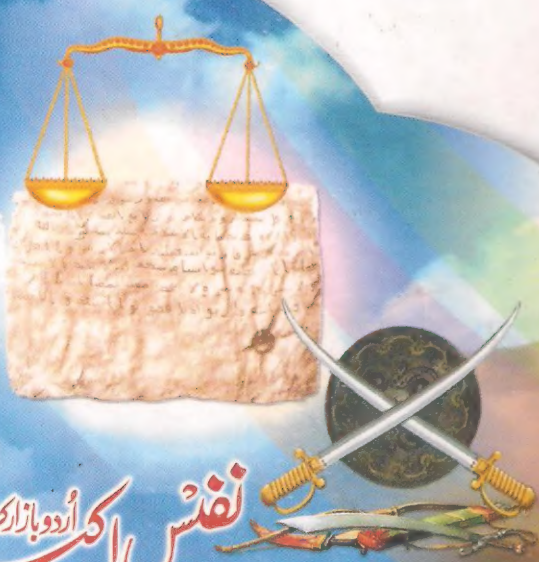
# طبقاً ابن سعد

جداؤل

مُصَنَّف  
مُحَمَّدْ بْنُ سَعْدٍ  
(المتوفى ٢٣٠)

طبیعتِ انسان

لفیں اک اردو بازار کاچی طبعی



# طبقاتِ ابن سَعْد

حصہ اول

## اخبارِ ابی صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ

سرور کائنات صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ کا مفصل تذکرہ، محققانہ اور مورخانہ انداز کا شاہکار  
بغزوات و سرایا کا تفصیل کے ساتھ جامع بیان

سرور کائنات کا مہاجرین اور الفصار کے درمیان مفاہمات کرنے کی تفصیل اور مرض  
الموت اور وفات تک کے حالات، آخر میں حضرت ابو بکر صدیق، عبد اللہ بن انس،  
احسان بن ثابت، کعب بن مالک، اروئی بنت عبدالمطلب، عائشہ بنت زید نبی ﷺ  
کے محبت اور درد میں ذوبے ہوئے مراثی بھی شامل کردیے گئے ہیں۔

مصنف

توجہ

محمد بن سعید (التویف: ۲۲۳ھ)

علامہ عبد اللہ العمادی (رحمہ)

# نقیض اکیڈمی

# طبقات ابن سعد

کے اردو ترجمہ کے واگی حقوق طباعت و اشاعت

چوہدری طاائق اقبال گاہنڈی

مالک "تفیسِ آئیں دلیری" محفوظ ہیں

|                       |                                    |
|-----------------------|------------------------------------|
| نام کتاب              | طبقات ابن سعد (حصہ اول)            |
| مصنف                  | علامہ محمد بن سعد التوفی مسٹر      |
| مترجم                 | علامہ عبداللہ العماری مرحوم        |
| اضافہ عنوانات و حواشی | مولانا عبد المنان صاحب             |
| ناشر                  | تفیسِ آئیں دلیری اردو بازار، کراچی |
| قیمت                  | / روپے                             |

## طبقات ابن سعد

تمام آٹھ حصوں میں

|           |                                 |           |                      |
|-----------|---------------------------------|-----------|----------------------|
| حصہ پنجم  | تاریخ تابعین و تبع تابعین       | حصہ اول   | اخبار الیٰ شیخ شیعیم |
| حصہ ششم   | کونے کے صحابہ و تابعین          | حصہ دوم   | اخبار الیٰ شیخ شیعیم |
| حصہ هفتم  | دور آخر کے صحابہ تابعین و فقہاء | حصہ سوم   | سیرت خلفاء راشدین    |
| حصہ بیشتر | صالحات و صاحبیات                | حصہ چہارم | مہاجرین و انصار      |

ہر حصہ الگ الگ بھی دستیاب ہے۔

تفیسِ آئیں دلیری  
اردو بازار، کراچی طبع

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## سر کارِ دو عالم صَلَّى اللّٰهُ عَلٰيْهِ وَسَلَّمَ کی سیرت پر عظیم الشان کتاب کا تعارف

از چوہدری محمد اقبال سلیم گاہندری

ابو عبد الله محمد بن سعد البصري المتوفى ۲۲۷ھ کی شہرہ آفاق کتاب "طبقات الكبير" یا "الطبقات الكبرى" جس کا اردو ترجمہ اس وقت آپ کے سامنے پیش ہے۔ تذکرہ رجال کی قدیم ترین چند کتابوں میں سے ایک ستم باشان کتاب ہے۔ نہ صرف اس لئے کہ یہ ایک بہت ہی وسیع تذکرہ ہے اور ایسے جزوی واقعات پر بھی اس کا احاطہ ہے جن کے ذکر سے دوسری کتابیں خالی ہیں۔ بلکہ اس لئے بھی اس کتاب کا بہت ہی عظیم الشان مرتبہ ہے کہ اس کتاب کا مصنف دورہارون الرشید و نامون الرشید کا عالم ہے اور اس نے تذکرہ نویسی کے قدیم اصولی کے مطابق اپنے ہر بیان کے لئے چشم دیدشاہدوں کے بیانات اسناد کے ساتھ بیان کئے ہیں۔ ایک تو مصنف کے زمانے کی عہدہ رسالت مائیں علیہ السلام سے قربت اور دوسرے بیان میں ذکر اسناد کی شرط نے اس کتاب کو زمانہ مابعد کے اہل علم و تحقیق کے لئے ایک خزانہ علم بنا دیا۔ اور ہر زمانے کے علماء نے اس کتاب کو آنکھوں سے لے گایا۔ یہ کتاب ۲۰۷ھ اور ۲۲۷ھ کے درمیان تقریباً میں سال کے عرصہ میں لکھی گئی۔ قیاس ہے کہ یہ کتاب مصنف نے اپنے استاذ الواقدي کی وفات کے بعد لکھنی شروع کی ہو گئی اور اس وقت ابن سعد کی عمر چالیس سال سے متجاوز ہو گئی ہو گی۔

یہ کتاب بغداد میں لکھی گئی اور ظاہر ہے کہ عربی زبان میں لکھی گئی تھی۔ اور یہی کتاب کیا سب ہی کتابیں عربی زبان میں لکھی جاتی تھیں۔ دنیا میں یہی وہ زبان تھی جو قرآن حکیم کی زبان ہونے کا شرف رکھنے کے ساتھ ساتھ دنیا کی سب سے بڑی علمی و ادبی زبان کا درجہ رکھتی تھی۔ قدیم زبانوں کا دور اقبال مدتی ختم ہو چکا تھا اور زمانہ مابعد میں عربی زبان کا مرتبہ حاصل کرنے والی زبان میں ابھی پیدائشیں ہوئی تھیں۔

مصنف کے زمانے ہی میں اہل ذوق نے اس کی نقلیں حاصل کر لی تھیں اور مصنف کے بعد تو اس کثرت سے اس کی نقلیں علماء اور محققین نے تیار کیں کہ حروب صلیبیہ اور اس کے بعد ہلاکو خال کے ہاتھوں سینکڑوں نہیں بلکہ ہزاروں ہی بڑے بڑے کتب خانوں کی تباہی کے باوجود اس کتاب کے مکمل و نامکمل تسبیح دنیا کے مختلف کتب خانوں میں محفوظ رہ گئے اور آج تک موجود مخطوط ہیں۔ طباعت کا جب دور آیا تو اس کتاب کی طباعت کا خیال مختلف دیاگوں میں پیدا ہوا۔ لیکن ظاہر ہے کہ اتنی بڑی کتاب کی طباعت و اشاعت کوئی انسان کامن نہ تھا۔ اگرچہ ۷۹۷ء میں عربی کا طبع مصر میں قائم ہو چکا تھا۔ اور اس کے بعد عربی زبان کے مطالع سب ہی جگہ قائم ہو گئے تھے۔ لیکن اسی بے مثال کتاب کی اویں اشاعت کا فخر شہر آگرہ گو حاصل ہوا۔ اس کتاب کا ایک حصہ ۲۰۵۲ء میں آگرہ سے چھپ کر شائع ہوا۔ یہ کام جاری نہ رہا۔ کام کا اس کے بعد ۲۲۳۴ء میں جرمی کے دو

مستشرقین مسٹر بولکمان اور مسٹر سخاونے ایک لاکھ روپے کی سرکاری امداد سے اس کتاب کی طباعت اور پروف خوانی کا کام شروع کیا جو برسوں تک ہوتا رہا۔ اور اس کتاب کے آٹھ حصے چھپ کر تیار ہوئے۔ اس کے بعد اور بہت زنوں بعد مکتبہ صادر بیرونیت نے طبقات ابن سعد، بہت خوبصورتی سے شائع کیا۔

اس عظیم الشان مأخذ تاریخ و تذکرہ کوارڈوز بان میں ترجمہ کرنے کا خیال بھی انیسویں صدی کے اوخر میں پیدا ہو چکا تھا۔ لیکن کتاب کی مخالفت اور اس کی وسعت کو دیکھتے ہوئے اس کی طباعت و اشاعت کی بہت کوئی نہ کر سکا۔ بالآخر دارالترجمہ جامعہ عثایہ حیدر آباد دکن نے اس کے پانچ عربی حصوں کا اردو ترجمہ مولانا عبداللہ العمادی سے کراکر شائع کیا (۱۹۲۲ء)، اور آخری تین حصوں کا اردو ترجمہ ہم نے مولانا نذری الحق صاحب بیرونی سے کرایا ہے۔ اب یہ علمی شاہکار پہلی وقفہ مکمل شائع ہو رہا ہے۔ مجھے امید ہے کہ جس طرح ہماری دوسری کتابیں ملکہ بھر میں مقبول ہو گیں اور شائیقین علم و ادب نے جس فراغ ویں سے ہماری کتابوں کی اشاعت میں ہمارا ہاتھ بٹایا ہے اسی طرح طبقات ابن سعد کی توسعی اشاعت میں بھی میرے معاون ثابت ہوں گے۔ حق تو یہ ہے کہ ان معاونیں کے تعاون نے ہی مجھے اتنی بڑی بڑی خصیم کتابوں کی اشاعت کی بہت ہلاکی ہے میں اپنے ان سرپرستوں کا تھا دل سے شکر گزار ہوں۔ میرے کرم فرماؤں کے اشتراک عمل سے ہی یہ انمول علمی فزانے زیور اشاعت سے آ راستہ ہو سکے۔

ہم نے تیس اکیڈمی سے تاریخ ابن خلدون اور تاریخ طبری جیسی خصیم کتابوں کے ترجمے شائع کرنے کی جو بہت کی تو یہ تقاضا ہوا کہ طبقات ابن سعد کے مکمل ازدواجی کی اشاعت کا شرف بھی ہمیں ہی حاصل ہونا چاہئے۔ کتاب بڑی خصیم اور کام بہت مشکل تھا۔ ترجمہ پر نظر ثانی اور اس کے بعد اچھی کتابت و طباعت سے مزین کر کے کتاب کا شائع کرنا اس دو رکاوی میں کس قدر مشکل کام تھا۔ لیکن کوئی مشکل ایسی نہیں جو خدا یہ بزرگ و برتر کی توفیق و امداد سے سرنہ کر لی جائے۔ خدا کا شکر ہے کہ آج ہم اس ہم تہم بالشان کتاب کو اردو زبان میں اہل علم و تحقیق کی خدمت میں حسب ذیل آٹھ حصوں میں شائع کرنے کا فخر حاصل کر رہے ہیں۔

## طبقات ابن سعد (مکمل آٹھ حصوں میں)

ترجمہ: عبداللہ العمادی

حصہ اول اخبار النبی ﷺ

حصہ دوم سیرت خلفاء راشدین

حصہ سوم مہاجرین والنصار

حصہ چوتھا تابعین و تابع تابعین

حصہ پنجم اصحاب کوفہ (ترجمہ: مولوی نذری الحق میرٹھی)

حصہ ششم صالحات و صحابیات

حصہ هفتم دور آخر کے صحابہ تابعین و فقهاء

(۲۲۱ھ تک کی خواتین اسلام کے حالات زندگی)

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

### مولانا سید عبدالقدوس باشی

مسلمانوں نے قرآن مجید کی صحیح تعلیل کے لئے خود قبر آن ہی کے حکم کے بوجب رسول اللہ ﷺ کے ہر قول، ہر فعل اور ہر شان کو یاد رکھنے اور اسے آنے والی نسلوں تک پہنچانے کا ایسا عظیم الشان اہتمام کیا گہ اس کی کوئی دوسری مثال دُنیا کی تاریخ میں نہیں ملتی اس طرح انہوں نے ہر چھوٹے سے چھوٹے واقعے کو اور معمولی سے معنوی بات کو محفوظ رکھا اور کیوں نہ محفوظ رکھتے جبکہ صحیح معنوں میں مکمل اور ہر پہلو سے مکمل شخصیت اس کرہ ارض پر صرف محمد رسول اللہ ﷺ کی ہی ہے۔ غور سے دیکھئے بڑے سے بڑا آدمی صرف ایک یادو پہلو سے یا ایک یادو اعتبار سے ہی بڑا اور عظیم المرتبت آدمی نظر آئے گا۔ اگر ایسی عظیم المرتبت آدمی کی زندگی کے مختلف پہلوؤں کو دیکھنے تو نقش اور ایسا نقش نظر آئے گا کہ حیرت ہوگی۔ ایک بہت بڑا روحانی پیشواعدالت کے لئے اچھا عادل یا جہاد کے لئے اچھا امیرالعساکر کہاں ملتا ہے۔

اس کے برخلاف خداوند تعالیٰ نے اپنے آخری نبی کو ہر اعتبار سے ایک مکمل انسان بنا یا تھا اور دُنیا کو حکم دیا تھا کہ ان کی اتباع کرو۔ ان ہی کی ذات میں اسوہ کاملہ ملے گا گویا یوں سمجھئے کہ اسوہ کاملہ ایک اور صرف ایک ہے باقی صاحب کمال سب کے سب ایک پہلو سے کامل اور دوسرے پہلو سے ناقص ہیں۔

یہ تھا وہ حقیقی سبب جس کی وجہ سے ساری امت اسلامیہ رسول اللہ ﷺ کی سنت کو محفوظ رکھنے پر مائل تھی اور آپ کی ایک ایک بات کو یاد رکھتی تھی۔ استاد اپنے شاگردوں کو اور پاپ اپنے بیٹوں کو اس کی تعلیم دیا کرتے تھے حتیٰ کہ دوڑھائی سو سال تک مسلمانوں میں فقط علم صرف حدیث کے لئے مخصوص تھا اور دوسرے علوم کو علم نہیں بلکہ فن کہا جاتا تھا۔

**علم الرجال** ۰ ہر حدیث حقیقت رسول اللہ ﷺ کے کسی قول فعل یا کسی اجازت و تقریر کی ایک عینی شہادت ہے۔ اور ہر شہادت کی جائج پڑتاں ضروری ہے۔ اس لئے صحابہ کرام ﷺ یعنی ان بزرگوں کے بعد جنہوں نے مشکوٰۃ نبوت سے بلا اسٹے براہ راست کسب نور کیا تھا یہ سوال پیدا ہوا کہ شاہدوں کو اچھی طرح و یکھلایا جائے ان کے ذاتی حالات، حافظ سنجیدگی اور صدقافت و ثابتت کی تحقیق کی جائے۔ اس کوشش نے ایک جدید علم کو جنم دیا جسے علم الرجال کہا جاتا ہے۔ علم الرجال میں تقریباً ۲۵ ہزار اشخاص کے ذاتی خصائص و عادات کو محفوظ کیا گیا ہے۔ یہ اشخاص ہیں جنہوں نے بھی کوئی حدیث بیان کی ہے۔

جب راوی ان حدیث کی جائج پڑتاں شروع ہوئی تو ان کے عہد اور ان کی معاصرت کی تلاش ہوئی تاکہ یہ معلوم ہو سکے کہ کس راوی کی ملاقات کن کن شیوخ سے ہوئی اس طرح علم طبقات الرجال وجود میں آیا اور راویوں کو جا چنے کے لئے یہ تقسیم نہایت ہی اہم تھی ورنہ اس کے بغیر یہ معلوم کرنا ممکن نہ ہوتا کہ حقیقتاً کس راوی کی ملاقات کس شیخ سے ممکن ہے اور اگر ممکن نہ ہے تو راوی کی عمر اور شیخ کی عمر ملاقات کے وقت کیا رہی ہوگی۔ اور اگر راوی کی عمر اتنی کم ہو کہ حدیث کو پوری طرح سمجھنے نہ سکے یا کہ شیخ کی عمر اتنی زیادہ ہو کہ بڑھاپے سے جو اس مختل ہو چکے ہوں تو ایسی روایت قابل قبول ہی کہاں ہو سکتی ہے۔

اس طرح علم طبقات الرجال پر اہل علم نے توجہ کی اور کتابیں لکھی گئیں۔ انہے جرس و تعدیل نے اس پر اپنی عمریں صرف

کیں۔ بڑا کام کیا۔ ایک ایک راوی کی صداقت و ثابت پر شہادتیں مہیا کیں اور کتابیں لکھیں۔ بعضوں نے جرح و تقدیل کی شہادتوں کو تاثنوی درجہ دیا اور صرف تذکرہ ہی جمع کر دینے کو کافی سمجھا اور اس قسم کے تذکروں کی افادیت بھی کچھ کم نہ تھی۔ اس لئے ایسے تذکرہ نویس اور واقعی نگار حضرات کے کارناٹے ذینا کے بہترین علمی سرماٹے سمجھے گئے۔

طبقات الرجال پر دو قدیم ترین کتابیں ہم تک پہنچ سکی ہیں۔ ایک محمد بن عمر و اقدی متومنی ۲۰۰ھ کی کتاب طبقات جو طبقات و اقدی کے نام سے مشہور ہے اور مختصری کتاب ہے اور دوسرا محدث بن معجم البصری الزہری المتنوی ۲۳۰ھ کی پوچھ اور ضمیم کتاب جو طبقات الکبیر یا طبقات ابن سعد یا طبقات الکبریٰ کے نام سے مشہور و معروف ہے ابن سعد و اقدی کے شاگرد اور ان کے سیکرٹری تھے۔ اس لئے طبقات الکبیر میں اکثر ویژتھر روایتیں و اقدی کی بیان کردہ ملکی ہیں۔

**ابن سعد** ○ ابن سعد ۱۲۸ھ میں بمقام بصرہ میں پیدا ہوئے۔ ابتدائی تعلیم کے بعد وہ بغداد آگئے۔ یہ زمانہ ہارون الرشید کی خلافت کا تھا اور بغداد میں علم وہنگا ایک جمیع تھا۔ یہاں اور حجاز میں جا کر ابن سعد نے بڑے بڑے علماء و محدثین سے استفادہ کیا اس کے بعد واپس آ کر محمد بن عمر و اقدی کے شاگرد ہوئے اور بالآخر و اقدی کے سیکرٹری ہو گئے اور اقدی کی آخری عمر تک ان سے وابستہ رہے۔ اسی لئے یہ ابن سعد کا شب الواقدی کہلاتے ہیں۔ ۲۳۰ھ میں بمقام بغداد وفات ہوئی۔

و اقدی ایک اخباری تھا اور اہل علم کے نزدیک قابل اعتبار و لقدر راوی نہیں سمجھا جاتا ہے اور حق یہ ہے کہ و اقدی کسی طرح ثقہ اور قابل اعتبار سمجھا ہی نہیں جاسکتا۔ مغارازی و اقدی اور و اقدی کی دوسری کتاب دیکھنے سے اس کا اندازہ ہوتا ہے کہ وہ ایک قصہ گوا خباری ہے اس سے بلند مقام اسے نہیں دیا جاسکتا۔ لیکن و اقدی کا یہ نامی گرامی شاگرد یعنی ابن سعد اپنے استاد کے برخلاف ثقہ اور قابل اعتبار سمجھا جاتا ہے۔ و اقدی کی طرح شخص قصہ گو نہیں ہے۔

ابن سعد نے علم حدیث حاصل کرنے کے لئے سفیان بن عیینہ، شمش، ابن علیہ اور ان کے معاصرین کے سامنے زانویج تلمذ کئے ہیں۔ وہ صرف و اقدی کا ہی شاگرد نہیں ہے لیکن یہ فرق ہمیشہ یاد رکھنا چاہئے کہ نیکو کارام سمجھیدہ اور صادق الہاجہ راوی حدیث میں اور ایک اخباری و واقعی میں فرق ہوتا ہے۔ اخباری اپنے بیان میں اس قدر محتاط نہیں ہوتا جتنا کہ ایک حدیث اور راوی حدیث کو ہوتا چاہئے۔ یورپ کے محقق مستشرقین نے چارے اس فرق کو نہیں سمجھتے۔ یا مسلمان سے دشمنی کی وجہ سے بھٹکنے نہیں چاہئے۔ ان کا مبلغ علم غربی کتابوں کی لفظی صحیح اور نہ سرت سازی سے آگئے نہیں ہوتا۔ انہوں نے یقیناً قابل قدر کام اس سلسلے میں انعام دیجیے ہیں۔ مگر مطالعہ کی کمی اور دل کے کھوٹ کی وجہ سے ہمیشہ ہو کر بیکھاری ہیں۔ اور ابن سعد کی کتاب طبقات الکبیریٰ کے دو فاضل مفسحین نے علامہ بروکلین اور علامہ سخا و جنہوں نے ۱۹۱۶ء سے ۱۹۰۷ء کے میانے میں وہ پوری طرح کامیاب ہو سکے۔ ایک بڑی خدمت کی ہے۔ اس کے باوجود نصیح پوری کر سکے اور نہ اس کتاب کا مقام متین کرنے میں وہ پوری طرح کامیاب ہو سکے۔

ابن سعد کی تین کتابوں کا ذکر متاخرین کی کتابوں میں ملتا ہے۔ طبقات الکبیر یا طبقات الکبیر دوسری طبقات الصغیر اور تیسرا اخبار النبی۔ لیکن حقیقت و اقدی یہ ہے کہ یہ سرت نام طبقات الکبیر ایک ہی کتاب کے مختلف نام ہیں۔ کتاب حقیقت ایک ہی سے اس کے ابتدائی حصہ کو اخبار النبی کا نام دے دیا گیا کیونکہ اس حصہ میں نبی کریم ﷺ کی سیرت کا بیان ہے آخری کو طبقات الصغیر کے نام سے موسوم کیا گیا اور سرت ملا کر طبقات الکبیر یا طبقات الکبیریٰ کے نام سے یاد کیا گیا۔

**طبقات پر مشتمل اسلوب ترتیب** ○ طبقات ابن سعد کی ترتیب جیسا کہ اس کے نام سے ظاہر ہے طبقات پر ہے۔ وہ سب سے پہلے حضرت محمد رسول اللہ ﷺ کی سیرت طیبہ بڑی تفصیل کے ساتھ بیان کرتے ہیں۔ ایک ایک چیز کے متعلق متعدد روایتیں پیش کرتے ہیں۔ مثلاً رسول اللہ ﷺ کی سواری کے جانوروں کی تفصیل، حضور ﷺ کی سواک، موزے اور دیگر

ضروریات زندگی کی تفصیلات یا غزوات سے متعلق جزئی و تفصیلی واقعات جس قدر طبقات این سعد میں مل جاتے ہیں اُتنے کسی دیگر کتابوں میں نہیں ملتے۔ تاریخ یعقوبی مغازی و اقدی وغیرہ جو معاصرانہ تالیفیں ہیں اُنکی تفصیلات مہیا کرنے سے قادر ہیں۔

عبد رسالت کے بعد وہ ایک ایک مقام کی تعین کے ساتھ وہاں کے رہنے والے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اور تابعین کے حالات طبقہ بیان کرتے ہیں اور ہر بیان کے لئے سلسلہ ستہ پیش کرتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ یہ سند یہ اس مرتبہ کی نہیں ہیں جس مرتبہ کی سند حادیث احکام کے لئے مطلوب ہوتی ہیں لیکن ایسی بھی نہیں کہ انہیں مختص افسانہ قرار دیا جائے۔

ابن سعد سب سے پہلے بدري صحابہ کا ذکر کرتے ہیں اس کے بعد سالیقون الاقلوں کا پھرمدینہ منورہ کے دیگر صحابہ کا اس کے بعد مدینہ منورہ کے تابعین کا یہ سارا تذکرہ زمانی طبقات پر مرتب ہوتا ہے اس کے بعد اسی ترتیب کے بموجب بصریین، کوفیین اور دیگر مقامات میں رہنے والے صحابہ و تابعین کا طبقات پر مرتب تذکرہ اس کتاب میں ملتا ہے اور آخری حصہ خواتین کے تذکرے پر مشتمل ہے اور مابعد میں لکھی جانے والی کتابوں مثلاً استیعاب اسد الغایہ اور الاصابیہ سے زیادہ تفصیل کے ساتھ مل جاتا ہے۔

تذکرہ میں بدلہ اس کے بعد بھی مقبول و معقول طریقہ رہا ہے۔ حتیٰ کہ شعراء و صوفیاء کے تذکرے بھی نہ صرف اس زمانے میں بدلہ اس کے بعد بھی کئی سو سال تک طبقات پر ہی مرتب ہوتے رہے ہیں۔ یہ طریقہ حقیقتاً زیادہ مناسب و مفید طریقہ ہے اس طریقے کی وجہ سے کتاب کے مسلسل پڑھنے والوں کے سامنے ایک ایک زمانہ پوری تفصیلات کے ساتھ آ جاتا ہے جو دوسرے طریقہ ترتیب سے نہیں آ سکتا۔

**طبقات ابن سعد کی ہیئت** ۰ سب سے بہلے یہ سمجھ لینا ضروری ہے کہ طبقات الکبیر ایک تاریخی تذکرہ ہے۔ یقیناً

یہ سب سے ممتاز اور اپنی عہد تالیف کے اعتبار سے چند اولین تذکروں میں سے ایک تذکرہ ہے۔ لیکن بہر حال اسے حدیث کا کوئی مجموعہ نہیں قرار دیا جاسکتا اس سے کسی کو انکار نہیں کہ ابن سعد نے حدیث کا علم حاصل کیا تھا اور وہ ثقہ رواۃ حدیث میں سے ہیں۔ مگر یہ کتاب انہوں نے بطور مجموعہ حدیث کے نہیں لکھی ہے بلکہ اس زمانے کے اصول تذکرہ نویسی کے بوجب ایک تذکرہ لکھا ہے۔

تاریخی روایات کے پر کھنے کا عام عقلی قائدہ یہ ہے کہ ہر روایت کو چار تفہیمات سے گزرنے کے بعد ہی قبول کیا جا سکتا ہے: جو واقعہ بیان کیا جائے اس کے لئے امکان عقلی اور امکان عادی موجود ہو۔ اگرچہ امکان واقعہ دلیل واقعہ نہیں مگر دلوں فہم کے امکان کا ہونا ضروری ہے۔

ظرف زمان و ظرف مکان کے تقاضے و اقدار کے خلاف نہ ہوں۔

یہ دنیا علم اسے بیان کرے اس لئے کوئی سابقہ مسئلہ واقعہ ایسا ضرور مل جانا چاہئے جو اس واقعہ کا سب قرار ملے۔

ہر واقعہ اپنا ایک اثر رکھتا ہے۔ اس لئے ضروری ہے کہ واقعہ کے بعد اس کے اثرات پیدا ہوں۔

جب ان چار تحقیقات پر کوئی واقعہ ثابت ہو جاتا ہے تو اس کے بعد یہ دیکھا جاتا ہے کہ اس واقعہ تباریخی کا راوی کس درجہ کا آدمی ہے۔ صادق، سخیدہ اور قابل اعتبار راوی ہے یا نہیں اور اس راوی کو اس واقعہ کا علم کس طرح حاصل ہوا ہے۔ خود راوی اور اس کے اساند میں دین و اوری اور دیانت پہنچان کس قدر بامان جاتا ہے۔

ان مراحل سے گزرنے ہی کے بعد کسی واقعہ کو واقعہ تاریخی قرار دیا جا سکتا ہے۔ ورنہ رام لیلा اور راس لیلکی کہانیوں سے زمادہ اور خامقائم اس روایت کو نہیں مل سکتا۔

یہی وہ عقليٰ تفريح ہے جس سے ہے پروائی کا نتیجہ آپ کو علامہ برکمان کی تاریخ اسلام سر ولیم میور کی سیرہ النبی ﷺ اور مشر مقامری داشت کی کتابوں میں دکھائی دیتا ہے۔ حد تو یہ ہے کہ یورپ کے یہ مستشرقین کتاب الاغانی اور الف لیلہ ولیلہ جیسی

کتابوں سے تاریخی و اتفاقات کی تکمیل کرتے ہیں۔ حالانکہ خود ابو الفرج الاصفہانی کے ذہن میں بھی یہ بات نہیں آئی تھی کہ کسی زمانے میں یورپ کے کوئی بڑے علامہ اس کی کتاب کو محققات تاریخی کتاب قرار دیں گے وہ تو اپنے زمانے تک کے شاعروں اور گویوں کا تذکرہ لکھ رہا تھا اور وہ بھی بھی روایت کی تشقیق کی ہے اور نہ اسے اس کی ضرورت محسوس ہوئی ہے۔ اگر آج کوئی شخص پر یہ میتی اوزلوک پرانے ہندوستان کی تاریخ مرتب کر دے تو اسے کیا کہا جائے گا۔

علامہ ابن سعد کی یہ تحقیم اور کئی اعتبارات سے بے مثال کتاب طبقات الکبیر تاریخی روایات کا ایک مجموعہ ہے اسے اس بنا پر نہیں کیا جا سکتا کہ ان کے استاد الواقدی ضعیف اور غیر ثقد راوی تھا اور نہ صرف اس بنیاد پر اس کتاب کی ہبر روایت واجب القبول قرار پائی ہے کہ خود علامہ ابن سعد ایک ثقت اور معتبر راوی کا درج رکھتے ہیں۔ اس کتاب میں علامہ نے جو روایتیں پیش کی ہیں ان کی حسب تابعہ تشقیق کے بعد انہیں قبول بھی کیا جا سکتا ہے اور رد بھی کیا جا سکتا ہے۔ لیکن یہ بات کتاب کی اس قدر روایت کو گھٹا نہیں سکتی کہ یہ قدیم ترین تذکرہ اور بہت ہی تفصیلی تذکرہ ہے اور اس قدر تدقیقی تذکرہ روایات ہے کہ اس زمانے کا کوئی دوسرا مجموعہ اس کا مقابلہ نہیں کر سکتا۔

یہ صحیح ہے کہ امام شافعی رضی اللہ عنہ کی کتاب الام یا امام مالک رضی اللہ عنہ کی کتاب الموطا کا درجہ اسے حاصل نہیں، لیکن بالکل یہ ناقابل اعتبار بھی نہیں ہے۔ یہی وجہ ہے علامہ ابن سعد کے بعد تاریخ و تذکرہ لکھنے والوں نے ایک بڑا ہی مجمم بالشان مأخذ قرار دیا اور پوری طرح اس سے استفادہ کیا۔

ان بزرگ مؤرخین میں جنہوں نے طبقات ابن سعد سے اپنی کتابوں کی تالیف میں فائدہ اٹھایا ہے حسب ذیل مصنفوں کے نام خصوصیت کے ساتھ قابل ذکر ہیں:

ابن ابی الدنیا، علامہ بلاذری، ابن عساکر الدمشقی، امام ذہبی، امام ابن حجر العسقلانی، خطیب بغدادی، امام جزرمی، ابن العماد الحکری، ابن خلکان اور خلیل بن ایک الصدی۔

طبقات الکبیر کے ایک عظیم مأخذ ہونے کے لئے صرف بھی کافی ہے کہ مندرجہ بالا علمائے تاریخ و تذکرہ نے اپنی کتابوں میں ابن سعد سے روایتیں نقل کی ہیں اور بعد تشقیق و تاسیدان میں سے اکثر روایتوں کو قابل قبول قرار دیا ہے۔

الغرض علامہ ابن سعد کی طبقات الکبیر کو قدیم ترین مأخذوں میں ایک بلند مقام حاصل رہا ہے اور یہی شے یہ مقام حاصل رہے گا۔ اگرچہ اسے صحاح یا سنن کا مرتبہ نہیں دیا جا سکتا۔ مگر ایک معتبر مجموعہ روایات اور ایک قدیم و وسیع تذکرہ کا مرتبہ تو اسے بہر حال حاصل ہے۔

عزیز خالد اقبال اور چوبہری محمد اقبال سلیم گاہندری مالک نقیس اکیدہ بھی نے اس عظیم المرتبہ تاریخی تذکرہ کے اردو ترجمہ کو چھاپ کر جو خدمت علم تاریخ اور زبان کی ادائی ہے وہ ہر طرح سے قابل ستائش ہے۔ وہ نقیس اکیدہ بھی جس نے تاریخ طبری، تاریخ ابن خلدون، زاد المعاو اور بلاذری کی فتوح البلدان جیسی اہم کتابوں کے اردو ترجمے شائع کئے ہیں یہ کارنامہ اسی کی بہت سے انجام پا سکتا تھا اور انجام پایا۔ یقیناً کارنامہ نقیس اکیدہ بھی اس کارنامہ پر ہماری طرف سے اس متعلق ہیں کہ ان سے کہا جائے۔

آفرین بادیریں بہت مردانہ تو

عبدالقدوس ہاشمی  
کراچی۔ مکرم جب ۱۳۸۹

# فہرست مضمائیں

طبقات ابن سعد (حضرات)

| صفحہ | مضائیں                                                         | صفحہ | مضائیں                                                    |
|------|----------------------------------------------------------------|------|-----------------------------------------------------------|
| ۲۷   | بنی آدم.....                                                   | ۳    | سیرت ابن علی اللہ علیہ السلام پر عظیم الشان کتاب کا تعارف |
| ۲۸   | حضرت حوا علیہ السلام.....                                      | ۵    | پیش لفظ.....                                              |
| ۱۱   | حضرت ادریس علیہ السلام.....                                    | ۱۱   | علم الرجال.....                                           |
| ۲۹   | حضرت نوح علیہ السلام.....                                      | ۶    | ابن سعد.....                                              |
| ۱۱   | طوفان نوح.....                                                 | ۱۱   | طبقات پرشمشیل اسلوب ترتیب.....                            |
| ۵۰   | طوفان کے بعد کے حالات.....                                     | ۷    | طبقات ابن سعد کی حیثیت.....                               |
| ۵۱   | اولاً نوح علیہ السلام.....                                     | ۲۳   | سمجھات.....                                               |
| ۵۲   | سلسلہ انساب.....                                               | ۲۵   | اسلوب روایت کی اہمیت.....                                 |
| ۱۱   | اچاکب زبانوں کی تبدیلی.....                                    | ۱۱   | طبقات ابن سعد کا سلسلہ روایت.....                         |
| ۵۳   | بنی سام.....                                                   | ۲۷   | کتاب اور صاحب کتاب.....                                   |
| ۱۱   | بنی حام.....                                                   | ۳۰   | خیر الانساب نسب رسالت مآب علیہ السلام                     |
| ۱۱   | بنی یافث.....                                                  | ۲۵   | انبیاء کرام سے رسول اللہ علیہ السلام کا نسبی تعلق.....    |
| ۵۴   | املی عرب.....                                                  | ۱۱   | ابوالبشر حضرت آدم علیہ السلام کی تحقیق.....               |
| ۱۱   | شام کی وجہ تحریہ.....                                          | ۳۸   | عبدالست کا واقعہ.....                                     |
| ۵۵   | قوم سبا.....                                                   | ۳۰   | آدم علیہ السلام کی اولاد.....                             |
| ۵۶   | حضرت ابراہیم خلیل اللہ علیہ السلام.....                        | ۳۲   | <b>حالات زندگی</b>                                        |
| ۵۸   | حضرت اسماعیل ذیح اللہ علیہ السلام.....                         | ۱۱   | دنیا میں تشریف آوری.....                                  |
| ۱۲   | حضرت آدم اور رسول اللہ کے درمیان کازمانہ                       | ۱۱   | قصہ ہائیل و قاتل (قائیں).....                             |
| ۱۳   | انبیاء علیہم السلام کے نام و نسب.....                          | ۲۵   | حضرت شیعہ علیہ السلام.....                                |
| ۱۲   | سلسلہ نسب سید البشر سیدنا محمد رسول اللہ علیہ السلام ابا البشر | ۱۱   | عبدالحارث.....                                            |
| ۱۸   | حضرت آدم علیہ السلام.....                                      | ۲۶   | آدم علیہ السلام کے ہاتھوں بیت اللہ کی تعمیر.....          |
|      | امہمات سیدنا نبی کریم علیہ السلام.....                         | ۱۱   | حضرت آدم علیہ السلام کی وفات.....                         |

|     |                                                            |    |                                                 |
|-----|------------------------------------------------------------|----|-------------------------------------------------|
| ۸۷  | اولاد عبد مناف                                             | ۲۸ | والدہ کی طرف سے حضور ﷺ کا سلسلہ نسب             |
| ۸۸  | باسم                                                       | ۲۹ | فاطم و جواد                                     |
| ۸۹  | باسم کی وجہ تسمیہ<br>بنی باسم و بنی امیہ میں خاصت کی ابتدا | ۳۰ | رسول اللہ ﷺ کے سلسلہ مادری کی پاکیزہ فطرت پیہاں |
| ۹۰  | طلب حکومت                                                  | ۳۱ | امہات آباء الغنی میں                            |
| ۹۱  | مطہین                                                      | ۳۲ | آنحضرت ﷺ کے آباء اجداد کا سلسلہ مادری           |
| ۹۲  | آلاف                                                       | ۳۳ | قصی بن کلاب                                     |
| ۹۳  | مصالحت                                                     | ۳۴ | وابک مکہ مکہ میں لوٹ کر آنا                     |
| ۹۴  | دارالندوہ دارالامارہ کی حیثیت میں                          | ۳۵ | تویلت بیت اللہ کا شرف                           |
| ۹۵  | باسم کی توفیت                                              | ۳۶ | اخراج بنی بکر و خزانہ                           |
| ۹۶  | قیصر و تجاشی سے تجارتی معاملات                             | ۳۷ | قریش کی وجہ تسمیہ اور پس منظر                   |
| ۹۷  | باسم کا عقد نکاح                                           | ۳۸ | بت پرستی کا آغاز                                |
| ۹۸  | وفات اور وصیت                                              | ۳۹ | اولاً قصی بن کلاب                               |
| ۹۹  | اولاد باسم                                                 | ۴۰ | لڑکے                                            |
| ۱۰۰ | باسم کے غم میں اشعار                                       | ۴۱ | لڑکیاں                                          |
| ۱۰۱ | شفاء بنت باسم کہتی ہیں                                     | ۴۲ | دارالندوہ ( مجلس شوریٰ قریش )                   |
| ۱۰۲ | مطلوب بن عبد مناف                                          | ۴۳ | قصی بن کلاب کے اختیارات                         |
| ۱۰۳ | شیبے عبدالمطلب کیسے بنے؟                                   | ۴۴ | دارالندوہ کی وجہ تسمیہ                          |
| ۱۰۴ | عبدالمطلب بحیثیت متولی کعبۃ اللہ                           | ۴۵ | آبادی مکہ                                       |
| ۱۰۵ | چشمہ زمزہم                                                 | ۴۶ | مجمع (قصی کا خطاب)                              |
|     | تحکیم                                                      | ۴۷ | قصی کے لئے لقب قریش                             |
|     | سواری کے قدموں تک پانی کا چشمہ                             | ۴۸ | تحمیں (شریعت ابراہیمی میں تبدیلیاں)             |
|     | بیٹی کی قربانی کی نذر                                      | ۴۹ | مزدلفہ میں آگ روشن کرنے کی رسم                  |
|     | دن شدہ خزانے کی دریافت                                     | ۵۰ | حاجیوں کی خدمت                                  |
|     | بائیعی اتفاق و اتحاد کا معاملہ                             | ۵۱ | عبداللہ ار                                      |
|     | نبوت اور حکومت کی بشارت                                    | ۵۲ | قصی کی وفات                                     |
|     | خضاب                                                       | ۵۳ | عبد مناف                                        |
|     | عبدالمطلب کے حق میں نفل کا فصلہ                            | ۵۴ | اقرباء کو تو حبیکی و حجوت                       |
|     |                                                            | ۵۵ | ابوالہب کا انجام                                |

|     |                                                            |     |                                                             |
|-----|------------------------------------------------------------|-----|-------------------------------------------------------------|
| ۱۲۰ | یہود کا رادہ قتل.....                                      | ۱۰۵ | ٹانگ میں کامیابی.....                                       |
| ۱۲۱ | رضائی بھائی کے لئے بشارت.....                              | ۱۰۶ | عبدالمطلب کی مشت "بیٹے کی قربانی".....                      |
| "   | نگاہ نبوی میں حیمه سعدیہ کا احترام.....                    | ۱۰۷ | بی صادق علیہ السلام کی بشارت اور قحط سالی کا خاتمه.....     |
| ۱۲۲ | تمیلہ بنو وازن.....                                        | ۱۰۸ | آنحضرت علیہ السلام اجتماع استقامہ میں.....                  |
| ۱۲۳ | وفات آمنہ ام البی میں بیوی.....                            | ۱۰۹ | باران رحمت کے لئے دعا.....                                  |
| ۱۲۴ | والدہ کی وفات کے بعد آنحضرت علیہ السلام کے حالات.....      | ۱۱۰ | ابرہم کا قصہ.....                                           |
| "   | رسول اللہ علیہ السلام عبدالمطلب کی آغوش شفقت میں.....      | ۱۱۱ | نقیلی کعبہ (کعبہ بنن).....                                  |
| ۱۲۵ | عبدالمطلب کی وصیت وفات.....                                | ۱۱۲ | نقیلی کعبہ کا حشر.....                                      |
| ۱۲۶ | رسول اللہ علیہ السلام ابوطالب کے گھر میں.....              | ۱۱۳ | ابرہم کا حرم پر حملہ.....                                   |
| ۱۲۷ | نبی انور علیہ السلام کا پہلا سفر شام.....                  | ۱۱۴ | ابرہم سے عبدالمطلب کی ملاقات.....                           |
| ۱۲۸ | بیکر اہلب سے ملاقات.....                                   | ۱۱۵ | عبدالمطلب کی دعا.....                                       |
| "   | آل امین کا القب.....                                       | ۱۱۶ | اصحاب فیل کا عبرناک اتحام.....                              |
| "   | ابوطالب کی اولاد.....                                      | ۱۱۷ | اولاً و عبدالمطلب.....                                      |
| ۱۲۹ | ابوطالب کو دعوت اسلام اور خاتمه.....                       | ۱۱۸ | عبداللہ کا نکاح آمنہ سے.....                                |
| ۱۳۰ | فوٹ شدہ شرکین کے لئے استغفار کی مانع.....                  | ۱۱۹ | آم انبی میں بیشتر.....                                      |
| ۱۳۱ | تجھیز و تکفیر.....                                         | ۱۲۰ | تقلیلہ بنت نوافل کی طرف سے پیشکش.....                       |
| ۱۳۲ | ابوطالب کی موت کے بعد حضور علیہ السلام کا اٹھارہ خیال..... | ۱۲۱ | فاطمہ بنت مز کی تہذیب.....                                  |
| ۱۳۳ | ام المؤمنین سیدہ خدجہ الکبریٰ علیہ السلام کی وفات.....     | ۱۲۲ | آنحضرت علیہ السلام مادر میں.....                            |
| "   | سکے میں آنحضرت علیہ السلام کی ابتدائی مصروفیات.....        | ۱۲۳ | عبداللہ کی وفات.....                                        |
| "   | نبی اکرم علیہ السلام کا بکریاں جانا.....                   | ۱۲۴ | <b>رسول اللہ علیہ السلام کی ولادت</b>                       |
| ۱۳۴ | حرب الجار کا واقعہ.....                                    | ۱۲۵ | تاریخ پیدائش.....                                           |
| ۱۳۵ | احامیش.....                                                | ۱۲۶ | ولادت کے وقت منفرد واقعات کا ظہور.....                      |
| ۱۳۶ | سرداران قریش.....                                          | ۱۲۷ | امم گرامی کا اتحاب.....                                     |
| ۱۳۷ | سرداران قس.....                                            | ۱۲۸ | رسول اللہ علیہ السلام کی کنیت.....                          |
| ۱۳۸ | مقابلہ فریقین.....                                         | ۱۲۹ | جنہیں رسول اللہ علیہ السلام کی رضا عنت کا شرف حاصل ہوا..... |
| "   | حرب الجار میں آنحضرت علیہ السلام کی شرکت.....              | ۱۳۰ | آنحضرت علیہ السلام کے شرکاء رضا عنت.....                    |
| "   | آنحضرت علیہ السلام اور حلق الفضول.....                     | ۱۳۱ | حیمه سعدیہ علیہ السلام.....                                 |
| ۱۳۹ | چچا کے کئے پر سفر شام کے لئے روانگی.....                   | ۱۳۲ | شق صدر کا واقعہ.....                                        |

|     |                                                                 |     |                                            |
|-----|-----------------------------------------------------------------|-----|--------------------------------------------|
| ۱۱  | آنحضرت ﷺ کو یہود سے چھانٹا.....                                 | ۱۲۹ | سطور راہب سے ملاقات.....                   |
| ۱۴۳ | آنحضرت ﷺ کی برکت.....                                           | ۱۱  | بتوں سے فطری بیزاری.....                   |
| ۱۱  | شام کے تجارتی سفر کی مزید تفصیل.....                            | ۱۱  | تجارتی قلق کی واپسی.....                   |
| ۱۷۵ | چند آثار نبوت.....                                              | ۱۵۰ | خدیجہ شدید سے آنحضرت ﷺ کا نکاح.....        |
| ۱۷۶ | حضور علیہ السلام کو شرکاہ میلے میں لکھ جانے کی کوشش.....        | ۱۵۱ | دون گھرست روایتیں.....                     |
| ۱۷۷ | ”تیغ“ شاویکن کی مذید آمد.....                                   | ۱۵۲ | آنحضرت ﷺ کی اولاد اور ان کے نام.....       |
|     | کتب سابق میں آپ ﷺ کا ذکر مبارک اور یہود کی زبانی اس کا ذکر..... | ۱۵۳ | ابراہیم بن الہبی ﷺ کے نام.....             |
| ۱۸۷ | نبوت محمدی ﷺ.....                                               | ۱۵۴ | ماریہ قبطیہ خوشنا.....                     |
| ۱۱  | رسول اللہ ﷺ سے قبل نام ”محمد“.....                              | ۱۵۵ | حضرت ماریہ کے ہاں جیئے کی پیدائش.....      |
| ۱۸۸ | نزول ولی کے بعد چند اہم واقعات و محولات.....                    | ۱۵۶ | شیر خوارگی.....                            |
| ۱۸۹ | تو راعظم کی زیارت.....                                          | ۱۶۰ | آنحضرت ﷺ کا اہل و عیال سے حسن سلوک.....    |
| ۱۹۰ | تاجدار نبوت کو ہر دینے کی یہودی کوشش.....                       | ۱۶۰ | آنحضرت ﷺ کے لخت جگہ ابراہیم ﷺ کی وفات..... |
|     | <b>مجھوات رسول ﷺ</b>                                            | ۱۶۲ | ابراہیم ﷺ کی وفات کے وقت سورج گریں.....    |
| ۱۱  | پانی سے دودھ بن جانا.....                                       | ۱۶۲ | عقیدے کی اصلاح.....                        |
| ۱۱  | رسول اللہ ﷺ کی صداقت پر بھیڑیے کی گواہی.....                    | ۱۶۳ | <b>بیت اللہ کی تعمیر تو</b>                |
| ۱۹۱ | عثمان بن مظعون کے قبول اسلام کا واقعہ.....                      | ۱۶۳ | تعمیر کعبہ میں آنحضرت ﷺ کی شرکت.....       |
| ۱۹۲ | یہود کے سوالات اور حضور علیہ السلام کے جوابات.....              | ۱۶۴ | چھرا سوکی تصبیح.....                       |
| ۱۹۳ | ست رفراگدھے کی رفتار میں تیزی.....                              | ۱۶۴ | قرمہ فال یا تمہیب ذو الجلال.....           |
| ۱۹۴ | منافقین کی نشاندہی.....                                         | ۱۶۵ | آنحضرت ﷺ کا رشت آفرین فیصلہ.....           |
| ۱۱  | دعا نبوی سے باران رحمت کا نزول.....                             | ۱۶۵ | دلی آرزو کا ظہمار.....                     |
| ۱۹۵ | کھانے میں برکت کا محرہ.....                                     | ۱۶۶ | <b>رسول اللہ ﷺ کی نبوت</b>                 |
| ۱۱  | اگلیوں سے پانی کا چشمہ.....                                     | ۱۶۷ | رزول ولی سے قبل کے واقعات.....             |
| ۱۹۶ | لعلہ دہن کی برکت سے حوض کے پانی میں انسانہ.....                 | ۱۶۸ | سعادت مندی کی علامات.....                  |
| ۱۱  | بھیڑ کے دودھ میں برکت کا واقع.....                              | ۱۶۹ | پنڈیل نامی کا ہمن کو دکھانے کا واقعہ.....  |
| ۱۹۷ | تو شریعت میں برکت.....                                          | ۱۷۰ | آثار عزت.....                              |
| ۱۱  | ایوقاہ دہن کے لئے رسول اللہ ﷺ کی دعاء.....                      | ۱۷۱ | آثار نبوت.....                             |
| ۱۹۸ | نماز پڑھنا ہونے کا واقع.....                                    | ۱۷۲ | بچپن میں علامات نبوت.....                  |
|     |                                                                 |     | بتوں کا واسطہ دینے والے کو جواب.....       |

|     |                                                                  |     |                                                        |
|-----|------------------------------------------------------------------|-----|--------------------------------------------------------|
| ۲۲۰ | رسول اللہ علیہ السلام اپنے خاندان کے ہمراہ شعب ابی طالب میں..... | ۱۹۹ | مجھوں کے درخت سے حضور علیہ السلام کی پکار کا جواب .... |
| ۲۲۱ | طاائف کا افیت ناک سفر.....                                       | ۲۰۰ | حضرت مقداد بن حذفہ کے لئے دودھ میں برکت                |
| ۲۲۲ | مزراج نبوی علیہ السلام.....                                      | ۲۰۱ | عبداللہ بن مسعود بن حذفہ کا قبول اسلام .....           |
| ۲۲۳ | شب معراج کے واقعات.....                                          | ۲۰۲ | حضرت سلمان فارسی بن حذفہ کی آزادی .....                |
| ۲۲۴ | زمانہ حج میں دعوت و تلبغ.....                                    | ۲۰۳ | یہودی مریض کا قبول اسلام .....                         |
| ۲۲۵ | اویس و خزرج کا قبول اسلام.....                                   | ۲۰۴ | رسول اللہ علیہ السلام ام معبد کے خیمہ میں .....        |
| ۲۲۶ | اویس و خزرج کی صلح.....                                          | ۲۰۵ | بارگاہ و رسالت میں اونٹ کی شکایت .....                 |
| ۲۲۷ | بیعت عقبہ اویس کے شرکاء گرامی.....                               | ۲۰۶ | سیدہ فاطمہ علیہ السلام کے لکھنے میں برکت .....         |
| ۲۲۸ | بیعت عقبہ ناعیہ میں شامل ستر (۷۰) حضرات .....                    | ۲۰۷ | بنو ہاشم کو دعوت اسلام .....                           |
| ۲۲۹ | بیعت عقبہ ناعیہ میں شامل ستر (۷۰) حضرات .....                    | ۲۰۸ | آنکھ کا تدرست ہونا .....                               |
| ۲۳۰ | بیعت عقبہ ناعیہ میں شامل ستر (۷۰) حضرات .....                    | ۲۰۹ | چھڑی کا توار بنا .....                                 |
| ۲۳۱ | اہل ایمان کو بھرمت مدینہ کی اجازت .....                          | ۲۱۰ | فرق رسل میں لکڑی کاررونا .....                         |
| ۲۳۲ | <b>آغاز بھرتو</b>                                                | ۲۱۱ | قرعہ اندازی کا غلط ہو جانا .....                       |
| ۲۳۳ | قتل کی سازش.....                                                 | ۲۱۲ | با یکاٹ کا معابدہ دیک نے چاٹ کھایا .....               |
| ۲۳۴ | کاشتہ نبوی کا حاضرہ .....                                        | ۲۱۳ | ایک جن کا خبر دینا .....                               |
| ۲۳۵ | نبی و صدیق کا غارثوں میں قیام .....                              | ۲۱۴ | زمانہ بعثت و مقصد آمد مصطفی .....                      |
| ۲۳۶ | ابن اریقط کی ہمراہی .....                                        | ۲۱۵ | یوم بعثت .....                                         |
| ۲۳۷ | نبوت کے قدم ام معبد کے خیمے میں .....                            | ۲۱۶ | وہی سے قبل چھے خواب .....                              |
| ۲۳۸ | مکہ میں غبی آواز .....                                           | ۲۱۷ | جنہی وہی کا نزول .....                                 |
| ۲۳۹ | سراق بن مالک رسول اللہ علیہ السلام کے تعاقب میں .....            | ۲۱۸ | کیفیت وہی .....                                        |
| ۲۴۰ | مقام تباریر تشریف آوری .....                                     | ۲۱۹ | آغاز تلبغ .....                                        |
| ۲۴۱ | واریٰ شریب میں نبی رحمت علیہ السلام کی تشریف آوری .....          | ۲۲۰ | کوہ صفا پر پہلا خطبہ .....                             |
| ۲۴۲ | اہل مدینہ کے لئے خوشی کا دن .....                                | ۲۲۱ | ڈشن اسلام .....                                        |
| ۲۴۳ | بنی نجار کے وفد سے ملاقات .....                                  | ۲۲۲ | ابوظاب کے ساتھ قریشی و قدرکی ملاقات .....              |
| ۲۴۴ | ملکہ نبی عمرہ میں قیام .....                                     | ۲۲۳ | بھرتو حصہ اولی .....                                   |
| ۲۴۵ | بارگاہ و رسالت میں انصار کی حاضری .....                          | ۲۲۴ | شرکاء بھرتو حصہ اولی .....                             |
| ۲۴۶ | حضرت ابوالیوب بن حذفہ کے لئے شرف میری بانی .....                 | ۲۲۵ | جسہ سے اصحاب کی واپسی کی وجہ .....                     |
| ۲۴۷ | پہلی نماز جمعہ .....                                             | ۲۲۶ | بھرتو حصہ ثانی .....                                   |

|     |                                                    |     |                                                   |
|-----|----------------------------------------------------|-----|---------------------------------------------------|
| ۲۵۳ | اسلامی شکر کی بدر میں آمد.....                     | ۲۳۳ | اہل مدینہ کا اظہار عقیدت.....                     |
| ۱۱  | کفار کی تعداد جانے کا نبیو انداز.....              | ۲۳۴ | رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں پہلا ہدیہ.....            |
| ۱۱  | حباب بن الحنذر کا مشورہ اور ستائیداً سماںی.....    | ۱۱  | اہل پیغمبر کی مدینہ تشریف آوری.....               |
| ۲۵۴ | بدر میں باش.....                                   | ۲۲۵ | رسول اللہ ﷺ کے غزوہ و سرایا.....                  |
| ۱۱  | نجمہ نبوی.....                                     | ۱۱  | غزوہ اتابیٰ نبوی.....                             |
| ۱۱  | شکر اسلام کی صاف بندی.....                         | ۱۱  | مدینہ تشریف آوری کی صحیح تاریخ.....               |
| ۱۱  | فرشتوں کی آمد.....                                 | ۲۲۶ | سفید جنڈا.....                                    |
| ۱۱  | عسیر بن وہب اور حکیم بن حرام کا قریش کو مشورہ..... | ۱۱  | حضرت حمزہ بن حذفہ کی قافلہ قریش سے مدد حیثیت..... |
| ۲۵۵ | ابو جہل کا جوش.....                                | ۱۱  | سریہ عبیدہ بن المارث بن حذفہ.....                 |
| ۱۱  | پہلائی.....                                        | ۱۱  | سریہ سعد بن ابی و قاص بن حذفہ.....                |
| ۱۱  | شیبہ و عبد ولید کی مبارزت طبلی.....                | ۲۲۷ | غزوہ الابواء.....                                 |
| ۲۵۶ | شہدائے بدر کے امامے گرامی.....                     | ۱۱  | غزوہ کبواط.....                                   |
| ۲۵۷ | مقتولین قریش کے نام.....                           | ۲۲۸ | کرزون جابر الغھری کی جلاش کے لئے غزوہ.....        |
| ۱۱  | اسیران بدر.....                                    | ۱۱  | غزوہ ذی القعده.....                               |
| ۱۱  | اسیران بدر کا زرفدیہ.....                          | ۱۱  | سریہ عبداللہ بن جحش الاسلامی حذفہ.....            |
| ۲۵۸ | مال غیمت کی تقسیم.....                             | ۲۲۹ | غزوہ بدر.....                                     |
| ۱۱  | اہل مدینہ کو یونیفت.....                           | ۱۱  | تجاری تاقدی کا تھا قب.....                        |
| ۱۱  | حضرت رقیہ بنت پیغمبر کی تدفین.....                 | ۲۵۰ | اسلامی شکر کی روائی.....                          |
| ۱۱  | مجاہدین بدر کی تعداد.....                          | ۱۱  | صحاب بدر .....                                    |
| ۲۵۹ | اصحاب بدر کے لیے رسول اللہ ﷺ کی دعا.....           | ۲۵۱ | ڈشمن کی جاؤں کا انتظام.....                       |
| ۱۱  | یوم بدر کی تاریخ.....                              | ۱۱  | مشرکین کے تجارتی تاقدی کی حالت.....               |
| ۲۶۰ | مشرکین کی تعداد.....                               | ۱۱  | ابوسقیان کا اظہار افسوس.....                      |
| ۱۱  | غربی قیدیوں کا زرفدیہ.....                         | ۲۵۲ | مقام بدر.....                                     |
| ۱۱  | فدویہ لیے کافیلہ.....                              | ۱۱  | فرات بن حیان الحجلي.....                          |
| ۲۶۱ | ابوالآخری کا قتل.....                              | ۱۱  | بنی ذہراہ کی مقام حجہ سے واپسی.....               |
| ۱۱  | سات افراد کے لیے بدحاء.....                        | ۱۱  | بنی عدی کا جنگ سے گناہ کشی کرنا.....              |
| ۱۱  | حضرت حمزہ بن حذفہ کی شجاعت.....                    | ۱۱  | انصار کے قامل رہنمک جذبات.....                    |
| ۱۱  | گھوڑوں کی تعداد.....                               | ۲۵۳ | پہلی اسلام.....                                   |

|     |                                                   |     |                                            |
|-----|---------------------------------------------------|-----|--------------------------------------------|
| ۲۶۱ | نیابت حضرت عثمان بن عفانؓ کی شہادت.....           | ۲۶۲ | مسلمان تخریج.....                          |
| ۲۶۲ | دخور بن الحارث کا قبول اسلام.....                 | ۲۶۳ | حضرت سعد بن معاذؓ کی وفات شماری.....       |
| ۲۶۳ | غزوہ بن سیم.....                                  | ۲۶۴ | عمر بن الحمامؓ کی شہادت.....               |
| ۲۶۴ | سریز زید بن حارثہؓ کی شہادت.....                  | ۲۶۵ | غزوہ بدر اور ارشاد است ربائی.....          |
| ۲۶۵ | غزوہ واحد.....                                    | ۲۶۶ | ابو جہل کی تلاش.....                       |
| ۲۶۶ | یہودی یہودی کی اواہیں.....                        | ۲۶۷ | حالت بجدہ میں حضور علیہ السلام کی دعا..... |
| ۲۶۷ | کفار کے حالات کی خبر.....                         | ۲۶۸ | حضور علیہ السلام کی تکونہ.....             |
| ۲۶۸ | رسول اللہ ﷺ کا خواب.....                          | ۲۶۹ | شہدائے بد رکی نماز جنازہ.....              |
| ۲۶۹ | مشاورت.....                                       | ۲۷۰ | سریج عمر بن عبدی.....                      |
| ۲۷۰ | پرچم اسلام.....                                   | ۲۷۱ | گشتاخ عورت کا قتل.....                     |
| ۲۷۱ | پیش قدی.....                                      | ۲۷۲ | سریج سالم بن میر بن عاصم.....              |
| ۲۷۲ | لٹکر کی حفاظت کا اہتمام.....                      | ۲۷۳ | ابو عفك یہودی کا قتل.....                  |
| ۲۷۳ | ابن ابی کی بد عہدی.....                           | ۲۷۴ | غزوہ بی قیقاں.....                         |
| ۲۷۴ | صف آرائی.....                                     | ۲۷۵ | بی قیقاں کا محاصرہ.....                    |
| ۲۷۵ | علمبردار اسلام.....                               | ۲۷۶ | بی قیقاں کے حق میں ابن ابی کی سفارش.....   |
| ۲۷۶ | آغاز جنگ.....                                     | ۲۷۷ | مال غنیمت کی تقسیم.....                    |
| ۲۷۷ | شجاعت علی الرشی شہادت.....                        | ۲۷۸ | غزوہ سویں.....                             |
| ۲۷۸ | حضرت حمزہؓ کی دلیری.....                          | ۲۷۹ | ابوسفیان اور اسلام بن مشلم کی ملاقات.....  |
| ۲۷۹ | مشرک علمبرداروں کا عاتمه.....                     | ۲۸۰ | ابوسفیان کا فرار.....                      |
| ۲۸۰ | مشرکین کی پسپائی.....                             | ۲۸۱ | غزوہ الکدر یا قرارۃ الکدر.....             |
| ۲۸۱ | تیراندازوں کی لغوش.....                           | ۲۸۲ | سریج قلب بن الاشرف.....                    |
| ۲۸۲ | صعب بن عمر بن حنفیہؓ کی شہادت.....                | ۲۸۳ | کعب بن الاشرف کے قتل کا حکم.....           |
| ۲۸۳ | رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ ثابت قدس حجاجؓ کی شہادت..... | ۲۸۴ | محمد بن مسلمؓ کی شہادت.....                |
| ۲۸۴ | ابن قریہ کا رسول اللہ ﷺ پر حملہ.....              | ۲۸۵ | منصورہ قتل.....                            |
| ۲۸۵ | اسائے شہداء و متفقین واحد.....                    | ۲۸۶ | کعب بن الاشرف کے قتل.....                  |
| ۲۸۶ | الوزہ کا قتل.....                                 | ۲۸۷ | کعب کے قتل کے متعلق دوسری روایت.....       |
| ۲۸۷ | شہدائے احمد کی نماز جنازہ.....                    | ۲۸۸ | یہودیوں پر خوف کا غلبہ.....                |
| ۲۸۸ | سید الشہداء احضرت حمزہؓ کی اہمیتی خصوصیت.....     | ۲۸۹ | غزوہ غطفان.....                            |

|     |                                         |     |                                                     |
|-----|-----------------------------------------|-----|-----------------------------------------------------|
| ۲۹۱ | بی نصیر کی جلو طعن کا فصلہ              | ۲۸۰ | حضرت حمزہ بنی سعد کا سوگ                            |
| ۲۹۲ | بی نصیر کے اموال والسلخ                 | ۲۸۱ | رسول اللہ ﷺ کے زخم                                  |
| ۲۹۳ | غزوہ بدر الموعد                         | ۲۸۲ | حضرت فتحان بنی سعد کی شہادت                         |
| ۲۹۴ | لیم بن مسعود کی مہم پر روانگی           | ۲۸۳ | نوجوان صحابہؓ کا جوش و خروش                         |
| ۲۹۵ | مدینے سے روانگی                         | ۲۸۴ | صحابہ کرامؓ کی جان شماری                            |
| ۲۹۶ | بدر الصفر اپر اجتماع                    | ۲۸۵ | تیز انداز دستے کوہ دیاں                             |
| ۲۹۷ | مشرکین کا فرار                          | ۲۸۶ | ابو سفیان کے جواب میں حضرت عمرؓ کا انفراد           |
| ۲۹۸ | غزوہ بدر الصغری                         | ۲۸۷ | سیدہ فاطمہؓ کا اعزاز                                |
| ۲۹۹ | غزوہ ذات الرقائی                        | ۲۸۸ | مشرکین کی مدد لینے سے انکار                         |
| ۳۰۰ | بیل یا رمزا خوف                         | ۲۸۹ | غزوہ حراء الاسد                                     |
| ۳۰۱ | طہیہ والی                               | ۲۹۰ | سریہ ابی سلمہ بن عبد اللہ بن الحارثؑ وی حجی المعرف  |
| ۳۰۲ | غزوہ دومنہ الجدل                        | ۲۹۱ | سریہ عبد اللہ بن انسؑ کی شہادت                      |
| ۳۰۳ | مدینے میں حضور ﷺ کی نیابت               | ۲۹۲ | سریہ امینہ بن عمروؑ                                 |
| ۳۰۴ | عینیتین حسن سے معاهدہ                   | ۲۹۳ | بزر معونہ پرے صحابہؓ کی مظلومانہ شہادت              |
| ۳۰۵ | غزوہ المریبع                            | ۲۹۴ | عمرو بن امیرہ الخضریؑ کی رہائی                      |
| ۳۰۶ | الحارث بن ابی ضرار                      | ۲۹۵ | رسول اللہ ﷺ کو شہادت پر موعودؑ کی اطلاع             |
| ۳۰۷ | مدینے میں قائم مقام                     | ۲۹۶ | قاتلین کے لیے بد دعا                                |
| ۳۰۸ | آغاز جنگ                                | ۲۹۷ | شہدائے پر موعونہ کی عظمت و فضیلت                    |
| ۳۰۹ | جویریہ بنت الحارث کے ساتھ حضور ﷺ کا کام | ۲۹۸ | سریہ سرحد بن ابی سرحدؑ کی شہادت                     |
| ۳۱۰ | اہن ابی کے برے خیالات                   | ۲۹۹ | حضرت عاصمؓ کے سری کی قدرتی حفاظت                    |
| ۳۱۱ | سیدہ عائشہؓ کا ہار اور تیم کا حکم       | ۳۰۰ | حضرت عبد اللہ بن طارقؓ کی شہادت                     |
| ۳۱۲ | غزوہ خندق یا غزوہ احزاب                 | ۳۰۱ | حضرت غیبؑ اور حضرت زید بن عیاہؓ کی مظلومانہ شہادت   |
| ۳۱۳ | قریش اور بی نصیر کا معاهدہ              | ۳۰۲ | رسول اللہ ﷺ سے سیدنا زید بنی سعدؑ کی محبت کا مظاہرہ |
| ۳۱۴ | وشنان اسلام کا اجتماع                   | ۳۰۳ | غزوہ بی الغیر                                       |
| ۳۱۵ | کفار کی مجموی تعداد                     | ۳۰۴ | بی نصیر کو دن کی بہلات                              |
| ۳۱۶ | مشاورت سے خندق کھونے کا فصلہ            | ۳۰۵ | بی نصیر کا اعلان جنگ                                |
| ۳۱۷ | عورتوں اور بچوں کی حفاظت کا انتظام      | ۳۰۶ | بوقریظؑ کی عیحدگی                                   |
| ۳۱۸ | بنو قریظؑ کی نذری                       | ۳۰۷ | محاصرہ بی نصیر                                      |

|     |                                                     |     |                                              |
|-----|-----------------------------------------------------|-----|----------------------------------------------|
| ۳۰۸ | ریس دوستہ الجندل بکہنڈیہ                            | ۲۹۹ | غزوہ خندق میں جھڑپیں                         |
| ۱۱  | سریہ محمد بن سلمہ بن ہاشم بجانب قبیلہ قرطاء         | ۱۱  | عمر بن عبد وہ کا قتل                         |
| ۱۱  | غزوہ بنی حیان                                       | ۳۰۰ | جگ کا آغاز                                   |
| ۳۰۹ | بنی حیان کی روپوشی                                  | ۱۱  | طفیل بن نعمان کی شہادت                       |
| ۱۱  | مدینہ واپسی                                         | ۱۱  | نماز عصر کی قضاۓ                             |
| ۱۱  | غزوہ بنی حیان کا اجتماعی خاکہ                       | ۳۰۱ | حضرت نعیم بن مسعود بن ہاشم کی حکمت عملی      |
| ۱۱  | غزوہ الغابر                                         | ۱۱  | آنندھی کی صورت میں غیبی امداد                |
| ۳۱۰ | ابن ابوذر بن ہاشم کی شہادت                          | ۱۱  | ابوسفیان کا فرار                             |
| ۱۱  | مدینے سے روانگی                                     | ۱۱  | لشکر کفار کی واپسی                           |
| ۱۱  | معز کہ آرائی                                        | ۱۱  | شہدائے غزوہ خندق                             |
| ۳۱۱ | امیر سریہ سعد بن زید الأشہلی بن ہاشم                | ۳۰۲ | مہاجرین و انصار کے لیے دعائے تبوی میں پیغمبر |
| ۱۱  | سلمہ بن الاؤکوع بن ہاشم کی شاندار کارکردگی          | ۱۱  | اسان نبوت پر اشعار                           |
| ۳۱۲ | آخر میں ہاشم اور ابن عینیہ سے مقابلہ                | ۳۰۳ | آیات قرآنی کا نزول                           |
| ۱۱  | معز کہ ذوق رد                                       | ۱۱  | راجحتہ مدینہ                                 |
| ۳۱۳ | ابن الاؤکوع اور ابو قادہ بن ہاشم کی تعریف و شخصیت   | ۱۱  | نماز و سلطی قضاۓ ہونے پر افسوس               |
| ۱۱  | دوڑ میں سبقت                                        | ۳۰۴ | صحابہ کو وظیفہ کی تعلیم                      |
| ۳۱۴ | سریہ عکاشہ بن محسن الاسدی بن ہاشم بجانب الغر مرزوق  | ۱۱  | نصرت الہی کے طلاگار                          |
| ۱۱  | سریہ محمد بن سلمہ بن ہاشم بجانب ذی القصہ            | ۱۱  | نعمیم بن مسعود الاحبیبی کی کامیابی           |
| ۱۱  | سریہ ابو عبیدہ بن الجراح بن ہاشم بجانب ذی القصہ     | ۱۱  | مشرکین کے لیے رسول اللہ ﷺ کی بدودعا          |
| ۳۱۵ | سریہ زید بن حارثہ بن ہاشم بجانب سعیم بمقام الجروم   | ۳۰۵ | غزوہ بنی قریظہ                               |
| ۱۱  | سریہ زید بن حارثہ بن ہاشم بجانب اعریض               | ۱۱  | ابوالباب بن عبد الرحمن رکی نہادت             |
| ۱۱  | سریہ زید بن حارثہ بن ہاشم بجانب الطرف               | ۱۱  | مال غنیمت                                    |
| ۳۱۶ | سریہ زید بن حارثہ بن ہاشم بجانب حسکی                | ۳۰۶ | سعد بن معاذ بن ہاشم کا فیصلہ                 |
| ۱۱  | زید بن رفاعة الجذامی کی رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں     | ۱۱  | بنی قریظہ کا عبرتناک انجام                   |
| ۳۱۷ | حاضری                                               | ۱۱  | مال غنیمت کی تقسیم                           |
| ۱۱  | سریہ زید بن حارثہ بن ہاشم بجانب وادی القرمی         | ۱۱  | قلعہ بنی قریظہ پر پیش قدمی                   |
| ۱۱  | سریہ عبد الرحمن بن عوف بن ہاشم بجانب دوستہ الجندل   | ۳۰۷ | حضرت جبریل کی آمد                            |
|     | سریہ علی بن ابی طالب بن ہاشم بجانب سعد بن بکر بمقام | ۱۱  | حضرت سعد بن معاذ بن ہاشم کی وفات             |

|     |                                           |     |                                                      |
|-----|-------------------------------------------|-----|------------------------------------------------------|
| ۳۲۲ | صلح نامہ حدیبیہ                           | ۳۱۷ | فدر                                                  |
| ”   | حضرت ابو جندل کی واپسی کا واقعہ           | ”   | سریہ زید بن خارش بجانب امر قرفہ مقام وادی القرمی ... |
| ”   | فتح میں کی خوشخبری                        | ”   | مسلمانوں کے تجارتی قافلہ پر حملہ                     |
| ۳۲۵ | شرکائے بیعت رضوان کی تعداد                | ”   | بنی فزارہ کا عمر تاک انجام                           |
| ”   | شجرۃ الرضوان                              | ”   | سریہ عبد اللہ بن عتیقہ بمقام خبر                     |
| ۳۲۶ | صلح حدیبیہ کی شرائط                       | ”   | ابورافع کا قتل                                       |
| ۳۲۷ | حضرت عمر بن حنفہ کی غیرت ایمانی           | ”   | سریہ عبد اللہ بن رواحہ بن حنفہ بجانب اسیر بن زارم    |
| ”   | تھیار لانے پر پابندی                      | ”   | یہودی                                                |
| ”   | وہی کا نزول                               | ”   | اسیر بن زارم کا قتل                                  |
| ۳۲۸ | اوٹوں کی قربانی                           | ”   | سریہ کرز بن جابر الفہری بجانب العزیین                |
| ”   | خلق کروانے والوں کے لئے دعاء              | ”   | عزیین کی بد عهدی                                     |
| ۳۲۹ | آیات فتح کا نزول                          | ”   | عزیین کا انجام                                       |
| ”   | غزوہ خیر                                  | ”   | وہی کا نزول                                          |
| ۳۳۰ | تیاری کا حکم                              | ”   | سریہ عمرو بن امیر الضری                              |
| ”   | مدینہ میں قائم مقام                       | ”   | حضور علیؑ کو شہید کرنے کی سازش                       |
| ”   | اسلامی علم بردار                          | ”   | قتل کے لئے آنے والے کی ارفقانی و قبول اسلام          |
| ”   | محرك آرائی کا آغاز                        | ”   | ابوسفیان کے قتل کے لئے هم                            |
| ۳۳۱ | شہداء خیر                                 | ”   | غزوہ حدیبیہ                                          |
| ”   | تسبیب بنت الحارث یہودیہ کا قتل            | ”   | مسلمانوں کی تعداد                                    |
| ”   | مال غنیمت کی تقسیم                        | ”   | حضور علیؑ کو روکنے کی کوشش                           |
| ۳۳۲ | ابو ہریرہ و اشعمری ہی ختنہ کا قبول اسلام  | ”   | حدیبیہ میں تشریف آوری                                |
| ”   | جعفر بن ابی طالب ہی ختنہ کی واپسی         | ”   | بدیل بن ورقہ کی حضور علیؑ سے ملاقات                  |
| ”   | ام المؤمنین صفیہ بنت حسی ختنہ سے نکاح     | ”   | عزیہ بن مسود اشی کی حضور علیؑ سے ملاقات              |
| ”   | فتح خیر پر حضرت عباس ہی ختنہ کا اظہار سرت | ”   | قریش کو حلیس بن عالمہ کا اعتماد                      |
| ”   | خیر کے یہودی بدحوابی                      | ”   | حضرت خراش بن امیریہ ہی ختنہ بحیثیت سفیر نبوی علیؑ کی |
| ۳۳۳ | یہود خیر کو ارنگ                          | ”   | روانی                                                |
| ”   | مال و جاسیدا کی ضبطی                      | ”   | قریش سے مذاکرات کے لئے حضرت عثمان ہی ختنہ کی         |
| ”   | حضرت علی ہی ختنہ کی علمبرداری             | ”   | بیعت رضوان                                           |

|     |                                                 |                                                                 |
|-----|-------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| ۳۲۶ | سریہ غالب بن عبد اللہ اللیش                     | عامر اور مرحوب کے مابین معرکہ آرائی.....                        |
| ۳۲۷ | سریہ شجاع بن وہب الاسدی                         | عامر کی شہادت.....                                              |
| "   | سریہ کعب بن عیسیٰ الغفاری                       | عامر کے لئے حضور ﷺ کی دعائی مغفرت.....                          |
| "   | سریہ موت                                        | حضرت علیؑ کے ہاتھوں مرحوب کا خاتمہ.....                         |
| "   | قادی بنوی حارث بن عیسیٰ کی شہادت                | دربار رسالت میں کنانہ اور الریبع کی غلط بیانی.....              |
| ۳۲۸ | امراء لشکر کا تقریر                             | کنانہ اور الریبع کا قتل.....                                    |
| "   | اسلامی لشکر کی روائی                            | گہرے کے گوشت کی ممانعت.....                                     |
| "   | آغاز جنگ                                        | خبرکے مال غیمت کی تقسیم.....                                    |
| "   | امیر اول حضرت زید بن حارثہؓ کی شہادت            | زہریلاً گوشت.....                                               |
| ۳۲۹ | امیر ثانی حضرت جعفر بن ابی طالبؑ کی شہادت       | حضرت صفیہ بنت حبیؓ نے وخت سے عقد نکاح.....                      |
| "   | امیر ثالث حضرت عبد اللہ بن رواحہؓ کی شہادت      | سریہ عمر بن الخطابؓ مجاذب تربیہ.....                            |
| "   | حضرت خالد بن ولیدؓ کا کارناص                    | سریہ ابو بکر صدیقؓ مجاذب بن کلاب، مقام نجد.....                 |
| "   | المل مدینہ کا اٹھار افسوس                       | سریہ بشیر بن سعد الانصاری، مقام فدک.....                        |
| ۳۵۰ | رسول اللہ ﷺ کا سکوت                             | سریہ غالب بن عبد اللہ اللیش، مجاذب المیقعد.....                 |
| "   | شہدائے موت کا اعزاز                             | سریہ بشیر بن سعد الانصاری، مجاذب یمن و وجہ.....                 |
| "   | سریہ عمرو بن العاص                              | عمرہ قضاء.....                                                  |
| ۳۵۱ | سریہ الخیط (برگ درخت) بامارت البوصیدۃ بن الجراح | نیابت بنوی کا اعزاز.....                                        |
| "   | سریہ ابو قادہ بن رجی الانصاری                   | مسلمانوں کی مراظہ ان میں آمد.....                               |
| "   | سریہ ابو قادہ بن رجی الانصاری                   | مکہ میں حضور ﷺ کا داخلہ.....                                    |
| ۳۵۲ | غزوہ فتح مکہ                                    | طواف بیت اللہ.....                                              |
| "   | پوخر احمد پر بنوکر کے افراد کا شبخون            | حضرت عبد اللہ بن رواحہؓ کے اشجار.....                           |
| "   | بد عبیدی پر اہل مکہ کو تشویش                    | حضرت میمونؓ نے نیابت الحارث کے ساتھ نکاح.....                   |
| ۳۵۳ | تجید معاہدہ کی درخواست                          | حضور ﷺ کی واپسی.....                                            |
| "   | حاطبؓ کے قاصد کی گرفتاری                        | حضرت عمارہ بنت حضرت حمزہؓ نے اخراج.....                         |
| "   | حیف قائل کی طبلی                                | عمراہ قضاء میں رمل کا حکم.....                                  |
| "   | عبد اللہ بن ام کptomؓ کے لئے نیابت کا اعزاز     | سریہ ابن ابی العوچاء اسلمی، مجاذب بنی سلیم.....                 |
| "   | اسلامی لشکر کی روائی                            | سریہ غالب بن عبد اللہ اللیش، مجاذب بنی الملوح، مقام الکدید..... |
| "   | ابو سفیان کا قبول اسلام                         |                                                                 |
|     |                                                 |                                                                 |

|     |                                          |     |                                                   |
|-----|------------------------------------------|-----|---------------------------------------------------|
| ۳۶۱ | بدریل کے بہت خانہ کی بربادی              | ۳۵۲ | اسلامی لشکر کا مکہ میں فتحانہ داخلہ               |
| ۳۶۲ | سریہ سعید بن زید الاشہلی                 | 〃   | حضرور ﷺ کے نامزد کردہ افراد کا قتل                |
| 〃   | بہت خانہ مناء کا انہدام                  | 〃   | عکرمہ بن الجنہل اور خالد بن ولیدؑ کا مقابلہ       |
| 〃   | سریہ خالد بن الولیدؑ کی شہادت            | 〃   | شہادت فتح مکہ                                     |
| 〃   | بنی جذیکہ کا معاملہ                      | ۳۵۵ | خیر نبوی ﷺ                                        |
| ۳۶۳ | مقتولین کے خون بہا کی ادائیگی            | 〃   | بیت اللہ سے بتوں کو زکانا                         |
| 〃   | یوم الغمیصاء                             | 〃   | خانہ کعبہ میں پہلی اذان                           |
| ۳۶۴ | غزوہ حسین                                | 〃   | بتوں کی تباہی                                     |
| 〃   | ہوازن اور ثقیف کا اتحاد                  | ۳۵۶ | رسول اکرم ﷺ کا خطبہ فتح یارحمت کی رم جھم          |
| 〃   | مکہ سے روائی                             | 〃   | یوم فتح مکہ                                       |
| ۳۶۵ | پرچم اسلام                               | 〃   | روزہ رکھنے کے بعد اظفار کر دینے کا واقعہ          |
| 〃   | مسلمانوں پر اچانک حملہ                   | ۳۵۷ | لشکر اسلام کی تعداد                               |
| ۳۶۶ | ثابت قدم صحابہ کرامؓؑ کے امامے گرامی     | 〃   | رسول انورؑ کا منفرد فتحانہ انداز                  |
| 〃   | مسلمانوں کا شدید جوابی حملہ              | ۳۵۸ | یوم افتخار میں حضرت عبد اللہ بن ام مکومؑ کے اشعار |
| 〃   | قتل عام                                  | 〃   | گستاخ رسول ابن حطیل کا انجام                      |
| 〃   | کفار کی پسپائی                           | 〃   | ابن ابی سرخ کے لئے معانی                          |
| 〃   | ابو عامرؓؑ کی شہادت                      | ۳۵۹ | عام معانی کا اعلان                                |
| ۳۶۷ | ابوموسیٰ الاعشریؓؑ کے لئے نیابت کا اعزاز | 〃   | بیت اللہ کو بتوں سے پاک کرنے کا حکم               |
| 〃   | شہادت غزوہ حسین کے امامے گرامی           | 〃   | سان بیوت سے سورہ فتح کی تلاوت                     |
| 〃   | مالک بن عوف کافرار                       | 〃   | درست مساوات                                       |
| 〃   | اسیران جنگ و مال غیمت                    | 〃   | قیام مکہ میں نہماز کے متعلق مختلف روایات          |
| 〃   | مال غیمت کی تقیم                         | ۳۶۰ | ام ہانی کی سفارش پر امان دینے کا واقعہ            |
| ۳۶۸ | حضرور ﷺ کے رضائی پچا ابوزرقانؑ کی سفارش  | 〃   | عامل سعید بن سعید العاص                           |
| 〃   | مال غیمت کی واپسی                        | ۳۶۱ | عتاب بن اسید کی بطور عامل مکہ تقری                |
| 〃   | الصار کی تشویش و اظہار احیمان            | 〃   | سریہ خالد بن الولیدؑ کی شہادت                     |
| 〃   | الصار کے لیے دعائے نبوی ﷺ                | 〃   | عزیؒ کی تباہی                                     |
| ۳۶۹ | حضرور ﷺ کی استقامت اور ثابت قدمی         | 〃   | ایک پراسرا عورت کا قتل                            |
| 〃   | حضرت عباسؓؑ کو بلانے کا حکم              | 〃   | سریہ عروہ بن العاصؓؑ                              |

|     |                                                                   |     |                                                       |
|-----|-------------------------------------------------------------------|-----|-------------------------------------------------------|
| ۳۷۸ | سورہ توبہ کا نزول .....                                           | ۳۶۹ | اسیران جنگ کی وہائی .....                             |
| //  | جیش عمرہ کی حالت .....                                            | ۳۷۰ | میدان جنگ کی حالت .....                               |
| //  | حضور علیؑ کا آخری غزوہ .....                                      | //  | پارش کا نزول .....                                    |
| ۳۷۹ | مرا جھت مدینہ .....                                               | //  | کفار کو شکست .....                                    |
| //  | حج بamarat ابو بکر الصدیق حنیف الدین .....                        | ۳۷۱ | طفیل بن عمرو الدوی حنیف الدین .....                   |
| //  | حضرت علیؑ حنیف الدین کی شمولیت .....                              | //  | ذی الکفیں کا انہدام .....                             |
| //  | سورہ توبہ (براءت) کا اعلان .....                                  | //  | غزوہ طائف .....                                       |
| //  | یوم آخر .....                                                     | //  | بنوثقیف کی قلعہ بندی .....                            |
| ۳۸۰ | سریہ خالد بن الولید حنیف الدین .....                              | //  | طائف کا حاصرہ .....                                   |
| //  | سریہ علیؑ بن ابی طالب حنیف الدین .....                            | ۳۷۲ | غلامان طائف کی آزادی کا اعلان .....                   |
| //  | یمنی قبائل کا قبول اسلام .....                                    | //  | رسول اللہ حنیف الدین کا نوٹل بن معاویہ سے مشورہ ..... |
| //  | مال غنیمت کی تقسیم .....                                          | //  | طائف سے واپسی کا حکم .....                            |
| //  | حضور علیؑ نے چار غزرے کیے .....                                   | ۳۷۳ | محاصل کی وصولی .....                                  |
| ۳۸۱ | حجۃ الوداع .....                                                  | //  | سریہ عینہ بن حسن الفراہی .....                        |
| //  | حجۃ الاسلام .....                                                 | ۳۷۴ | بنی امصارط سے محصولات کی وصولی .....                  |
| ۳۸۲ | مدینے سے روانگی .....                                             | //  | سریہ قطبہ بن عامر بن حدیدہ .....                      |
|     | رسول اللہ حنیف الدین کے عمرہ و حج کی نیت کے بارے میں روایات ..... | ۳۷۵ | سریہ ضحاک بن سفیان الكلابی .....                      |
| //  | بیت اللہ کی عظمت کے لیے دعائے مصطفیٰ حنیف الدین .....             | //  | سریہ عالمہ بن مجرز المدحی .....                       |
| //  | مناسک حج کی ادائیگی .....                                         | ۳۷۶ | سریہ علیؑ بن ابی طالب حنیف الدین بجانب قبیله ط .....  |
| ۳۸۳ | یوم الترویہ .....                                                 | //  | سریہ عکاشہ بن حسن الاسدی حنیف الدین .....             |
| //  | مزدلفہ میں تشریف آوری .....                                       | //  | غزوہ تبوک .....                                       |
| //  | جرہ عقبہ کی ری .....                                              | //  | منافقین کا جہاد سے گریز .....                         |
| //  | وادی عمر سے گزر .....                                             | ۳۷۷ | نبیت محمد بن سلمہ حنیف الدین .....                    |
| //  | خطبہ حج کا دن .....                                               | //  | جیش عمرہ کی تبوک میں آمد .....                        |
| //  | یوم الصدر الآخر .....                                             | //  | اکیدر بن عبد الملک کی گرفتاری .....                   |
| //  | حج و عمرہ کا تلبیہ .....                                          | //  | مال غنیمت کی تقسیم .....                              |
| ۳۸۴ | رسول اللہ حنیف الدین کا قربانی فرمانا .....                       | ۳۷۸ | اکیدر سے مصالحت .....                                 |
|     | عبد الدین بشر کا حضور علیؑ پر پیغمبر .....                        |     | عبد الدین بشر کا حضور علیؑ پر پیغمبر .....            |

|     |                                              |     |                                         |
|-----|----------------------------------------------|-----|-----------------------------------------|
| ۳۹۱ | غلاموں کے متعلق ارشاد نبوی                   | ۳۸۳ | بوم اخر                                 |
| 〃   | یوم ان حج پر خطبہ نبوی ملک                   | ۳۸۵ | نیت حج کے لیے پدایت                     |
| ۳۹۲ | ذی الحجه امتیازی عظمت                        | ۳۸۶ | رکن یمانی پر رسول ملک کی دعا            |
| 〃   | ایام تشریق                                   | 〃   | سیت اللہ میں نماز                       |
| ۳۹۳ | ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمُ﴾ کا نزول        | 〃   | مناسک حج کا بیان                        |
| 〃   | رسول اللہ ملک نے صرف ایک مرتبہ حج کیا        | ۳۸۷ | سواری پر رسول اللہ ملک کی ہم شنی کا شرف |
| ۳۹۴ | سریہ اسامہ بن زید حارثہ بن ہاشم              | 〃   | رمی کے بارے میں ہدایات                  |
| 〃   | اسامہ بن زید بن ہاشم کو فتحت                 | 〃   | دین میں غلوکی ممانعت                    |
| 〃   | رسول اللہ ملک کی علالت                       | ۳۸۸ | مناسک حج سکھنے کی ترغیب                 |
| 〃   | امارت اسامہ بن ہاشم پر اعتراض                | 〃   | ازواج مطہرات کی روائی                   |
| 〃   | رسول اللہ ملک کا اظہار خلقی                  | 〃   | سقاۃ لشید                               |
| ۳۹۵ | رسول اللہ ملک شدت مرض کی کیفیت میں           | ۳۸۹ | منی میں خطبہ نبوی ملک                   |
| 〃   | دعائے نبوی کے ساتھ لشکر اسامہ کی روائی       | ۳۹۰ | بوم اخر میں خطبہ نبوی ملک               |
| 〃   | آنحضرت ملک کا وصال                           | 〃   | یوم العقبہ میں خطبہ نبوی ملک            |
| 〃   | جیش اسامہ بن ہاشم کی واپسی                   | 〃   | شب عرفہ میں خطبہ نبوی ملک               |
| ۳۹۶ | اسامہ بن زید بن ہاشم کی دوبارہ روائی         | ۳۹۱ | یوم عرفہ میں خطبہ نبوی ملک              |
| 〃   | جیش اسامہ بن ہاشم کی مدینہ میں قاتحانہ واپسی | 〃   | مناسک حج کی تعلیم                       |



## تلہیجات

اس ترجیے میں قدرے حرب ذیل امور کا انتظام ہے جن کی جانب اشارہ ضروری ہے۔

۴۷ ہر ایک قوم ہر ایک زمانے اور ہر ایک زبان کی بعض بعض خصوصیتیں ہوتی ہیں جو دوسری قوم دوسرے زمانے اور دوسری زبان میں بمشکل نظر آ سکتی ہیں۔

عرب جاہلیت اور ان کی عربیت اپنی نمایاں خصوصیات کے لئے آج تک متاز ہے۔

عام ترجموں میں تمام خصوصیتیں، نظر انداز کر دی جاتی ہیں اور وہی مترجم کامیاب مانا جاتا ہے جو اپنی قوم، اپنی زبان اور اپنے زمانے کے مخصوص خاورات میں اس کتاب کا ترجمہ کرے جو ایک اجنبی قوم نے اپنی خاص زبان میں صدیوں پیشہ تصنیف یا تالیف کی تھی۔

ترجمہ طبقات کو آپ اس حیثیت سے نہایت ناکام پائیں گے۔ کیونکہ اس پروازیہ ہے کہ عہد جاہلیت میں عربوں کی جو خصوصیتیں تھیں اور ادائے مطالب کے لئے ان دنوں ان کی زبان خاص خاص حالتوں میں جیسے جیسے خاورات رکھتی تھی اردو ترجمہ میں وہ سب آ جائیں اور پھر طرزِ بیان غریب و ناموس بھی نہ ہو اور جہاں ناگزیر ہو غرابت پیش آئے اس کی علیحدہ تفریق کر دی جائے۔

۴۸ اردو میں خطاب کے لئے کئی لفظ ہیں: آپ، تم، تو۔ جو بہ اختلاف مدارج استعمال کئے جاتے ہیں۔ عربوں میں یہ تفریق نہ تھی الہذا بجز رسول اللہ ﷺ کے بقیہ سب کے لئے ترجمہ میں وہی طرزِ خطاب اختیار کیا گیا، جو ان دنوں مستعمل تھا۔

اسی طرز کے اور بھی بہت سے مراتب ہیں جو اردو میں ہیں اور عربی میں نہیں، یا ہیں تو کسی دوسرے انداز میں لیکن عربیت کا لزوم بہر حال مذکور رکھا گیا کہ اہل بصیرت یہ بھی اندازہ کر سکیں کہ عربی زبان اور عربوں کی قوم کیا کیا خاص اطوار رکھتی تھی اور اردو میں..... کہاں تک اس سے اختلاف یا اختلاف کی صلاحیت تھی۔

۴۹ زبانیں بیرونی تفریق کے علاوہ ایک اندروںی تفریق بھی رکھتی ہیں۔ مثلاً عربی زبان ہی کو مجھے مراست کی زبان جدا ہے۔

خطابات کی زبان جدا ہے، ادب و انشاء کی زبان جدا ہے، فلسفہ و حکمت کی زبان جدا ہے، تفسیر و حدیث کی زبان جدا ہے، فقہ و اصول کی زبان جدا ہے، تاریخ و جغرافیہ کی زبان جدا ہے۔

کتاب الروضتين فی اخبار الدولین یا الفتح القدسی فی الفتح القدسی یا قلائد العقیان یا یتیمة الدهر یا عجائب المقدور تاریخ کی کتابیں تھیں۔ مگر ان میں زبان جو اختیار کی گئی وہ تاریخ کی زبان تھی للہ انہیں وہ حسن قبول حاصل نہ ہوا۔ جو انہیں کی زبان اختیار کرنے سے ہماری و حریری کی کتابیں کو حاصل ہوا تھا۔ کیونکہ ہماری و حریری نے جس فن میں کتابیں لکھیں۔ اسی فن کی زبان بھی اختیار کی اور ان حضرات نے تاریخ تو لکھی مگر زبان ادب و انشاء کی رکھی۔

اس ترجیح میں اُسی زبان کا ابتداء کیا گیا ہے جو علم رجال کی خاص زبان ہے ساتھ ہی یہ الترام ہیں کہ عبارت شترہ غافلۃ اور سلیمان ہو کسی قسم کا اخلاق و تعقید و قصنع و اضطراب نہ آنے پائے اور یہ ترجمہ اصل کتاب کے روشن ترین ادبی انتیاز کا آئینہ دار ہو سکے۔

بہت سے محاورات ایسے ہیں جو اس کتاب میں غریب نظر آئیں گے، مثلاً کانوں ایغذرون کے عام معنی یہی سچے جائیں گے کہ وہ لوگ غدر کرتے تھے یا معاذرت کرتے تھے یا بہانہ کرتے تھے حالانکہ مفہوم غدر کرنے کا ہے۔

من شرما مر على الجبال جبال کے معنی پہاڑوں کے مقابروں کے تباہر ہوں گے۔ حالانکہ اصل میں جبلیں اور طبیعتیں مراد ہیں۔ کانت تشرب انوفهم قبل شفاهم میں لب سے پہلے ناک کے تر ہونے کا لگان ہو گا۔ حالانکہ خصائص جاہلیت کے جاننے والے جانتے ہیں کہ ایسے محاورات سے قوم افتت ابائے ضہم عزتی نفس اور خودداری کا اظہار مقصود ہوتا تھا۔ الی غیر ذلك مما يحذ و حذوه اصل سے تطہیق دیتے وقت اگر ترجمہ میں کوئی ایسا اشتباہ محسوس ہو تو اس نکتہ کو لمحو ظار رکھتے ہوئے اس کی تحقیق کرنی چاہئے۔ وما ابُری نفسي ان النفس لا مارة بالسوء، الْأَمَّارِ حُمْرَبِي، ان رَبِّي لغفور رَحِيم۔

مضامین و مطالب کے عنوانات مترجم نے خود قائم کئے ہیں اور شارة ترجمی کا مسٹوں بھی وہی ہے جس سے محض توضیح مطلوب تھی۔

ہر قوم اپنی فعالیت کے سادہ و بے تکلف عصر عمل بہت سے تقطیعی الفاظ کی خونگ نہیں ہوا کرتی، دل سے تو اپنے بزرگوں کی اشتہانی تعظیم کرتی ہے مگر ظاہری ایقاپ عظمت سے ان کے نام کو گراں بار نہیں بنایا کرتی، عرب اس ادائے خاص کے لئے آج تک شہرہ آفاق ہیں اور اس خصوصیت سے روشناس کرنے کے لئے ترجیح میں بھی یہی رعایت رکھی گئی ہے۔

آخر میں مترجم اپنی بے بصائری کا اعتراف کرتے ہوئے محض جناب الٰہی سے افادہ عموم و حسن قبول کا طلب کا رہے۔

رَبَّنَا تَقْبِلْ مَنَا أَنْكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ، رَبَّ اغْفَرْ لَى خَطِيئَتِي يَوْمَ الدِّينِ، وَاجْعَلْ لِى لِسانَ صَدَقَ فِي الْآخِرِينَ، وَلَا تَحْذِنْنِي يَوْمَ يَعْثُونَ، يَوْمَ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بَنْوَنَ إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ.

وَآخِرُ دُعَاؤِنَا عَنِ الْحَمْدِ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ

## اسلوب روایت کی اہمیت

اسلام کے ابتدائی عہدِ دنیت میں کسی واقعے کے موثق مانع کے جو طریقے تھے ان میں ایک سنبھل خاص یہ بھی تھی کہ سلسلہ روایت آخوندک مسلسل ہو، فرض کیجئے آج آپ ایک واقعے کا تذکرہ کر رہے ہیں جو آج سے ایک سو برس قبل گزرا تھا۔ اس کی واقعیت کی وادی تحقیق میں آپ کا پہلا قدم راویوں کی جانب بڑھے گا جس سے آپ نے یہ داستان سنی ہے۔ اس نے فلاں سے فلاں سے فلاں نے فلاں سے سنی تھی۔ تا آنکہ آخری راوی وہ شخص تھا جو واقعے میں بذات خود شریک تھا اور اس کے سامنے یہ بتائیں پیش آئیں۔

یہ ایک ممتاز خصوصیت تھی جس کا علمبردار دنیا بھر میں اکیلا ایک اسلامی تمدن ہی گزارا ہے اور وہی اپنے سلسلہ روایاتے اہل نظر کے لئے ایک وسیع ذخیرہ انتقاد فراہم کرتا ہے کہ جس واقعہ کی خواہ وہ کسی زمانے کا ہو جب آپ چاہیں تعدل یا تحریخ کر سکتے ہیں۔ اس کے راوی ثقة، صحیح العقول، سليم الحقل، قوى الحفظ، مند الوقت وغیره وغیرہ تھے یا نہیں، اور روایت کا تسلسل قابلِ اطمینان صورت میں آخوندک پہنچتا ہے یا حق میں کہیں منقطع تو نہیں ہو جاتا۔

علم حدیث و فن تاریخ ہی اس طغرائے ایمیز سے مزین نہ تھے بلکہ ہر جگہ یہی تعمیم تھی۔ حتیٰ کہ موسیقی کے متعلق جن لوگوں نے کتابیں لکھیں یہ خصوصیت ان کے بھی پیش نظر تھی۔

دانہ جتنا وسیع ہوتا گیا اسی تناسب سے پہنچا نیاں بھی بروحتی گئیں، اس زمانے میں تو ایک بڑی حد تک چھاپے خانوں نے تصنیف و تالیف اور ترمیم کی اشتاعت اپنے ذمہ لے رکھی ہے جس نے ہر قلم کش کو صلانے عام دے دی ہے کہ مصنف بنے، مؤلف بنے۔ مترجم بنے جو چاہے بنے

کہ یقین کس انسان سدھانے را ازا خاد

قلم کشی یا اوراتی سے وہ زمانہ بھی خالی نہ تھا گرانِ دنوں دستور یہ تھا کہ اہل علم جو کتاب مدقن کرتے ایک عام حلقة میں اس کا درس بھی دیتے جہاں اس کے معیار کا اندازہ ہو جاتا کہ ناقص ہے یا کامل ہے، یا کیا ہے۔ اس نقد و اختیار میں اگر کتاب کامل المعیار اُترتی تو صاحب کتاب سے اور باب کمال اس کی روایت کرتے اور انہیں کی روایت سے وہ مشہور ہوتی۔ ابن سعد کی طبقات کبیر بھی اسی سلسلہ روایت سے شہرہ آفاق ہوئی جس کا تسلسل یوں ہے:

## طبقات ابن سعد کا سلسلہ روایت:

ابن سعد کا پورا نام ابو عبد اللہ محمد بن سعد بن متعیج بن سعد بن محمد بن الحارث بن محمد ابی اسامہ تھی نے روایت کی، ابو محمد سے ابو الحسن احمد بن معروف بن یشر بن موی الخفیاب نے ابو الحسن سے ابو عمر محمد بن العباس بن محمد بن زکریا بن سعید بن معاذ بن جو شیخ الخوارز نے ابو عمر سے ابو محمد الحسن بن علی بن الحسین بن عبد اللہ الجوزی نے ابو محمد سے قاضی ابو بکر بن محمد بن عبد الباقی بن محمد بن عبد اللہ الانصاری نے قاضی ابو بکر سے ابو محمد بن عبد اللہ بن وہیل بن علی بن کارہ نے ابو محمد سے شمس الدین ابو الحجاج یوسف بن خلیل بن عبد اللہ الدمشقی نے جو ملک شام کے مہنگا وقت محدث تھے شمس الدین ابو الحجاج سے شرف الدین ابن ابو محمد عبد المؤمن بن خلف بن ابی القاسم الدیماطی نے روایت کی اور انہیں کی روایت سے دُنیا بھر میں یہ کتاب پھیلی جو محدث بھی تھے عالم بھی تھے حافظ بھی تھے۔ بہت سے فنون میں دستگاہ رکھتے تھے اور علم انساب و تاریخ کے تو مردمیدان تھے۔

مختلف عنوانات کے ذیل میں مصنف نے جن جن راویوں سے روایتیں کی ہیں، ان سب کے سلسلہ اسناد پر اعتماد کیا گی اور اسی معاشر معارف ترک کر دینے پڑے تاہم آخری راوی کا نام کہ واقعہ کاراوی اذل و ہنی ہوتا ہے ہر وقت میں آپ کو نظر آئے گا اور اگر فن رجال پر آپ کو محبور ہے تو صرف اس ایک راوی کی منزلت شناسی بھی روایت کی حقیقت واضح کر دے گی۔

وَاللهِ الْمُسْتَعْنَ وَبِهِ الْاعْتِصَام

## کتاب اور صاحب کتاب

اس کتاب کے مصنف حافظ علام ابو عبد اللہ محمد بن سعد الی ربوی ہیں جن کو قبیلہ بنی یربوع سے خاندانی انتساب تھا۔ بصرہ میں یہ خاندان مقیم تھا اور وہیں ابن سعد پیدا ہوئے۔ ان کی ابتدائی زندگی سادات بنی ہاشم کی غلامی میں گزری، بہت دنوں تک محمد بن عمر الوالدی کی کتابت بھی کرتے رہے حتیٰ کہ ”کاتب والدی“ ہی کے نام سے مشہور بھی ہوئے۔

اسی زمانے میں مشاہیر ائمہ سے استفادہ کرتے رہے اور جب آزاد ہوئے تو تمام زندگی نشر علم کے لئے وقف کر دی۔ بعد ادیں آئے مقیم ہوئے جو علم و حکمت کا مرکز تھا۔ بڑے بڑے نامور محدثین شیعیان، سفیان بن عیینہ، ابن علیہ، ولید بن مسلم سے حدیثیں روایت کیں اور اس طرح اسلام نے اپنے غلام کی وہ تربیت کی کہ آزادگان روزگار اس کے حلقة بگوش ہو گئے۔ اس باب میں اتنا شسف تھا کہ جو بزرگ نیچے طبقے کے تھے مگر جلالات شان میں وہ سابقین پر فوق لے گئے تھے ابن سعد ان سے بھی روایت کرتے ہیں اور سبھی باعث ہے کہ شیخ الاسلام فی الحدیث بیہقی بن معین سے انہوں نے اکثر روایت کی ہے۔ قریب قریب جتنے اساطین علم حدیث گزارے ہیں، سب کے سب انہیں ثقہ و ثابت و صدق و حق و محبت نامنے ہیں۔ چنانچہ علم الرجال کے بزرگ ترین نقاد ابو حاتم نے بھی ان کی توثیق کی ہے نہایت اعلیٰ یہ کہ مشائخ محدثین کو ان کی شاگردی کا فخر ہے ابن الہیان جیسے مکتائی روزگار ان کے حلقة دروس میں بیٹھے ہیں اور ان کی سند سے حدیثیں روایت کرتے ہیں امام احمد بن حنبل و تبعیہ کر علوم منزلت کے شہرہ آفاق ہیں ان کے مجموعہ احادیث کے اجزاء منکار نگاہ کے استفادہ کیا کرتے تھے۔

ابن سعد مختلف علوم اسلام کے جامع تھے جن کی جامع و مختصر تقسیم یوں ہو سکتی ہے:

\* حدیث بجمعی الاصناف.

\* غریب القرآن و غریب الحدیث۔ یہ بھی قسم اول ہی کا ایک شعبہ ہے مگر ابن سعد کے تجزروں نے اس میں ایک مستقل حیثیت پیدا کر لی تھی۔

\* فقہ

\* تاریخ

\* ادب

\* سیرۃ النبی ﷺ اخبار صحابہؓ

قدماً مصنفین ان تمام علوم میں ان کو سزا مدد زمانہ تسلیم کرتے آئے ہیں۔

تمن مبسوط و مستقل کتابیں انہوں نے یادگار چھوڑیں:

- ① طبقات کبیر
- ② طبقات صغیر
- ③ تاریخ اسلام

ان میں دو آخری کتابیں دنیا سے نایید ہو چکی ہیں۔ اول الذکر بھی نایید تھی، مگر مستشرقین المانی کی کوششوں نے اس گم شدہ گوہ شب چراغ کو ڈھونڈ نکالا، اور اعلیٰ حضرت بادشاہ اسلام، ظل اللہ فی الارضین، محیۃ الملکۃ والحمدۃ والحق والدین، عمدہ ملوک والسلطین، نظام الملک آصف جاہ سائیں تاجدار دکن ایمہ اللہ وابد دولت و رفع شاوه و شید شوکت کی بدیع الشال معارف فوازی و معالم افزایی کے طفیل میں آج اس کا ارد و ترجمہ ہدیہ ال نظر ہے۔

اس فن میں جس قدر معروف مصنفات ہیں یہ کتاب تقریباً ان سب کی مأخذ ہے اور سب ہی نے اسے مستند مانا ہے۔ اس میں ایسے ایسے سبق آموز واقعات ملتے ہیں جو کسی دوسری تاریخ نہیں مل ہی نہیں سکتے بایں ہمہ دو خاص باتیں نظر انداز نہیں ہو سکتیں۔ ① انہیاے سبقین علماء اسلام کے حالات میں کتاب اللہ و احادیث رسول اللہ ﷺ سے جو باقیں زائد مذکور ہیں وہ عموماً عہد جاہلیت یا اس کے قریبی زمانے کے یہودیوں اور عیسائیوں سے مأخذ ہیں۔ جنہیں اہل کتاب کہتے تھے اور جن کے پاس تورات و تلمود و شروع و حواشی اور ایک سو کے قریب مناقص الطالب و مختلف المعانی انجیلوں کا ایک براطومار تھا۔

جو واقعات اہل کتاب روایت کرتے تھے علماً عرب انہی کی ذمہ داری پران کو نقل کر دیتے تھے اور ان کی تحقیق کے متعلق یہ اصل الاصول قرار دے رکھا تھا کہ لا نصدقہا و لا نکذبیها (هم ان کہانیوں کی نہ قصد ایں کرتے ہیں نہ تکذیب)۔ اہل عرب کے شان تحقیق اصل میں وہاں سے شروع ہوتی ہے جہاں سے تاریخ اسلام کا آغاز ہے اور اسی کی تقدیل و تحریص ان کی منشاء تحقیق بھی ہے۔

② اس کتاب میں مجرمات کی اکثر روایتیں موجود ہیں اور سیہی وہ خار ہے جو ہمارے زمانے کی مادی آنکھوں میں کھلتا ہے۔ یہ بزرگ سمجھتے ہیں کہ قانون قدرت کے تمام واقعات پر گویا وہ خاوی ہو چکے ہیں اور ان کی رائے میں کسی خارق عادت کا صدور گویا ناموس فطرت کے مناقص ہے۔ یہی باعث ہے کہ اس کتاب سے بھی وہ بدگمان ہو رہے ہیں لیکن اس کو کیا کریں گے کہ اسلام ہی نہیں دنیا کے ہر ایک مذہب کا بڑا سرمایہ مجرمات سے معمور ہے اور خود علم و حکمت بھی اصلاً اس کے منافی نہیں۔

عقل را نیست سر عربیدہ این جا ناقل

پنیہ را آشی این جا بہ شزار افتاد است

یہ مقام اس بحث کی توسعہ کا نہیں ہے۔ اہل نظر کو خاص اسی مسئلے کی علمی تحقیقی کے لئے ایک مستقل کتاب کا انتظار کرنا چاہئے جو سرمهہ دیدہ اولی الابصار ہو گی۔ ان شاء اللہ

وماتوفیقی الا بالله، عليه توكلت و اليه انيت

ایک میسون نقاد امام مقدمے کو بھی اس ترجیح کے ساتھ ضرورت تھی اور خاص خاص روایتوں پر از رفعے اصول تجزیع و تعدیل مخصوص تعلیق بھی کرنی تھی۔ لیکن افسوس ہے کہ اس کا موقع نہیں ملا۔ تاہم اس ناصر العلوم الدينه والحضرۃ العزیبہ والمدينة الاسلامیہ شہر یا علم پرور معید حکمت وہنہ معاشر اللہ بد وام حیاۃ و قوام آئیہ، بالحظ الادفی والقطع الاوضر، ہی کا یکن اقبال ہے کہ جامعہ عثمانیہ میں اتنا بڑا وسیع کام ہوا اور ہورہا ہے۔

ہر کرا پاہنچ سر سودا باشد  
پائے ازیں دارہ بیرون نہ نہد تباشد

ابن سعد کا سنہ ولادت ۱۶۸ھ اور سال وفات ۲۲۷ھ ہے ۲۲ سال کی عمر تھی۔ جب واصل حق ہوئے اور دارالسلام بغداد میں دفن کئے گئے۔ امام ذہبی کہ سرگردہ محدثین ہیں طبقات ابن سعد کو یہ نظر سے روایت کرتے ہیں۔ اس تفاخر کی جو سند نہیں حاصل تھی۔ تقریباً اصل کتاب کی سند روایت بھی وہی ہے اور انہی صفحات میں علیحدہ ثابت ہو چکی ہے۔  
اللہ اکبر ایک دہ زمانہ تھا کہ اسلام کے غلام اتنے بڑے امام ہوتے تھے ایسے سرکردہ امام ہوتے تھے اور اب ایک بیوقت ہے کہ جو نام نہاداً زاد ہیں جہالت کے ہاتھوں وہ بھی اسی راضھا دیں، فهل من مذکور؟

چول او گشی ہمہ چیز از تو گشت

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

اللّٰهُ أَكْبَرُ اللّٰهُ أَكْبَرُ



الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمَمِ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتَلَوُ عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ  
الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ ۖ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَعْنَى ضَلَالٍ مُّبِينٍ، وَآخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُوْا بِهِمْ  
وَهُوَ الْغَنِيُّ الْحَكِيمُ ۝



رَبَّنَا أَهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ، صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا  
الظَّالِمِينَ ۝ آمين.

## خیر الانساب نسب رسالت مام صلی اللہ علیہ وسلم

ابو ہریرہ عن الحسن سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: "میں سردار فرزندان آدم ہوں۔"

وائلہ بن اسحق عن الحسن سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: "اللہ تعالیٰ نے فرزندان ابراہیم میں اسماعیل علیہ السلام کو اولاً ذاتی میں تھا کہ کتنا مکونی کتابہ میں قریش میں تھی ہاشم کو اور بنی ہاشم میں تھے مجھ کو برگزیدہ فرمایا ہے۔"

علی بن ابی طالب عن الحسن سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: "اللہ تعالیٰ نے زمین کے دو برابر حصے کے جو

بہترین حصہ تھے اس میں رکھا۔ اس حصے کی بھی تین تھائیاں کیں۔"

جو بہترین تھائی تھی مجھے اس میں رکھا یہ خیر کرتی تو اقوام انسانی میں سے قوم عرب کو پسند فرمایا، عرب میں قریش کو قریش

میں بنی ہاشم کوئی ہاشم میں اولاد عبد المطلب کو اوزان میں سے مجھ کو  
محمد بن علی سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: "اللہ تعالیٰ نے عربوں کو پسند تھرا رہا، ان میں سے کنانہ بن  
نصر بن کنانہ کو ان میں قریش کو قریشیوں میں بنی ہاشم اور بنی ہاشم میں سے مجھ کو اپنی پسندیدگی کا شرف بخشنا (راوی کو شک  
ہے کہ بنی کریم ﷺ نے کنانہ کا نام لیا تھا یا نصر بن کنانہ ارشاد ہوا تھا)۔

عبداللہ بن عبید بن عمریر ﷺ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: "اللہ تعالیٰ کی پسندیدگی عربوں کی جانب  
معطوف ہوئی، عربوں میں سے بنی کنانہ، کنانیوں میں قریش، قریشیوں میں بنی ہاشم اور ہاشمیوں میں سے میرے ماتھے یہ پسندیدگی  
مخصوص ہو گئی"۔

حسن ﷺ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: "میں سابق العرب ہوں"۔

عبداللہ بن عباس ﷺ سے آیت ﴿رَسُولُّ مِنْ أَنْفُسِكُمْ﴾ "ایک تمیز بر جو تم ہی میں سے ہے" کی تفسیر میں روایت  
ہے کہ وہ کہتے تھے: "اہل عرب! وہ تمیز بر تھا رہی ہی اولاد تو ہے۔ یعنی جو نعمتی سلسلہ تھا رہی ہے، وہی اس کا بھی ہے"۔

مجاہد سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی سفر میں شب کو با دری نور دیتے۔ مصیبت میں ایک شخص بدرست کا کام دے رہا  
تھا۔ ناگہ ایک حدی سراکی آواز سنائی دی جس کے آگے کچھ اور لوگ بھی تھے۔ آنحضرت ﷺ نے اپنے رفقہ سفر سے فرمایا کیا  
اچھا ہوگا کہ ان لوگوں کے حدی سرائے ہم بھی جالمیں۔ یہ اشارة پاتے ہی ہم نے قدم بڑھائے، نزو دیکھوئے تا آنکہ جاتے۔  
آنحضرت ﷺ نے دریات کیا: ممن القوم؟ (تم لوگ کون ہو؟) انہوں نے جواب دیا: مصری۔ آپ ﷺ نے فرمایا: میں بھی  
مصری ہوں۔ و فی حادینا فسمعننا حادیکم فاتیناکم (ہمارا حدی خواں کچھ سوت ہو گیا ہے۔ ہم نے تمہارے حدی خوان کی  
آواز کی تو پاس آ گئے)۔

یحییٰ بن جعده سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ کچھ لوگوں سے ملے جو سوار تھے۔ پوچھا: ممن القوم؟ (تم لوگ کس  
قبيلے سے ہو؟) انہوں نے جواب دیا: مصری۔ آنحضرت ﷺ نے فرمایا: و انا من مصری (میں بھی مصری ہوں)۔ انہوں نے  
کہا: یا رسول اللہ ﷺ ہم ایک جانور پر کئی سوار ہیں اور بجز دوسروں کے ہمارے پاس کوئی شے سفر بھی نہیں۔ آنحضرت ﷺ نے  
نے جواب دیا: زدافٌ ما لنا زاد الا الاسود<sup>①</sup> ان التمر و الماء (ہم بھی اسی حال میں ہیں ہمارے پاس بھی بجز دنوں اسود  
یعنی چھوارے اور پانی کے اور کوئی تو شنبیں)۔

طاوس ﷺ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ ایک سفر میں تھے کہ ایک حدی سراکی آواز سنائی دی۔ آپ اسی آواز کی  
سمت ہوئے اور ان لوگوں کے پاس آ گئے۔ قریب پہنچ کر فرمایا: ہمارا حدی سر است ہو گیا تھا۔ ہم نے تمہارے حدی سراکی آواز

① عربی مجاہدے میں چھوارے اور پانی کو الاسودان کہتے ہیں۔ یعنی دنوں اسود۔ یہاں اسود کے معنی سیاہ کے نہیں ہیں بلکہ عظیم و جمل کے ہیں کہ حیات  
انسانی کے لئے اہل عرب آب و خرما کا عظم اشیاء بحثتے تھے۔ طفیل پانی کو اسی بناء پر (سوئند) بھی کہتے ہیں۔

سے بھی سننے کے لئے ہم یہاں آئے ہیں پھر کچھ دفعے کے بعد پوچھا: تم لوگ کون ہو؟ جواب ملا: مصري۔ فرمایا: میں بھی مصري ہوں۔ ان لوگوں نے کہا: یا رسول اللہ ﷺ پہلے پہل جس نے حدی سرائی کی اس کا واقعہ یوں ہے کہ ایک مرد مسافر نے حالت سفر میں اپنے غلام کے ہاتھ پر اس زور سے ڈھندا رکار کر اس کا ہاتھ ٹوٹ گیا۔ غلام اسی حالت میں اونٹ کو چلا رہا تھا اور کہتا جاتا تھا: وایدا، وایدا، هیا، هیا،<sup>①</sup> اس کی آواز سے اونٹ چلنے لگے۔

یحییٰ بن جابر رض جنمیں بعض صحابہ رسول اللہ ﷺ کا شرف تابعیت حاصل تھا کہتے ہیں کہ قبیلہ نبی نہر نے رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہو کر کہا کہ یا حضرت! آپ تو ہم میں سے ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: (حضرت) جبریل علیہ السلام مجھے خبر دیتے ہیں کہ میں قبیلہ مضر کا ایک فرد ہوں۔

حدیقہ نبی اللہ علیہ وسلم نے باتوں میں قبیلہ مضر کا تذکرہ کرتے ہوئے کہا: سردار فرزندانی آدم تو تم ہی میں سے ہیں (یعنی رسول اللہ علیہ وسلم)۔

زہری رض کا بیان ہے کہ قبیلہ کندہ کا ایک وفد رسول اللہ علیہ وسلم کے حضور میں حاضر ہوا جس کے ارکان واعضا میں کی منتشی چادروں کے بنے ہوئے جبے پہنے تھے اور ان کی جیبوں اور آستینوں کے حاشیے دبائے تھے۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے استفسار فرمایا: کیا تم لوگ مسلمان نہیں؟ وفد نے کہا: بے شک ہم مسلمان ہیں۔ فرمایا: تو پھر اسے (ریشمی حاشیے کو) نکال ڈالو۔ ان لوگوں نے جبے اتار دیئے۔ باتوں باتوں میں عرض کیا: آپ لوگ کہ فرزند عبد مناف ہیں: آکلُ العزاد (بادشاہ) کی اولاد میں۔ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: سلسلہ نسب کے متعلق عباس والوسفیان رض سے گفتگو کرو۔ انہوں نے کہا: ہم تو بجز آپ کے اور کسی سے یہ باتیں کرنے کے نہیں۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے جواب دیا: تو ہم فرزندان نصر بن کنانہ بھی اپنی ماں کو چھوڑنے والے نہیں اور نہ کسی غیر کو اپنا باب بنانے والے ہیں۔

ابن شہاب رض کا بیان ہے کہ قبیلہ کندہ کا وفد جب مدینے میں حاضر ہوا تو اعضائے وفد اس زعم میں تھے کہ نبی ہاشم انہیں کے سلسلہ نسب میں مسلک ہیں۔ رسول اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: نہیں! بلکہ ہم فرزندان نصر بن کنانہ اپنی ماں کو ہرگز چھوڑتے نہیں اور کسی غیر کو اپنا باب بناتے نہیں۔

ابو ذیب رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ وسلم کی جناب میں عرض کیا گیا کہ یہاں قبیلہ کندہ کے کچھ لوگ ہیں جن کو گمان ہے کہ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم انہیں کے سلسلہ میں ہیں۔ رسول اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: واقعہ یہ ہے کہ عباس بن عبد المطلب رض اور ابوسفیان رض میں میں یہ اس لئے کہتے تھے کہ وہاں شر سے محفوظ رہیں اور نہ پناہ بخدا ہم اپنی ماں کو زانیہ قرار دیں یا اپنے باپ کو چھوڑ دیں۔ ہم فرزندان نصر بن کنانہ ہیں۔ جس نے اس کے خلاف کہا وہ جھوٹ بولا۔

① وایدا، وایدا کے معنی ہیں یا نے ہاتھ اور ہیا اونٹ چلانے کے لئے کہتے ہیں یعنی جمل جمل۔

② نقلي ترجمہ: جیبوں اور آستینوں پر دبایا جاویک قسم کا ریشمی کپڑا ہے لپیٹے ہوئے تھے۔

اشعث بن قيس رض سے روایت ہے کہ قبیلہ کنڈہ کے وفد میں بھی جناب نبوی میں حاضر ہوا تھا۔ وفد کی یہ رائے تھی کہ میں ان سب میں افضل ہوں (تاہم) رسول اللہ ﷺ سے میں نے عرض کیا یا حضرت اہم سب کو گمان ہے کہ آپ ہم میں سے ہیں۔ آنحضرت ﷺ نے فرمایا: ہم لوگ نظر بن کنانہ کی اولاد ہیں۔ ہم نہ اپنی ماں کو چھوڑ سکتے ہیں نہ اپنی ماں سے بے تعلق ہو سکتے ہیں۔ اشعث رض نے یہ سن کر عرض کی اگر کسی کو میں نے سنا کہ قریش بن نظر بن کنانہ کے سلسلہ سے الگ کرتا ہے تو میں اس کو تازیانے لگاؤں گا (حمداروں گا)۔

غمود بن عاصی رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میں محمد بن عبد اللہ ہوں۔ یہ کہہ کر نظر بن کنانہ تک اپنے سلسلہ نسب کی تشریح فرمائی اور پھر ارشاد ہوا: اب جس نے اس کے خلاف کہا وہ جھوٹ یولا۔ قیس بن ابی حازم رض سے روایت ہے کہ ایک شخص رسول اللہ ﷺ کے حضور میں آیا اور روپو کھڑا ہوا تھا کہ لرزن لگ۔ حضرت ﷺ نے فرمایا: ہوں علیک "اطمینان رکھ گہر انہیں"۔ فانی لست بِمَلِكٍ "میں کوئی فرشتہ نہیں ہوں"۔ اتنا انا ابن امرأة من قريش کانت تأكل القديدة "میں تو اصل میں ایک انسی قریشیہ کا میٹا ہوں جو قدید (سوکھا گھاس کھاتی تھی)"۔ ابواللک رض سے روایت ہے کہ قریش بھر میں رسول اللہ ﷺ واسط النسب تھے (دور و زدیک) سب کے ساتھ بیکھڑی ہونے کا رشتہ تھا۔ اللہ تعالیٰ نے بطور اتمام بحث فرمایا:

﴿قُلْ لَا إِسْكَنْمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمُوْدَةُ فِي الْقُرْبَى﴾

یعنی اے شیخ! ان سے کہہ کر جو بیان الہی میں تمہیں سناتا ہوں اور جس دین کی دعوت دیتا ہوں اس پر کسی اجر و مشت کا خواستگار نہیں میں تو صرف اتنا چاہتا ہوں کہ میرے ساتھ (بھی) پاس قرابت بمحظوظ کو اور مجھے محظوظ رہنے دو۔ ضعی رض کہتے ہیں۔ آیت ﴿قُلْ لَا إِسْكَنْمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمُوْدَةُ فِي الْقُرْبَى﴾ کی تفسیر میں ہم لوگوں سے بہترے سوالات و اعتراضات کئے گئے اُخْرِحْرِیاً حضرت عبد اللہ بن عباس رض سے رجوع کیا گیا جنہوں نے جواب میں لکھا کہ قریش بھر میں رسول اللہ ﷺ واسط النسب تھے۔ قریش کا کوئی خانوادہ ایسا نہ تھا جو آنحضرت ﷺ سے سیکھی کا رشتہ نہ رکھتا ہو اس بنا پر اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ ان سے کہہ کر تو حیدر کی جو دعوت دے رہا ہوں اس پر کسی اجر اور صلی کا طلبگار نہیں۔ میں تو اتنی سی بات کا طلبگار ہوں کہ بمحظوظ شدہ داری میرے ساتھ بھی الفت و مودت سے پیش آؤ اور اس بات میں میرا خیال رکھو۔

غمود بن ابی زائدہ رض کہتے ہیں کہ میں نے ﴿قُلْ لَا إِسْكَنْمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمُوْدَةُ فِي الْقُرْبَى﴾ کی تفسیر میں عکردہ رض کو یہ کہتے ہوئے سنا کہ قریش میں کم کوئی خاندان ہوگا جو رسول اللہ ﷺ کے ساتھ آبائی و اجدادی رشتہ نہ رکھتا ہو۔ اسی لئے فرمایا کہ جو دین غنیف لے کے میں آیا ہوں اس کا خیال نہیں کرتے تو میری قرابت ہی کا خیال کرو۔

① یعنی باعتبار سلسلہ نبی ہر ایک قبیلہ کے ساتھ کچھ نہ کچھ آپ کا قرآنی تعلق تھا۔

② عرب میں باوصاف اس کے کردشتہ داریوں کا نہایت پاس اور بخارا مرجیٰ تھا رسول اللہ ﷺ کا انتہائی ایڈ اور یتھے تھے۔

سعید بن جبیر رضی اللہ عنہ نے ﴿قُلْ لَا إِسْأَالُ كُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمُوْدَةُ فِي الْقُرْبَى﴾ کا یہ مطلب بیان کیا کہ بجا ظاہر اس قربت کے جو میرے اور تمہارے درمیان ہے صدر حجی کا برداشت کرو۔

ابو سحاق رضی اللہ عنہ براء بن غازب رضی اللہ عنہ سے روایت ہے میں کہ انہوں نے غزوہ حنین کے دن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ ارشاد فرماتے ہوئے سنائے:

انا النبی لا کذب  
”میں پیغمبر ہوں، اس میں کچھ جھوٹ نہیں“۔

انا ابن عبدالمطلب

”میں عبدالمطلب کا پیٹا، پوتا ہوں“۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے آیت ﴿وَ تَقْلِبُكَ فِي السَّاجِدِينَ﴾ ”اے پیغمبر! تجھے سجدہ گزاروں میں پلٹتے رہے“ کی تفیر میں روایت ہے کہ ایک پیغمبر سے دوسرے پیغمبر اور دوسرے سے تیسرا پیغمبر کی پشت میں خدا تھوڑا مشغل کرتا رہتا تا آنکہ خود تجھے پیغمبری عطا فرمائے جاؤ۔

ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: نبی آدم پر قرنا بعد قرن جوز مانے گزارے ہیں میری بعثت ان سب میں بہترین قرن میں ہوتی رہی تا آنکہ اس قرن میں مبعوث ہوا جس میں ہوں۔

قادہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں ہم سے بیان کیا گیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اللہ تعالیٰ جب کوئی پیغمبر مبعوث کرنا چاہتا ہے تو اس قبیلہ میں سے انتخاب کرتا ہے جو بہترین اہل زمین ہو، پھر اس میں جو سب سے اچھا شخص ہوتا ہے اسی کو پیغمبر بنائے جیجتا ہے۔



## انبیاء کرام سے رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ کا نسبی تعلق

### ابوالبشر حضرت آدم علیہ السلام کی تخلیق

ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ نے فرمایا: "لوگ آدم علیہ السلام کی اولاد ہیں اور آدم علیہ السلام مٹی سے پیدا ہوئے۔"

سعید بن جبیر رض کہتے ہیں: "آدم ایک ایسی زمین سے پیدا ہوئے جسے دھناء کہتے ہیں" <sup>①</sup>۔ ابو حییم سے سعید بن جبیر رض نے استفسار کیا: "تم جانتے ہو کہ آدم علیہ السلام کا نام آدم کیوں پڑا؟" آدم کا نام یوں آدم پڑا کہ وہ ادیم ارض (روئے زمین، سطح زمین) سے پیدا ہوئے تھا۔

ابوموسی اشعری رض کہتے ہیں کہ رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ نے فرمایا: "اللہ تعالیٰ نے آدم کو ایک مشت خاک سے پیدا کیا تھا جو تمام روئے زمین سے لی تھی۔ یہی باعث ہے کہ فرزندان آدم علیہ السلام میں اسی خاک کا اندازہ قائم رہا کہ ان میں سرخ بھی ہیں، سفید بھی ہیں، سیاہ بھی ہیں، درمیانی رنگ کے بھی ہیں، کہل بھی ہیں، حزن بھی ہیں، خبیث بھی اور طیب بھی۔"

ابوقلاہ رض کہتے ہیں: "آدم علیہ السلام ہر قسم کے ادیم زمین سے پیدا ہوئے، سیاہ مٹی سے بھی، سرخ سے بھی، سفید سے بھی، حزن سے بھی اور سہل سے بھی" <sup>②</sup>۔

حسن بصری رض کا بھی یہی قول ہے: "آدم علیہ السلام کا بالائی جنہے ایک ایسی خاک سے پیدا ہوا تھا جس کی سطح مستوی تھی" <sup>③</sup>۔

سعید بن جبیر رض کہتے ہیں: "آدم علیہ السلام کا نام آدم اس لئے پڑا کہ وہ ادیم زمین سے پیدا ہوئے تھے اور انسان اس لئے نامزد ہوئے کہ ان پر سیان عارض ہوا" <sup>④</sup>۔

عبداللہ بن مسعود رض کہتے ہیں: "اللہ تعالیٰ نے ابلیس کو بھیجا جس نے ادیم زمین کے ہر جزو شیریں و شورے مٹی لی، اللہ تعالیٰ نے اس مٹی سے آدم علیہ السلام کو پیدا کیا، جس کو زمین شیریں (عمدہ مٹی) سے پیدا کیا ہے وہ بہشت میں جانے والا ہے

① و حـا فـرا زـ تـرـقـ اوـجـيـ زـمـيـنـ۔

② حزن وہ زمین جو غلیظ ہو اور سہل جو ایسی نہ ہو۔ اور انسان میں حزن غلیظ الطیح کو اور سہل طفیل المراج کو کہیں گے۔

چاہے کافر کی اولاد کیوں نہ ہوا وہ جسے زین شور (کھاری، تبلیغی) مٹی سے پیدا کیا ہے وہ وزن میں جانے والا ہے خواہ وہ پارسا زادہ ہی کیوں نہ ہو۔ اسی باعثِ ابلیس نے کہا تھا، کیا میں اس کا سجدہ کرو جسے تو نہیں سے پیدا کیا ہے؟ کیونکہ ابلیس ہی تو یہ مٹی لایا تھا۔ آخراً دم علیہ السلام کا نام آدم اس لئے پڑا کہ وہ ادیم زمین سے پیدا ہوئے تھے۔

انس بن مالک ہبھند سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: "اللہ تعالیٰ نے جب آدم علیہ السلام کی صورت گرفتی کی تو جب تک چاہا اس کا لمبکو پڑا رہنے دیا۔ ابلیس اس کے ارد گرد پھر اکرتا تھا۔ جب دیکھا کہ اس کے اندر جوف ہے تو جان لیا کہ یہ مخلوق مستقیم نہ رہے گی۔"

سلمان فارسی یا ابن مسعود ہبھند کہتے ہیں: "اللہ تعالیٰ چالیس رات یا چالیس ون سوک آدم علیہ السلام کی مٹی کا خمیر اٹھاتا رہا۔ پھر اس پر اپنا ہاتھا بارا تو پاک و طیب مٹی داہنے ہاتھ میں آگئی اور ناپاک و خبیث دوسرے ہاتھ میں۔ پھر دونوں کو خلط ملنے کر دیا۔ یہی بات ہے زندہ کو مردے سے نکالتا ہے اور مردے کو زندہ سے۔"

عبد اللہ بن الحارث ہبھند سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ نے آدم علیہ السلام کو اپنے ہاتھ سے پیدا کیا۔

وہب بن مدبه الشعیری کہتے ہیں: اللہ تعالیٰ نے جیسا چاہا اور جس سے چاہا نی آدم کو پیدا کیا۔ اسی کی تخلیق کے مطابق بنی آدم علیہ السلام کی تکوین ہوئی، وہ لتنا اچھا بابرکت بہترین خالق ہے اس نے مٹی اور پانی سے آدم علیہ السلام کو بنایا۔ اسی سے گوشت، خون، بال، ہڈیاں اور جسم سب کچھ مٹا۔ یہی فرزند آدم کی ابتدائی آفرینش ہے جس سے وہ پیدا ہوا۔ بعدہ اس میں سانس پھونگی جس کی بدولت وہ اٹھتا ہے، بیٹھتا ہے، سنتا ہے، دیکھتا ہے۔ چار پانچ جو کچھ جانتے ہیں اور جس سے بچتے ہیں وہ بھی سب کچھ جانتا ہے۔ اور ان سب سے بچتا ہے۔ پھر اس میں جان ڈالی کرای کے باعث حق و باطل وہدامت و گمراہی میں انتیاز کر سکا۔ اسی کے طفیل میں بچتا ہے، آگے بڑھتا ہے، ترقی کرتا ہے، چھپتا ہے، سیکھتا ہے، تعلیم حاصل کرتا ہے اور جتنے امور ہیں سب کی تدبیر و تنظیم میں منہجک ہوتا ہے۔

ابو ہریرہ ہبھند سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ نے جب آدم علیہ السلام کو پیدا کیا، تو ان کی پشت پر ہاتھ پھیرا جس سے تمام تنفس کہ قیامت تک اللہ تعالیٰ انہیں پیدا کرتا رہے گا، کر لے اور نکلے۔ ان میں جوانسان تھے، ہر ایک کی دونوں آنکھوں کے درمیان انور کی ایک چک پیدا کر دی، اور پھر ان کو آدم علیہ السلام پر پیش کیا۔

آدم علیہ السلام نے پوچھا: "یا رب! یہ کون لوگ ہیں؟"

جواب ملا: "یہ تیری اولاد و ذریات ہیں۔"

ان میں سے ایک شخص کی دونوں آنکھوں کے درمیان جنور تھا آدم علیہ السلام کو جہا معلوم ہوا۔ پوچھا: "یا رب! یہ کون ہیں؟"

جواب ملا: "یہ بھی تیری اولاد ہے۔ آخر میں جو قومیں ہوں گی انہیں میں یہ ہو گا اور اس کو اداود (علیہ السلام) کہیں گے۔"

آدم علیہ السلام نے پھر پوچھا: "یا رب! اس کی عمر کتنی ہے؟"

فرمایا: "سماٹھ برس"۔

آدم علیہ السلام نے کہا: "میری عمر میں سے چالیس برس لے کے اس کی عمر بڑھادئے"۔

فرمایا: "اس صورت میں یہ بات لکھ دی جائے گی۔ مہر جو جائے گی اور پھر اس میں تغیرہ ہو گا"۔

جب آدم علیہ السلام کی عمر پوری ہو گئی تو فرشتہ موت روح قبض کرنے آیا۔ آدم علیہ السلام نے تعجب کیا کہ ہائیں! بھی تو میری زندگی میں چالیس برس باقی ہیں۔

فرشتہ موت نے کہا: "کیا یہ عمر آپ نے فرزند داؤد علیہ السلام کو نہیں دے دی تھی؟"۔

رسول اللہ علیہ السلام فرماتے ہیں: "آدم علیہ السلام نے انکار کیا تو ان کی اولاد نے بھی انکار کیا۔ آدم علیہ السلام بھولے تو ان کی اولاد

بھی بھوئی، آدم علیہ السلام نے غلطی کی تو ان کی اولاد بھی غلط کا رہوئی"۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں: "جب قرض کی آیت نازل ہوئی تو رسول اللہ علیہ السلام نے تین مرتبہ ارشاد فرمایا کہ پہلے پہل آدم علیہ السلام ہی مکرے تھے۔ اللہ تعالیٰ نے جب آدم علیہ السلام کو پیدا کیا تو ان کی پشت پر ہاتھ پھر کے نسل آدم ظاہر فرمائی۔ اور آدم علیہ السلام پر ان سب کو پیش کیا۔ انہیں میں آدم علیہ السلام کو ایک وضی الخلقہ و روزن آدمی نظر پڑا۔ پوچھا: "یا رب میری اولاد میں یہ کون ہے؟"۔

فرمایا: "یہ تیرا میٹھا داؤد (علیہ السلام) ہے"۔

پھر پوچھا: "اس کی عمر کتنی ہے؟"۔

فرمایا: "سماٹھ برس"۔

عرض کی: "یا رب! اس کی عمر زیادہ کر"۔

فرمایا: "نہیں، البتہ اگر تو چاہے تو اپنی عمر میں سے دے کے اس کی زندگی بڑھا سکتا ہے۔ آدم علیہ السلام کی زندگی ایک ہزار سال مقدرتی"۔

عرض کی: "یا رب! میری ہی مدت حیات میں سے لے کر اس کی زندگی بڑھادئے"۔

اللہ تعالیٰ نے داؤد علیہ السلام کی عمر چالیس سال بڑھادی۔ آدم علیہ السلام پر اتمام محنت کے لئے ایک وثیقہ بھی موقن کر لیا۔ جس پر فرشتوں سے گواہیاں کرائیں۔ جب آدم علیہ السلام کا آخری وقت آیا۔ نزع روح کے لئے فرشتے پہنچے تو آدم علیہ السلام نے کہا: "ابھی تو میری زندگی کے چالیس برس باقی ہیں"۔

فرشتوں نے بتایا کہ تو نے یہ دت اپنے فرزند داؤد علیہ السلام کو دی تھی۔

آدم علیہ السلام نے جناب الہی میں عرض کی: "یا رب! میں نے ایسا تو نہیں کیا تھا"۔

اس کرنے پر خدا نے وہ وثیقہ آدم علیہ السلام کے پاس بھیج کر محنت قائم کی گرخود ہی پھر آدم علیہ السلام کے ہزار برس پورے کر دیئے اور داؤد علیہ السلام کو بھی پورے سو برس دیئے"۔

عہد است کا واقعہ:

سعید بن جبیر رضی اللہ عنہ بحوالہ عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ آیت:

﴿وَإِذَا أَخْذَ رِبُّكَ مِنْ يَنِيَّ أَدَمَ مِنْ ظَهُورِهِمْ ذُرِّيَّهُمْ وَأَشْهَدُهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَلْسُتُ بِرِسْكُمْ قَالُوا بَلِي شَهِدْنَا﴾ [الاعراف: ۱۷۲]

”وہ واقعہ یاد کرو جب تیرے پروردگار نے بنی آدم کی پتوں سے ان کی نسلیں نکالیں اور خود ان پر انہیں کوشیدہ ٹھہرایا کہ آیا میں تمہارا پروردگار نہیں؟ سب نے کہا بے شری تو ہمارا پروردگار ہے اور ہم اس کے شاہد ہیں۔“ کا یہ مطلب بتاتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے آدم علیہ السلام کی پشت چھوٹی تھی۔ جس سے وہ تمام تنفس برآمد ہونے تھے کہ تاروں قیامت خدا نہیں پیدا کرتا رہے گا۔ یہ واقعہ اسی مقام نعمان میں پیش آیا تھا جو کوہ عرفات کے اوپر ہے۔ خدا نے ﴿السُّتُّ بِرِسْكُمْ﴾ کہہ کے سب سے عہد دیا ہے۔ سب نے جواب میں ﴿بَلِي شَهِدْنَا﴾ کہا۔ ابن عباس رضی اللہ عنہ دوسری روایت میں کہتے ہیں: اللہ تعالیٰ نے اسی مقام نعمان میں آدم علیہ السلام کی پشت پر ہاتھ پھیر کے وہ تمام تنفس نکالے تھے جنہیں روز قیامت تک پیدا کرتا رہے گا۔ پھر ان سب سے عہد لیا تھا۔ اتنا کہہ کے ابن عباس رضی اللہ عنہ یہ آیت پڑھی:

﴿وَإِذَا أَخْذَ رِبُّكَ مِنْ يَنِيَّ أَدَمَ مِنْ ظَهُورِهِمْ ذُرِّيَّهُمْ وَأَشْهَدُهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَلْسُتُ بِرِسْكُمْ قَالُوا بَلِي شَهِدْنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ﴾ [الاعراف: ۱۷۲، ۱۷۳]

”وہ واقعہ یاد کرو جب تیرے پروردگار نے بنی آدم کی پتوں سے ان کی نسلیں نکالیں اور خود انہیں کو ان پر شاہد ٹھہرا کے پوچھا کیا میں تمہارا پروردگار نہیں؟ سب نے جواب دیا بے شری تو ہمارا پروردگار ہے، ہم اس پر شاہد ہیں۔ یہ اس لئے ہوا کہ قیامت کے دن تم لوگ یہ نہ کہہ سکو کہ ہم تو اس سے غافل تھے یا یہ کہو کہ پہلے تو ہمارے بزرگ ہی شرک میں پہلا ہوئے تھے۔“

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے تیسری روایت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آدم علیہ السلام کو ایک اونچے پستے پر پیدا کر کے ان کی پیٹھے چھوٹی تو وہ تمام تنفس نکال لئے جنہیں قیامت تک پیدا کرتا رہے گا۔ سب سے خطاب کیا، آیا میں تمہارا پروردگار نہیں؟ سب نے عرض کی بے شری تو ہمارا پروردگار ہے۔ اللہ تعالیٰ اسی کے متعلق فرماتا ہے: ”ہم نے یہ بات مشاہدہ کر لی کہ ایسا نہ ہوتم قیامت کے دن یہ کہو کہ ہم تو اس سے غافل تھے۔“ سعید بن جبیر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں: ”اہل علم کی رائے یہ ہے کہ بنی آدم سے اسی دن یہ باتفاق لے لیا گیا تھا۔“

ابوالباجہ بن عبد المنذر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ السلام نے فرمایا: ”جتنے کا دن تمام دنوں کا سردار اور خدا کے نزدیک سب سے بڑا دن ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اسی دن آدم علیہ السلام کو پیدا کیا۔ اسی دن زمین پر اس تارا اور اسی دن آدم کو وفات دی۔“ عبد اللہ بن سلام رضی اللہ عنہ کہتے ہیں: ”اللہ تعالیٰ نے آدم علیہ السلام کو جمعے کے آخری وقتیں میں پیدا کیا۔“

سلمان فارسی کہتے ہیں: ”پہلے پہل آدم کا سر پیدا ہوا، پھر جب پیدا ہونے لگا، جسے پیدا ہوتے آدم خود دیکھ رہے تھے۔ عصر کے وقت تک دونوں پاؤں باقی رہے تھے۔ یہ دیکھ کر آدم نے کہا: اے رات کے پروار گار جلدی کر کیونکہ رات آئی جاتی ہے۔ اسی بنا پر اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿وَخُلِقَ الْإِنْسَانُ عَجْوَلًا﴾

”انسان جلد باز پیدا ہوئے۔“

قادہ نبی کہتے ہیں آیت ﴿مِنْ طِينٍ﴾ کی تفسیر میں کہتے ہیں کہ آدم ﷺ مٹی سے نکالے گئے۔

آیت ﴿أَنْشَأَهُ خَلْقًا أُخْرَى﴾ ”ہم نے اس کی دوسری خلقت کر کے نشوونا دی“ کی تفسیر میں قادہ کہتے ہیں کہ بعض اہل علم تو اس کا مطلب بال اگتاباتے ہیں (یعنی بزرگ خط) اور بعض اس سے نقش روح مراد لیتے ہیں۔

عبد الرحمن بن قادہ السعیدی کہ صحابہ رسول ﷺ میں مددود ہیں، کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو ارشاد فرماتے ہوئے سنا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آدم ﷺ کو پیدا کر کے مخلوق کو ان کی پشت سے نکالا۔ پھر کہا: یہ بہشت میں جائیں گے اور مجھے کچھ پرواہ نہیں۔ اور یہ دوزخ میں جائیں گے اور مجھے کچھ پرواہ نہیں۔ حاضرین میں ایک شخص نے عرض کیا: ”یا رسول اللہ ﷺ! یہی بات ہے تو پھر ہم عمل کس بنان پر کریں؟“ فرمایا: ”موقع تقدیر یکی بنان پر کرو۔“

ابو ہریرہ نبی کہتے ہیں: پہلے پہل آدم ﷺ کی آنکھ اور ناک کے نھنوں میں جان پڑی۔ جب سارے جسم میں روح پھیل گئی تو آدم ﷺ کو چھینک آئی۔ اسی موقع پر اللہ تعالیٰ نے اپنی حکمرانی کی تلقین کی تو آدم ﷺ نے خدا کی حمدی اور جواب میں خدا نے کہا رحمک ربک (تجھ پر تیرے پروار گار کی رحمت)۔ پھر فرمایا: یہ لوگ (ارواح) جو سامنے ہیں۔ انہیں کے پاس جا کے کہہ ”سلام علیکم“ دیکھ تو کیا جواب دیتے ہیں۔ آدم ﷺ سلام کر کے جناب باری میں واپس آئے تو باصف اس کے کہ خدا خوب واقف تھا۔ مگر اس نے پوچھا: ”انہوں نے تجھے کیا جواب دیا؟“ آدم ﷺ نے عرض کیا: ”انہوں نے مجھے یہ جواب دیا: و علیکم السلام و رحمة الله۔“ ارشاد ہوا: ”یہ تیرا اور تیری ذریيات کا سلام ہے۔“

عبداللہ بن عباس نبی کہتے ہیں: آدم ﷺ کے جسم میں روح پھوکی گئی تو انہیں چھینک آئی۔ اسی حالت میں انہوں نے کہا: **الحمد لله رب العالمين**۔ اللہ تعالیٰ نے جواب فرمایا: **بِرَحْمَكَ ربَّكَ** (تجھ پر خدا کی رحمت نازل ہوئی)۔ یہ بیان کر کے ابن عباس نبی کہا: ”خدا کی رحمت اس کے غصہ سے برہ گئی۔“

عبداللہ بن عباس نبی کہا دوسری روایت میں کہتے ہیں: ”الله تعالیٰ نے جب آدم ﷺ کو پیدا کیا تو ان کا سر آسمان سے چھوڑا تھا۔ آخر اللہ تعالیٰ نے بالاستقلال ان کو زمین پر شمات عتایت فرمائی۔ تا آنکہ ان کا قد گھٹ کے سامنے ہاتھ رہ گیا اور عرض میں سات ہاتھ“۔

ابی بن کعب نبی کہا سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: آدم ﷺ اتنے بلند و بالا انسان تھے کہ گویا ایک طویل درخت خرمہ ہو۔ سر میں بال بہت تھے۔ جب خطا کی توجہ چیز دھائی دی جو چھپانے کے قابل تھی۔ پہلے یہ آدم ﷺ کو نظر نہ آتی

تحتی۔ یہ واقعہ بہشت کا ہے جہاں اسے دیکھتے ہی آدم علیہ السلام بھاگ چلے تھے کہ ایک درخت نے الجھالیاً نام علیہ السلام نے کہا: مجھے چھوڑ دے۔ درخت نے جواب دیا میں تو چھوڑنے کا نہیں۔ پر اور دگار نے مدادی آدم علیہ السلام کیا تو مجھ سے بھاگتا ہے؟ عرض کی یا رب! مجھ سے مجھے شرم آئی۔

ابی بن کعب ہبھو سے ایک دوسری غیر مرفوع روایت بھی انہیں معنوں میں ہے:-

ابی بن کعب ہبھو سے ایک تیسری روایت یہ ہے کہ آدم علیہ السلام دراز قد، گندم گوں، جھنڈوں لے بالوں کے تھے۔ جیسے

ایک بڑا درخت خرماء ہو۔

سعید بن امسیب ہبھو سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”بہشت میں اہل جنت اس حالت میں ہوں گے کہ برہنہ امرد بے ریش و بروت (گھونگریا لے بالوں والے سرگین جسم، ۳۳ برس کی عمر کے ہوں گے جیسے آدم علیہ السلام تھے، جسم ساختہ ہاتھ لانیا اور ساتھ چوڑا ہوگا۔“

حسن بصری ہبھو کہتے ہیں: ”آدم علیہ السلام تین سورس تک بہشت کے لئے روتے رہے۔“

ابو ذر غفاری ہبھو کہتے ہیں: ”میں نے رسول اللہ ﷺ سے استفسار کیا سب سے پہلے نبی کون تھے؟“ فرمایا: ”آدم علیہ السلام۔“

میں نے کہا: ”کیا وہ نبی تھے؟“ فرمایا: ”نہاں! وہ نبی تھے خدا ان سے کلام کرتا تھا۔“ میں نے پوچھا: ”تو رسول کتنے تھے؟“ فرمایا:

”تین سو پندرہ، ایک بڑی جماعت ہے۔“

**آدم علیہ السلام کی اولاد:**

سعید بن جبیر ہبھو بحوالہ ابن عباس ہبھو میان کرتے ہیں آدم علیہ السلام کی چار اولادیں تھیں۔ ایک بطن سے ایک لڑکا ایک لڑکی، دوسرے بطن سے دوسرہ لڑکا اور دوسری لڑکی۔ یہ سب توام پیدا ہوئے تھے۔ ایک لڑکا کاشت کا رخا اور دوسرے کے پاس بھیز بکریاں تھیں۔ کاشکار کی بہن خوش رو تھی اور چراہے کی بد شکل تھی۔ کاشت کا رکھتا تھا: میری خوب رو بہن میرے ہی لئے شایاں ہے۔ چراہا کہتا تھا: میں اس کا مستحق ہوں۔ گفتگو بڑھی۔ چراہے نے کہا: حیف کیا تو اس کی خوب روئی کے باعث اپنے ہی لئے اسے خصوص کرنا چاہتا ہے؟ اچھا میں اور تو دونوں قربانی کریں (جیسٹ چڑھائیں) تیری قربانی قبول ہو تو اس کا مستحق تو ہے اور میری قبول ہو تو میں۔ چراہا ایک بڑی آنکھ والا مصبوط سینگوں والا مینڈ حالا یا اور کاشکار کھانے کی چیزیں۔ مینڈ خا قبول ہوا اور کاشکار کی قربانی یوں ہی رہ گئی۔ اللہ تعالیٰ نے اس مینڈ ہے کو جا لیں برس تک بہشت میں رکھا اور یہ وہی مینڈ ہا ہے جسے حضرت ابراہیم علیہ السلام نے (اپنے فرزند اسماعیل علیہ السلام کے بدالے) ذبح کیا تھا۔ کاشکار نے بات بنتی نہ دیکھی تو بگر کے چراہے سے کہا: لا فلکنک (”میں تجھے قتل کراؤں گا۔“ چراہے نے جواب دیا: ”لَئِنْ بَكُثِرَ إِلَى يَدِكَ لِتُقْتَلُنِي مَا أَنَا بِسَطِيدٍ إِلَّا فُلَكَ“) ”تو نے اگر مجھے قتل کرنے کے لئے دست درازی کی تو میں تجھے قتل کرنے کے لئے ہاتھ نہ بڑھاؤں گا۔“ یہ آیت کلام اللہ میں موجود ہے اور اس کا آخری مقطع ہے: (”وَذِلِكَ جَزَاءُ الظَّالِمِينَ“)۔

بہر حال کاشت کارنے اپنے بھائی کو قتل کراؤں الا آدم علیہ السلام کی تمام کافر اولادی کافر ہے ہے۔

ابن عباس رض کہتے تھے آدم علیہ السلام اپنی اولاد میں اس بطن کے لڑکے کو اس بطن کی لڑکی سے اور اس بطن کے لڑکے کو اس بطن کی لڑکی سے منسوب کرتے تھے (بیاہنے تھے)۔

### آدم علیہ السلام کی وفات:

ابی بن کعب رض کا بیان ہے کہ جب آدم علیہ السلام کے اختناک وقت آیا تو لڑکوں سے کہا: میرے لئے بہشتی میوہ تلاش کرو، میرا جی چاہتا ہے لڑکے اسی حالت بیماری میں بہشتی میوہ تلاش کرنے لگئے۔ ناگاہ فرشتگان جناب اللہ سے آمنا سامنا ہوا۔ جنخوں نے دریافت کیا: ”فرزند ان آدم! کس جستجو میں ہو؟“ جواب دیا: ”بہشتی میوے کو والد کا جی چاہتا ہے۔ ہم اس کی تلاش میں ہیں“۔ فرشتوں نے کہا: ”واپس جاؤ کہ جو ہونا تھا ہو گیا“۔ یہاں پہنچنے تو آدم علیہ السلام کی جان نکل چکی تھی۔ فرشتوں نے انہیں لے کر عسل دیا، خوشبو لگائی، کفن پہنایا، قبر کھودی، لحد بنائی، ایک فرشتے نے بڑھ کے امامت کی، نماز جنازہ پڑھائی، باقی فرشتے مقتندی بنے، بنی آدم کی صفائح ان سب کے پیچھے تھی، قبر میں لاش دفن کر دی، منی برابر کی اور کہا اے فرزند ان آدم! یہی تمہاری راہ ہے اور یہی تمہارا طریقہ ہے۔

ابی بن کعب رض ایک دوسری روایت میں کہتے ہیں! آدم علیہ السلام کے سکرات کا وقت آیا تو اپنے لڑکوں سے کہا: ”جاو“ میرے لئے بہشتی میوے چن لاو“ لڑکے نکلے تھے کہ فرشتے میں پوچھا: ”کہاں چلے؟“ لڑکوں نے کہا: ”والد نے بھیجا ہے کہ ہم ان کے لئے بہشتی میوے توڑ لائیں“۔ فرشتوں نے سمجھایا کہ واپس جاؤ کام پورا ہو گیا ہے۔ لڑکے فرشتوں کے ساتھ واپس چلتا آنکہ آدم علیہ السلام کے پاس پہنچے۔ خوانے جو فرشتوں کو دیکھا تو ڈر گئیں۔ ڈھک کے آدم علیہ السلام سے جالیں۔ آدم علیہ السلام نے کہا ہٹ جاتیری ہی جانب سے مجھ پر یہ انتلاء پیش آئی۔ مجھ میں اور میرے پروردگار کے فرشتوں میں جگہ کر دے۔ آخر فرشتوں نے آدم علیہ السلام کی روح قبض کر کے انہیں عسل دیا، تکھین کی، خوشبو لگائی، نماز جنازہ پڑھی، قبر کھودی، دفن کیا اور پھر کہا: ”فرزند ان آدم! مردوں کے متعلق یہی تمہارا طریقہ ہے (یا ہونا چاہیے)“۔

ابوذر رض کہتے ہیں، میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ ارشاد فرماتے سنائے کہ آدم علیہ السلام تین قسم کی منی سے پیدا ہوئے۔ ایک قسم کی منی تو سیاہ تھی، ایک سفید رنگ اور ایک وہ جسے حضرات کہتے یعنی (ایسی زمین جو زرع روئیدگی و نشوونمو و قبول مد نیت کی صلاحیت رکھتی ہو)۔

خالد الخناء جن کی کنیت ابو منازل تھی، کہتے ہیں کہ میں ایک مرتبہ نکل کے خلقہ اہل علم میں آیا تو ان لوگوں کو کہتے ہوئے سنائے کہ آدم علیہ السلام کے متعلق حسن رض کہتے ہیں۔ میں حسن رض سے ملا اور میں کے کہا: ”ابوسعید! یہ تو کہنے آدم علیہ السلام آسمان کے لئے پیدا ہوئے تھے یا زمین کے لئے؟“ جواب دیا: ”ابو منازل ایسے کیا سوال ہے؟ ظاہر ہے کہ آدم علیہ السلام زمین کے لئے پیدا ہوئے تھے“۔ میں نے کہا: ”آپ کی رائے میں اگر وہ ضبط کرتے اور ورخت کا چھل نہ کھاتے تو؟“ جواب دیا: ”تو بھی، پیدا تو زمین کے

① کنیت ابوسعید اور نام حسن بن ابی الحسن البصری۔

لئے ہوئے تھے، کیونکہ نہ کھاتے چارہ کیا تھا۔

جده بن ہمیرہ رض کہتے ہیں: ”وہ درخت جس نے آدم علیہ السلام کو بتائے فتنہ کیا، آزمائش میں ڈالا، انگور کا درخت تھا جو نی آدم کے لئے بھی موجب فتنہ ہے۔“

زیاد سے جو مصعب رض کے آزاد غلام تھے اور جعفر بن ربعہ رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال کیا گیا: ”آدم علیہ السلام پیغمبر تھے یا فرشتہ؟“ فرمایا: ”پیغمبر تھے خدا ان سے کام کیا کرتا تھا۔“

عقبہ بن عامر رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ”انسان جتنے ہیں آدم و حوا علیہما السلام کی اولاد ہیں (جیسے تو لئے میں ذہنی مارنے سے اتنا بچالینا ممکن نہیں کہ پورے وزن کی توقیر کر سکیں) ویسے ہی بیہاں بھی نفسی اضافات سے اس مساوات میں فرق نہیں آ سکتا جو ایک ماں باپ کی اولاد ہونے کے باعث تمام نوع انسان پر شام ہے۔ کطف الصاع لن یصلوہ۔ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ تمہارے حسب و نسب کو نہ پوچھے گا۔ خدا کے نزدیک تو سب میں شریف و بزرگ وہی ہے جو تم سب میں زیادہ مشرقی و پارسا ہو۔“

## حالاتِ زندگی

### دنیا میں تشریف آوری:

ابن عباس رض کہتے ہیں آدم علیہ السلام نماز ظہر و عصر کے مابین بہشت سے زمین پر اترائے گئے۔ بہشت میں اُن کا زمانہ قائم نصف دن تھا۔ اس دن کا حساب آخرت کے دنوں میں ہے۔ نصف دن کے پانچ سورس ہوئے۔ ہر دن بارہ گھنٹے کا۔ اہل دنیا کے حساب سے ایک دن کے ایک ہزار برس ہوتے ہیں۔

آدم علیہ السلام ہندوستان کے ایک پہاڑ پر اترائے گئے جس کو نوؤذ کہتے ہیں اور حوا علیہما السلام جدہ میں اتریں۔ آدم علیہ السلام اُترے تو ان کے ساتھ بہشتی ہوا بھی تھی۔ جس کے درختوں اور وادیوں میں لگنے سے تمام خوبیوںی خوشبو بھر گئی۔ یہ آدم علیہ السلام ہی کی ہوا تھی جس سے خوبیوں پھیلی اور جس کے باعث ہندوستان خوبیوں کا مستقر ہے کہ وہیں سے خوبیوں لے آتے ہیں۔

کہتے ہیں بہشت سے آدم علیہ السلام کے ساتھ درخت آس بھی اتراء۔ جو اسود بھی اُتراء جو برف سے زیادہ سفید تھا۔ عصاء موسی بھی اُتراء جو بھتی درخت آس کی لکڑی کا تھا۔ یہ دس ہاتھ مبارک تھا۔ جتنے خود حضرت موسی علیہ السلام لے تھے۔ مردو بان (لبان) بھی بہشت ہی سے حضرت آدم علیہ السلام کے ساتھ اترائے گئے۔ بعد کو سندان (علاۃ)، ہتحوز (اطرفة)، سنی (کلبجان) یہ سب بھی ان کے پاس بیجے گئے۔ کوہ نوؤذ پر جب آدم علیہ السلام کا ہبتو ہوا تو پہاڑ پر لو ہے کی ایک شاخ دیکھی۔ دیکھتے ہی کہنے لگے یہ آس کا درخت ہے۔ جو درخت پرانے ہو کر سوکھ گئے تھے ان کی لکڑیاں ہتھوڑے مار مار کر توڑتے تھے۔ لکڑیاں جلا کے لو ہے کی سلان خ پکھلائی جس سے چھری بنائی اور یہ پہلی چیز تھی جلو ہے کی بنی۔ آدم علیہ السلام اسے کام میں لاتے۔ پھر تنور بنایا جو نوح علیہ السلام کو درافت میں

ملا۔ یہ وہی تحریق جس سے ہندوستان میں عذاب الٰہی نے جوش مارا تھا (یعنی طوفان آگیا تھا)۔

آدم علیہ السلام نے حج کیا تو مجر اسود کو کوہ ابو قبیس پر نصب کر دیا۔ یہ اندر ہیری راتوں میں روشن رہتا جیسے چاندروشن رہتا ہے، اہل مکہ اس کی روشنی سے فائدہ اٹھاتے تھے۔ (جاہلیت پھیلی تو یہ و تیرہ ہو گیا کہ) حاضر عورتیں اور بھی زن و مرد پہاڑ پر چڑھ کر اسے چھوٹے تھے (چوتھے تھے) جس کے باعث یہ سیاہ پڑ گیا۔ اسلام سے چار برس پیشتر کا واقعہ ہے کہ قریش نے اس کو ابو قبیس کی چوٹی سے اُتار دیا اور خانہ کعبہ میں نصب کر دیا۔ جہاں اب بھی منسوب ہے۔ آدم علیہ السلام نے ہندوستان سے سکے تک چالیں حج کئے تھے۔

جب آدم علیہ السلام کا ہبوط ہوا ہے تو وہ اتنے دراز قامت تھے کہ ان کا سر آسمان کو لگتا تھا۔ یہی باعث ہے کہ ان کی پیشائی کے بال گر گئے۔ اور یہ مرض ان کی اولاد میں بھی بطور و راثت منتقل ہوا۔ روئے زمین کے چار پاسے ان کی دراز قامتی سے بھاگ بھاگ گئے۔ اور اسی دن سے انسانوں سے وحشت کرنے لگے۔ آدم علیہ السلام اس پہاڑ پر کھڑے کھڑے فرشتوں کی آوازیں سنائیں کرتے تھے اور بہشت کی ہوا کھایا کرتے آخراں کا قد گھست کر ساٹھ گزرہ گیا اور تاہم برگ بھی قدر ہے۔ آدم علیہ السلام جیسا حسین و خوشی روانی کی اولاد میں یوسف علیہ السلام کے علاوہ اور کوئی نہ ہوا۔

انحطاط قامت کے بعد آدم علیہ السلام نے جناب الٰہی میں عرض کی: ”یا رب امیں تیرے جوار میں تھا“ تیرے دیار میں تھا، بھروسے تیرے نہ کوئی دوسرا میرا پر وردگار تھا، نہ قیب و نگران تھا۔ میں بہشت میں مزے سے کھاتا پیتا تھا۔ اور جہاں بھی چاہتا تھا رہتا تھا۔ آخروں نے اس مقدس پہاڑ پر مجھے اُتارا تو یہاں بھی میں فرشتوں کی آوازیں سنا تھا فرشتے عرش کے ارد گرد جو گھرے ہوئے ہیں ان کی کیفیت دیکھتا تھا۔ مجھے بہشت کی ہوا ملتی تھی اور میں خوشبو سوگھتا تھا۔ بعد کوئے نے مجھے پہاڑ سے زمین پر اُتار دیا اور میرے قد و قامت کو گھٹا کر ساٹھ باتھ کر دیا۔ اب وہ آواز بھی مجھ سے منقطع ہو گئی وہ نظر (خوش گز) بھی شرہی وہ منظر بھی رخصت ہو گئے وہ ہوا نے بہشت بھی جاتی رہے۔

اللہ تعالیٰ نے جواب دیا: ”آدم (علیہ السلام) میں نے تیرے ساتھ جو کچھ کیا وہ تیری ہی معصیت و نافرمانی کے باعث کیا۔“ اللہ تعالیٰ نے آدم علیہ السلام کے ساتھ بہشت سے بھیز بکریوں کے آٹھ جوڑے بھی زمین پر اُتارے تھے۔ جب آدم و حوا علیہ السلام کی برہنگی دیکھی تو ان میں سے ایک کو ذبح کرنے کا حکم دیا۔ آدم علیہ السلام نے اس کو ذبح کر کے اون لی حوا علیہ السلام نے اسے کاتا اور دونوں مل کے اسے بننے لگے۔ اپنے لئے تو آدم علیہ السلام نے ایک جب تیار کیا اور حوا علیہ السلام کے لئے ایک اور ایک اوڑھنی بھی کپڑے تھے جو دونوں نے پہنے۔ آدم و حوا علیہ السلام کا اجتماع یوم جمعی میں ہوا تھا ① اسی لئے اس کا نام جمع پڑا اور عرفات پر دونوں میں تعارف ہوا تھا۔ یہی سبب ہے کہ پہاڑی عرقات کے نام سے موسوم ہوئی۔

① یوم جمع: ایام جمع کا دہ خاص دن ہے جس دن کہ مزدلفہ میں اجتماع ہوتا ہے۔ جمع: مزدلفہ یاد رکھوں معنی میں اس لفظ پر الفاظ ولا نہیں آتی۔

## قصہ ہائیل و قائل (قائن)

آدم و حوا علیہ السلام تلافی ماقات میں دوسو بس تک روتے رہے چالیس دن تک کھانا نہ کھایا نہ پیا۔ کھانے پینے کی نوبت ایک چلے کے بعد آئی۔ اب تک کوہ نوڑہی پر تھے جس پر آدم علیہ السلام کا ہبوط ہوا تھا۔ سو بس تک آدم علیہ السلام حواب علیہ السلام سے الگ تحمل رہے۔ سو بس کے بعد قریب گئے تو استقر ارحام ہونے پر قائل اور اس کی بہن لبود کراسی کی تواام (جزواں) تھی۔ پہلے بطن سے پیدا ہوئی۔ دوسرے بطن سے ہائیل اور اس کی بہن اقلیما کہ ہائیل کی تواام تھی پیدا ہوئی۔ بالغ ہوئے تو اللہ تعالیٰ نے حکم دیا کہ بطن اول کی تزویج بطن ثانی سے اور بطن ثانی کی بطن اول سے کی جائے۔ یعنی ہر بطن کے بھائی بہنوں کا آپس میں نکاح نہ ہو۔ دوسرے بطن کے بھائی بہنوں سے ہوقائل کی بہن حسین اور ہائیل کی بہن بدشکل تھی۔ آدم علیہ السلام کو حکم ملا تھا حواسے بیان کر دیا، حوانے دنوں بیٹوں سے تذکرہ کیا، ہائیل تو راضی ہو گئے مگر قائل نے ناخوش ہو کر کہا: ”نہیں اولاد یہ بات نہیں۔ خدا نے یہ حکم کبھی نہیں دیا۔ یہ تو اے آدم (علیہ السلام) خود تیر حکم ہے۔“

آدم علیہ السلام نے کہا: ”بھی بات ہے، تم دنوں قربانی کرو اللہ تعالیٰ آسمان سے آگ نازل کرے گا۔ اس لڑکی کا جو مستحق ہو گا آگ اس کی قربانی کھالے گی۔“

اس فیصلے پر دنوں رضا مند ہو گئے۔ ہائیل کے پاس مویشی تھے وہ اپنی بھیز بر بیوں میں سے قربانی کے لئے کھانے کے قابل بہترین راس کو لے آئے اور مکھن اور دودھ بھی ساتھ رکھے۔ قائل زراعت پیش کھاتا۔ اس نے اپنی زراعت کی بدترین پیداوار میں سے ایک بو جھلیا۔ دنوں کوہ نوڑ پر چڑھ گئے ساتھ ساتھ آدم علیہ السلام بھی تھے۔ وہاں قربانی رکھی (چڑھائی) جس کے متعلق آدم علیہ السلام نے جناب الہی کے لئے دعا کی، قائل نے اپنے بھی میں کہا: قربانی قبول ہو یا نہ ہو مجھے پرداہ نہیں، بہر حال میری بہن کے ساتھ ہائیل کبھی نکاح نہیں کر سکتا۔ آگ اُتری اور اس نے ہائیل کی قربانی کھائی۔ قائل کی قربانی سے صاف بیج کرنکل گئی۔ کیونکہ اس کا دل صاف نہ تھا۔

ہائیل اپنی بھیز بر بیوں میں چلے گئے تو قائل نے گلے میں آ کر یہ وید سنائی کہ میں مجھ کو مارڈاں لوں گا۔  
ہائیل نے پوچھا: ”کس لئے؟“

جواب دیا: ”اس لئے کہ تیری قربانی قبول ہوئی۔ میری قربانی قبول نہ ہوئی۔ مسٹر دھوگی۔ میری حسین و حمیل بہن تیرے تصرف میں آئی اور مجھے تیری بدر و بہن ملی۔ آج کے بعد لوگ کہیں گے کہ تو مجھ سے بہتر تھا۔ ہائیل نے کہا:

﴿لَئِنْ بَسَطَتَ إِلَيَّ يَدَكَ لِتُعَتَّلَنِيُّ مَا أَنَا بِبِاسِطٍ بَدِيٌ إِلَيْكَ لِأَقْتُلَكَ إِنِّي أَخَافُ اللَّهَ رَبَّ الْعَالَمِينَ ۝ إِنِّي أَرِيدُ

انْ تَبُوا بِإِثْمِيْ وَإِنِّيَكَ فَنَجُونَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ وَإِلَيْكَ جَزْوًا الظَّلَمِيْنَ ۝﴾ [المائدہ: ۲۹]

”تو نے اگر مجھے قتل کرنے کے لئے اپنا باتھ بڑھایا تو میں تجھے قتل کرنے کو اپنا باتھ بڑھانے والا نہیں کیونکہ میں

خدا نے رب العالمین سے ڈرتا ہوں میں تو یہ چاہتا ہوں کہ میرا گناہ بھی تجھے ہی پر پڑے اور تیرا گناہ بھی تیرے ہی سر ہو کہ تو دوزخیوں میں شمار ہونے لگے اور ظالموں کا یہی کیفر کردار (پاداش) ہے۔

ہاتھیل کے اس قول کا کہ ”میں تو یہ چاہتا ہوں کہ میرا گناہ بھی تجھے ہی پر پڑے“ (ایہ اور و آن تبوا پائیتھی) کہ میرا قتل گناہ ہے، میرے قتل سے پہلے تو جتنا گناہ گار تھا، مجھے قتل کر کے اس سے بھی زیادہ گناہ گار ہو جائے گا۔ لہذا میری خواہش ہے کہ یہ بوجھ بھی تیرے ہی سر پڑے۔

قاۃل نے ہاتھیل کو قتل تو کر ڈالا مگر پھر نادم بھی ہوا لاش وہیں چھوڑ دی، فتنہ کی۔ خدا نے ایک کو ابھیجا جوز میں پر منی کر دیدنے لگا۔ کیونکہ ہاتھیل کو دکھانا تھا کہ وہ اپنے بھائی کی لاش کو کیا کرے، کیسے تو پدے ہاتھیل کو اس نے عشاء کے وقت قتل کیا تھا۔ دوسرے دن دیکھنے آیا تو ایک کوے کو دیکھا جو دوسرے مردے کو تو پنے کے لئے منی کر دید رہا تھا۔ یہ دیکھ کے اس نے کہا: افسوس کیا میں اتنے سے بھی عاجز ہوں کہ اس کوے جیسا ہو سکوں کہ جس طرح یہ کوے کا مردہ چھپا رہا ہے میں بھی اپنے بھائی کی لاش چھپا سکوں۔ آخر ہائے دائے کرنے لگا اور نادم ہوا۔ اب لاش کی جانب توجہ کی بھائی کا ہاتھ پکڑا اور کوہ نوذ سے نیچے اتر آیا۔

آدم ﷺ نے ہاتھیل سے کہا: جا تو ہمیشہ مرعوب رہے گا۔ جسے دیکھے گا اسی سے خوف کھائے گا۔ اس دعا نے بد کے بعد ہاتھیل کی یہ خالت ہو گئی کہ خود اس کی اولاد میں سے کوئی اس کے پاس گزرتا تو کچھ نہ کچھ اس پر بھینک مارتا۔ ایک مرتبہ ہاتھیل کا ایک اندر ہا بیٹا اپنے لڑکے کے ساتھ ہاتھیل کے پاس آیا۔ لڑکے نے (کہ ہاتھیل کا پوتا تھا) اپنے اندر ہے باپ سے کہا یہ سامنے تیرا باپ ہاتھیل ہے۔ اندر ہے نے ہاتھیل کو پھر بھینک مارا اور وہ قتل ہو گیا۔ اندر ہے کے لڑکے نے باپ سے کہا: ”ہا میں اتنے اپنے باپ کو مار ڈالا“۔ اندر ہے نے ہاتھ اٹھا کے بیٹے کو ایسا طمانچہ لگایا کہ وہ بھی مر گیا۔ پھر خود ہی افسوس کرنے لگا کہ مجھ پر حیف ہے کہ آپ ہی اپنے باپ کو پھر سے اور بیٹے کی تھیڑے سے جان لی۔

### حضرت شیعث علیہ السلام

حوالہ جب پھر خامل ہو کیں تو اس طن سے شیعث علیہ السلام اور ان کی بہن عز و را پیدا ہوئیں۔ شیعث علیہ السلام کا نام ہبہ اللہ پر ابجو ہاتھیل کے نام سے نکلا تھا۔ کیونکہ ان کی پیدائش کے وقت جبراہیل علیہ السلام نے حوالہ جب علیہ السلام سے کہا تھا کہ ہاتھیل کے بد لے تیرے لئے ہبہ اللہ (خدا کی دین) ہے۔ شیعث علیہ السلام کو عربی میں ”شیعث“، سریانی میں ”شیعات“، اور عبرانی میں ”سبیث“ کہتے ہیں۔ حضرت آدم علیہ السلام نے انہیں کو (مرتے وقت) وصیت کی تھی جب وہ پیدا ہوئے ہیں تو آدم علیہ السلام کی عمر اس وقت ایک سو تین (۱۳۰) برس کی تھی۔

## عبدالحارث

آدم ﷺ نے پھر مقاربہ کی، حوا ﷺ پھر حاملہ ہوئیں، حمل کچھ گراں رہتا۔ شیطان، جس بدال کے آیا اور کہنے لگا: "حوا ﷺ یہ تیرے شکم میں کیا ہے؟"

جواب دیا: "میں نہیں جانتی"۔

اس نے کہا: "عجب نہیں! انہیں جانوروں میں سے کوئی جانور ہوگا"۔

جواب دیا: "میں نہیں جانتی"۔

شیطان منہ بھیر کے چلا گیا تا آنکہ جب اگر انی پیدا ہوئی تو پھر آیا اور دریافت کیا: "حوا تو اپنے آپ کو کیا پاتی ہے؟" جواب دیا کہ "میں ڈرتی ہوں کہ کہیں وہی نہ ہو جس کا تو نے مجھے خوف دلایا تھا۔ میں امتحنا چاہتی ہوں تو اٹھنے نہیں سکتی"۔ شیطان نے کہا: "تیری کیارائے ہے کہ میں اگر خدا سے دعا کروں کہ وہ اس جنین کو تجوہ سا اور آدم جیسا انسان بنادے تو کیا تو میرے نام پر اس کا نام رکھے گی؟"

حوا ﷺ نے کہا: "ہاں!"

شیطان تو یہ سن کر چلا گیا۔ مگر اب حوا ﷺ نے آدم ﷺ کو اطلاع دی کہ ایک شخص نے آکے مجھے خبر دی ہے کہ تیرے شکم کا جنین انہیں چار پا یوں میں سے کوئی چار پا یوں ہے۔ میں بھی اس کی گرانی محسوس کر رہی ہوں اور ڈرتی ہوں کہ جو اس نے کہا ہے کہیں وہی نہ ہو۔ اب آدم و حوا ﷺ کو بجز اس کے اور کوئی اندریش نہ رہتا۔ اس فکر میں جتلارہتے تھے تا آنکہ لا کا پیدا ہوا، اللہ تعالیٰ نے اس کے متعلق فرمایا:

﴿ دُعَا اللَّهُ رَبِّهِمَا لَنِ اتَّيْتُنَا صَالِحًا لِنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِنِينَ ﴾

"دونوں نے خدا سے کہ ان کا پزو و روگار ہے وہا کی کہ اگر میں فرزند صالح عنایت کرے تو ہم اس کے شکر گزار ہوں گے"۔

آدم و حوا ﷺ نے یہ دعا لا کا پیدا ہونے سے پہلے کی تھی۔

جب اچھا خاصاً بھلا چنگا لا کا پیدا ہو گیا تو شیطان نے حوا کے پاس آ کے پھر کہا: " وعدہ کے مطابق تو نے اس پہنچ کیوں نہ رکھا"۔

حوا ﷺ نے پوچھا: "تیرا نام کیا ہے؟"

شیطان کا نام تو عزازیل تھا، مگر یہ نام لیتا تو وہ پہچان لیتیں۔ اس نے کہا: "میرا نام حارث ہے"۔

حوالے اس پہنچ کا نام عبدالحارث رکھا، مگر وہ مر گیا۔ اللہ تعالیٰ کہتا ہے:

﴿ قُلْتَنَا أَتَاهُمَا صَالِحًا جَعَلَهُ شرَكَاءَ فِيمَا أَتَاهُمَا فَتَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يَشَرِّكُونَ ﴾

"جب اللہ نے ان دونوں کو فرزند صالح عطا فرمایا تو اللہ کی اس دین میں انہوں نے دوسروں کو اللہ کا شریک بنایا، یہ

لوگ جو شرک کرتے ہیں اللہ اس سے برتر ہے۔

## آدم علیہ السلام کے ہاتھوں بیت اللہ کی تعمیر

اللہ تعالیٰ نے آدم علیہ السلام پر وحی نازل کی کہ میرے عرش کے بالمقابل (روئے زمین پر) ایک حرم ہے۔ جاپیں وہاں میرے لئے تو ایک گھر بنائے کہ اس میں عبادت کر، جس طرح تو دیکھے چکا کہ میرے فرشتے عرش سے لگ رہتے ہیں تیری اور تیری اولاد میں سے جو فرمانبردار ہوں گے وہاں ان سب کی دعا کیں قبول کروں گا۔ آدم علیہ السلام نے عرض کی یا رب! یہ مجھ سے کیونکر ہوگا۔ میں اس پر کہاں قادر ہوں؟ اور اس کا پتہ کیسے لگا سکتا ہوں؟ اللہ تعالیٰ نے ان کے لئے ایک فرشتہ معین کر دیا جس کے ساتھ وہ نکلے چلے۔ دوران سفر میں جب آدم علیہ السلام کسی باع یا کسی جگہ میں گزرتے جوانہیں خوش آتی تو فرشتے سے کہتے یہاں پھر جاؤ۔ وہ کہتا منزل مقصود کو پہنچتا ہے۔ اسی طرح چلتے چلتے کئے پہنچے۔ راستے میں جن جن مقامات پر پھر جے وہ آباد ہوئے اور یہاں جہاں سے گزرتے گئے وہ غیر آباد صحراء اور دشت و بیابان رہے۔

آدم علیہ السلام نے پانچ پہاڑوں کے مصالحوں سے خانہ کعبہ کی تعمیر کی ① طور سینا ② طور زیتون ③ لبنان ④ جودی ⑤ جریل سے کعبہ کی بنیاد میں استوار کیں۔ جب تعمیر سے فارغ ہوئے تو فرشتہ انہیں کوہ عرفات پر لے چلا اور وہاں وہ تمام مناسک دکھائے ( بتائے ) جن پر لوگ آج بھی عمل کرتے ہیں۔ اس سے بھی فراغت ہو گئی تو فرشتہ انہیں ساتھ لے کے کہ آیا جہاں وہ ایک ہفتہ تک بیت اللہ کا طواف کرتے رہے۔

## حضرت آدم علیہ السلام کی وفات

خانہ کعبہ کی تعمیر ہو چکی تو آدم علیہ السلام ہندوستان میں واپس آئے اور یہاں آ کے کوہ نوڑ پر انتقال کر گئے۔ شیٹ علیہ السلام نے جریل سے آدم علیہ السلام کی نمازِ جنازہ پڑھنے کو کہا۔ مگر جریل نے جواب دیا: تو ہی آگے بڑھ، اپنے باپ کی نمازِ جنازہ پڑھ اور اس نماز کو تینیں تکمیروں سے ادا کر۔ پانچ تکمیریں تو نمازِ جنازہ کی اور پھیس تکمیریں بر بنائے فضیلت آدم علیہ السلام۔

## بنی آدم

آدم علیہ السلام اس وقت تک زندہ رہے کہ ان کی اولاد اور اولاد کی اولاً دوہ فرضاً پر چالیس ہزار تک پہنچ گئی۔ آدم علیہ السلام نے دیکھا کہ ان میں زنا کاری، شر اب خوری اور فتنہ فساد بھیل گیا ہے۔ وصیت کی کہ اولاد شیٹ کی مناکحت اولاد و قabil کے سلسلے میں نہ ہونے پائے۔ اولاد شیٹ نے آدم علیہ السلام کو ایک غار میں دفن کیا اور ایک پاساں مقرر کر دیا کہ اولاد و قabil میں سے کوئی بھی اس کے نزدیک نہ آنے پائے۔ وہاں جو آتے تھے فرزندان شیٹ ہی آتے تھے اور وہی آدم علیہ السلام کے لئے استغفار کرتے تھے۔ آدم علیہ السلام کی عمر نو سو چھتیں (۹۳۶) برس تھی۔

ایک سورہ زندان شیٹ نے کہ خوش رو بھی تھے انتقال آدم ﷺ کے بعد صلاح کی کہ دیکھیں تو ہمارے عمر اور بھائی یعنی اولاد قاتل کیا کرتے ہیں۔ اس مشورے کے مطابق وہ سو کے سو آدمی پہاڑ سے نیچے اتر کر اولاد قاتل کی عورتوں کے پاس پہنچ جو بدھکل تھیں۔ عورتوں نے ان سب کو روک لیا۔ آخوندگانے جب تک چاہا وہیں رہے۔ جب ایک مت گزر گئی تو دوسرے سو آدمیوں نے مشورہ کیا کہ دیکھنا چاہئے کہ ہمارے بھائیوں نے کیا کیا۔ وہ بھی پہاڑ سے نیچے اتر گئے۔ انہیں بھی عورتوں نے روک لیا۔ یہ واقعہ پیش آچکا تو پھر فرزندان شیٹ پہاڑ سے نیچے اترے جس کے باعث ان میں معصیت پھیلی۔ باہمی مناکحت ہونے لگی۔ مختلط ہو گئے۔ اور ہبھی قاتل اتنے بڑھے اتنے بڑھے کہ زمین بھر گئی۔ یہی وہ لوگ ہیں جو نوح ﷺ کے زمانے میں غرق ہوئے تھے۔

### حضرت حوا ﷺ

آیت ﴿ وَخُلِقَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ (اسی سے اس کا جوڑا پیدا کیا) کی تفسیر میں مجاهد ﷺ کہتے ہیں اللہ تعالیٰ نے حوا ﷺ کو حضرت آدم ﷺ کے قصیری سے پیدا کیا۔ قصیری سب سے چھوٹی پہلی کو کہتے ہیں۔ آدم ﷺ اس وقت سورہ ہے تھے بیدار ہوئے تو دیکھ کے کہا: انقا۔ یعنی زبان کا لفظ ہے اس کے معنی عورت کے ہیں۔

عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں: حوا ﷺ کا نام تو اس لئے پڑا کہ وہ ہر ایک ذی حیات (انسان کی ماں ہیں)۔ ابن عباس رضی اللہ عنہ ایک دوسری روایت میں کہتے ہیں: آدم ﷺ کا ہبوط (بہشت سے) ہندوستان میں ہوا۔ اور حوا ﷺ کا جدے میں۔ آدم ﷺ ان کی حلاش میں چلتے چلتے مقام جمع تک پہنچ۔ یہاں حوا ﷺ ان سے مزدلفہ ① ہوئیں۔ اس لئے اس کا نام مزدلفہ پڑا اور جمع میں دونوں مجتمع ہوئے اس لئے وہ جمع نے نام سے موسم ہوا۔

### حضرت اوریس ﷺ

ابن عباس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں: آدم ﷺ کے بعد روئے زمین پر پہلے پیغمبر جو میوث ہوئے وہ اوریس ﷺ تھے کہ وہی خونخیں بردہ ہیں اور بردہ کا نام الیاذ ہے۔ ایک ایک دن میں ان کے اتنے اعمال حصہ (جاتی الہی میں) صعود کرتے تھے کہ ایک ایک میسے میں اتنے اعمال بی۔ آدم کے صعود نہیں کرتے۔ اوریس نے ان پر حد کیا اور قوم نے بھی ان کی تافرمانی کی تو خدا نے جیسا کفر مایا بھی ہے انہیں اپنے ہاں ایک برتر جگہ میں اٹھایا: ﴿ وَ رَفَعَاهُ مَكَانًا عَلَيْهَا ﴾ اور ایس ﷺ کو خدا نے بہشت میں داخل کیا اور فرمایا کہ میں اس کو بیچاں سے نکالنے والا ہی نہیں۔ یہ اوریس ﷺ کے ایک بڑے تصریح کا اختصار ہے۔

① مزدلفہ: اقترب مزدیک ہوتا۔ جمع: محل اجتماع جم جم، مقام جم۔

خنوخ یعنی اور یہی علی اللہ کے متوجہ اور دوسرے لڑکے ہوئے مگر وہی متوجہ ہی تھے۔ متوجہ کے لمک اور دوسرے لڑکے ہوئے مگر وہی لمک ہی تھے۔ لمک سے حضرت نوح علی اللہ پیدا ہوئے۔

## حضرت نوح علی اللہ

ابن عباس ہی کہتے ہیں، لمک کے صلب سے جب نوح علی اللہ پیدا ہوئے ہیں تو اس وقت لمک کی عمر بیاںی (۸۲) بر س تھی۔ یہ وہ زمان تھا کہ انسانوں کو اس وقت برا بیویوں سے روکنے والا کوئی نہ تھا۔ آخرا اللہ تعالیٰ نے نوح علی اللہ کو مسجوت کیا اور ان لوگوں کے پاس خبر بنا کے بھیجا۔ نوح علی اللہ کی عمر اس وقت چار سو سالی (۲۸۰) بر س تھی۔ وہ ایک سو یہیں برس تک قوم کو نبوت کی دعوت دیتے رہے (جب اس دعوت الی اللہ پر کسی نے کان نہ دھرا اور راہ راست پر نہ آئے تو اللہ تعالیٰ نے انہیں کشی بنانے کا حکم دیا جو انہوں نے بنایا اور اس پر سوار ہو گئے۔ اس وقت وہ چھ سو (۶۰۰) برس کے تھے۔ جنہیں (اس طوفان میں) غرق ہونا تھا، وہ سب غرق ہو گئے۔ واقعہ کشی (طوفان) کے بعد وہ ساڑھے تین سو سال (۳۵۰) تک زندہ رہے اُن کے فرزند سام پیدا ہوئے جن کی اولاد کے رنگ میں سفیدی و گندم گونی ہے، حام پیدا ہوئے جن کی اولاد میں سیاہی اور کچھ سفیدی ہے، یافٹ پیدا ہوئے جن کی اولاد میں سرخی مائل سیاہی ہے، کعan پیدا ہوا جو (طوفان میں) غرق ہو گیا۔ عرب اس کو یام کے نام سے موسم کرتے ہیں۔ عرب یوں کا قول ہے: آئما هام عمنا یام۔ ان سب کی ماں ایک ہی تھیں۔

## طوفان نوح

نوح علی اللہ نے کوہ توڑ پر کشتی گڑھی (بنائی) اور وہیں سے طوفان بھی شروع ہوا۔ نوح علی اللہ خود کشتی میں سوار ہوئے۔ مساتھ میں ان کے وہی مذکور الہم بیٹے اور بھویں یعنی بیٹوں کی بیویاں تھیں اور تہتر (۳۷) تنفس اولاد شیث علی اللہ میں سے تھے۔ جوان پر ایمان لا چکے تھے۔ کشتی میں ان سب کی مجموعی تعداد (۸۰) تھی۔ نوح علی اللہ نے (حیوانات کے بھی) دو دو جوڑے کشتی پر لے لئے تھے۔ کشتی تین سو ہاتھ بھی، پچاس ہاتھ چوڑی اور تیس ہاتھ اوپھی تھی۔ ہاتھ کا پیانہ نوح علی اللہ کے پردادا کے ہاتھ کے مطابق تھا۔ پانی سے یہ چھ ہاتھ باہر نکلی ہوئی تھی، بند تھی۔ نوح علی اللہ نے اس میں تین دروازے بھی نکالے تھے جن میں بعض اور پر بعض نیچے تھے۔ اللہ تعالیٰ چالیس شبانہ روز تک بیمه بر ساتا رہا۔ وحشی جانور، چار پائے، چڑیاں یہ سب میں سے اثر پذیر ہو کے نوح علی اللہ کے پاس آگئے اور سب کے سب ان کے مطیع ہو گئے۔ انہوں نے حسب حکم جنات باری تمام حیوانات کے دو دو جوڑے کشتی پر لے آئے۔ آدم علی اللہ کا جیش بھی مساتھ لے لیا اور اسے اسی طرح رکھا کہ عورتوں اور مردوں کے درمیان حائل و حاجب رہے۔ رجب کی دن میں گزری تھیں کہ کشتی پر سوار ہوئے (۱۱ رجب) اور عاشورہ (۱۰ محرم) کو پھر منتظر پر اترے۔ بھی باعث ہے کہ روزہ رکھنے والوں نے عاشورہ کا روزہ رکھا۔

پانی نکلا تو نصف نصف کر کے نکلا۔ یہی طوفان کا نصف باعث تو زمین کا سیلاب تھا اور نصف موجب بینہ کی طغیانی۔ اللہ تعالیٰ نے یہی فرمایا ہے:

﴿فَتَحْتَنَا أَبُوابَ السَّمَاءِ بِمَاءٍ مِنْهُمْ وَفَجَرْنَا الْأَرْضَ عَيْنَوْنًا فَالْتَقَى الْمَاءُ عَلَى أَمْرِ قَدْرٍ﴾

”ہم نے لگاتار پانی کی جھٹڑی سے آسمان کے دروازے کھول دیئے اور زمین کے سوتے چشے چاری کر دیئے۔ تو پانی ایک حکم پر جس کا اندازہ ہو چکا تھا پہنچ کے مل گیا۔“

آیت میں ﴿ماء منہم﴾ سے مراد ﴿ماء منصب﴾ بہتا ہوا پانی ہے اور ﴿فَجَرْنَا الْأَرْضَ﴾ کا مطلب ہے ﴿شققنا الأرض﴾ ہم نے زمین کو چاک چاک کر ڈالا اور اس میں شکاف کر دیے۔ ﴿فَالْتَقَى الْمَاءُ عَلَى أَمْرِ قَدْرٍ﴾ پانی ایک حکم پر جس کا اندازہ ہو چکا تھا پہنچ کے مل گیا کہ ممی یہ ہیں کہ پانی کے دو حصے ہو گئے۔ نصف پانی آسمان سے اور نصف زمین کا زمین کے بلند ترین پہاڑ پر بھی پندرہ ہاتھ پانی پڑھ گیا۔

کشتی نے مع اپنے راکبوں کے چھ سینے میں تمام زمین کا دورہ پورا کر لیا اور ہمیں نہ تھھری تا آنکھ حرم (کے) تک پہنچی گر اس کے اندر نہ گئی۔ اور ایک ہفتے تک حرم کے گرد پھرتی رہی (طواف) کرتی رہی وہ گھر (خانہ خدا) جو آدم علیہ السلام نے بنایا تھا۔ اٹھا لیا گیا۔ غرق نہ ہونے پایا۔ یہی گھر بیت المعمور ہے، مجر اسود بھی اٹھا لیا گیا، غرق نہ ہونے پایا اور وہ کوہ ابو قیس پر رہا۔ کشتی جب حرم کے گرد پھر چکی تو راکبوں کو لئے ہوئے جو وہی پر پہنچی جو ملاقہ موصل کی ایک پہاڑی ہے کہ دوقلعوں کے پاس واقع ہے۔ چھ ماہ کا سفر ختم کر کے سال پورا کرنے کے لئے جودی پر آ کر ٹھہر گئی تو اسی ششماہی کے بعد ارشاد ہوا: ﴿بَعْدَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ﴾ ”ظالموں کے لئے دور باش۔“

کوہ جودی پر جب کشتی تھھر چکی تو حکم ہوا: ﴿يَا أَرْضَ ابْلُعِي مَاءَكِ وَيَا سَمَاءَ أَقْلُعِي﴾ ”اے زمین اپنے پانی کو نکل لے اور اے آسمان رُک جا۔“ آسمان کے رُکنے کا یہ مطلب ہے کہ اے آسمان اپنے پانی کو یعنی بارش کروک لے۔ ﴿وَغَيْضَ الْمَاءِ﴾ ”پانی خنک ہو گیا۔“ زمین نے اسے جذب کر لیا۔ آسمان سے جو بارش ہوئی تھی اسی کی یادگار یہ سمندر اور دریا ہیں جو زمین پر نظر آتے ہیں طوفان کا آخری بیسہ وہ پانی تھا جو زمین حکمی<sup>①</sup> میں جائیں برس تک رہ کے جاتا رہا۔

## طوفان کے بعد کے حالات

طوفان سے نجات ملی تو نوح علیہ السلام (مع اہل کشتی کے) یچے اترے اور وہاں ہر شخص نے اپنے لئے ایک ایک گھر بنایا۔ اس بستی کا نام اسی لئے سوق الشانین پڑا (یعنی اسی [۸۰] آدمیوں کا بازار)۔ نوح علیہ السلام کے چتنے آبا اجداد گزرے تھے تا بآدم علیہ السلام سب کا دین اسلام تھا۔ نوح علیہ السلام نے شیر کو بدؤ عادی کہ اس پر بخار چڑھا رہے کبوتر کے حق میں مانوس ہونے کی دعا دی اور کتوے کو

<sup>①</sup> حکمی باد یہ عرب کے ایک علاقے کا نام تھا جس میں اوپنی اور نچی پہاڑیاں واقع تھیں تا بندی پانی کے کلام میں اس کا تذکرہ ملتا ہے۔

کہا کہ یہ معاش کی جانب سے بھگی میں بتارے گا۔

عمر مدد رض کہتے ہیں: آدم و نوح علیہما السلام کے درمیان وہ نسلیں گزریں جن کا دین اسلام تھا۔

یہ ایک استطرادی روایت تھی، اب آگے پھر وہی روایت چلتی ہے جو عبد اللہ بن عباس رض سے مردی ہے اور جس کے جزئیات ابتدائے تذکرہ نوح علیہما السلام سے لے کے حضرت عمر مدد رض کی روایت سے قبل تک مذکور ہو چکے ہیں۔

ابن عباس رض کہتے ہیں: نوح علیہما السلام نے نسل قابلی کی ایک عورت سے نکاح کر لیا۔ اس سے ایک لڑکا پیدا ہوا جس کا نام بوناطر رکھا۔ یہ لڑکا دیارِ مشرق کے ایک شہر میں پیدا ہوا تھا معلوم رہا۔

سوق شانین کی وسعت آبادی کے لئے جب کافی نہ ہوئی تو لوگ وہاں سے نکل کے اس مقام پر پہنچ جہاں شہربابل آپا د ہوا۔ بابل کی تعمیر انہیں لوگوں نے کی جو دریائے فرات اور مقام صراحت کے درمیان واقع تھے۔ طول، عرض میں یہ شہر دوازدہ (۱۲) فرسنگ در دوازدہ (۱۲) فرسنگ تھا۔ اس کا دروازہ اس جگہ تھا جہاں آج (مصنف کے زمانے میں) وہ مکانات ہیں کہ آبادی میں سے گزر رہتے ہیں جانب کوئے کے پل کے اوپر بھی عمارتیں بلتی ہیں۔ بابل کی آبادی بہت بڑی۔ لوگ بہت ہو گئے۔ تا آنکہ ایک لاکھ تک شمار ہو گیا۔ یہ سب لوگ دین اسلام پر قائم تھے۔ نوح علیہما السلام جب کشتنی سے نکلے تو آدم علیہما السلام کا جستہ بیت المقدس میں دفن کر دیا۔ اور ایک زمانے کے بعد خود بھی انتقال کر گئے۔ صلی اللہ علی بیت المقدس وَ عَلَيْهِ وَ بَارِكْ وَ سَلَّمَ۔

## اولاً نوح علیہما السلام

سرہ رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”فرزدان نوح علیہما السلام میں عربوں کے ابوالآباء سام ہیں۔ جیشوں کے حام ہیں اور روہیوں (رومیوں) کے بافت ہیں۔“

سعید بن الحسیب رض کہتے ہیں: ”نوح علیہما السلام کے تین لڑکے تھے سام و حام و یافث۔ سام سے تو اقوام عرب فارس و روم پیدا ہوئے کہ ان سب میں خیر و فلاح ہے۔ حام سے اقوام سودان و بربر و قبط پیدا ہوئے اور یافث سے ترک و مقلابی و یا جون و ماجون کی قومیں پیدا ہوئیں۔“

ابن عباس رض کہتے ہیں: ”اللہ تعالیٰ نے موسیٰ علیہ السلام کے پاس وحی گھبھی کہ اے موسیٰ! تو اور تیری قوم اہل جزیرہ اور اہل العال (یعنی بالائی عراق کے باشندے) سام بن نوح علیہما السلام کی اولاد ہیں۔“

ابن عباس رض کہتے ہیں کہ عرب ایرانی، بھٹی، ہندوستانی، سندھی اور بندی <sup>۱</sup> بھی سام بن نوح علیہما السلام کی اولاد ہیں۔ محمد بن الصائب کہتے ہیں: ”ہندوستان و سندھی (سندھی) و بندی، یوقر بن سقطن بن عابر بن شاذخ بن ارجمند بن سام بن نوح علیہما السلام کی اولاد ہیں۔ بندی کے بیٹے کا نام مکران تھا۔“

۱ بندی بھی اہل سندھ سے ملتی جلتی ایک قدیم قوم تھی۔

## سلسلہ انساب

قوم جرم: جرم بن عامر بن سبان مقطن بن عابر بن شاخ بن ارشد بن سام بن نوح ﷺ۔ جرم کا نام ہر تم تھا۔

حضرموت: حضرت موت بن مقطن بن عابر بن شاخ بن ارشد بن سام بن نوح ﷺ۔ یہ ان راویوں کا قول ہے

جو قوم حضرموت کوئی اسماعیل ﷺ میں منسوب نہیں کرتے، مقطن ہی کا نام مقطان بھی تھا۔

ابن عابر بن شاخ بن ارشد بن سام بن نوح ﷺ۔ یہ قول ان کا ہے جو آل مقطان کو حضرت اسماعیل ﷺ کی اولاد

نہیں مانتے۔

فارسی (پارسی- ایرانی) فارس بن بہر بن یاسور بن سام بن نوح ﷺ۔

نبطی: نبیط بن ماش ارم بن سام بن نوح ﷺ۔

اہل جزیرہ والیں العالی: اولاد ماش بن ارم بن سام بن نوح ﷺ۔

عمالقة: عملیق بن لوز بن سام بن نوح ﷺ عملیق ہی کا نام عرب ہے، قوم بن عمالقة کا ابوالآباء بھی ہے۔ بزرگی بھر

عمالقة ہی کی شاخ ہیں۔ جن کا سلسلہ یوں ہے: بزرگ بن تمیلہ بن مازر رب بن فاران بن عمر و بن عملیق بن لوز بن سام بن نوح ﷺ۔

بایتشانے قبائل ضھا جبہ و کتمامہ کہ یہ بھی اگرچہ برابر ہیں۔ مگر عمالقة کی اولاد نہیں ہیں بلکہ افریقیں بن قیس بن صفی بن سبان مقطان بن

عاابر بن شاخ بن ارشد بن سام بن نوح ﷺ کی اولاد ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ باہل سے نکتے ہوئے عملیق ہی نے پہلے پہل عربی

زبان میں پاتیں کیں۔ عرب العاربہ انہیں عمالقة و جرم کو کہتے ہیں۔

طلسم دمیم: اولاد لوز بن سام بن نوح ﷺ۔

شمود و جدیس: اولاد جاڑہ بن ارم بن معام بن نوح ﷺ۔

عاد و عیلی: اولاد عوض بن ارم بن سام بن نوح ﷺ۔

روم: اولاد قطی بن یونان بن یافث بن نوح ﷺ۔

نمروذ (نمروذ) ابن کوش بن کتعان بن حام بن نوح ﷺ۔ نمروذ ہی فرمادی فرمائے باہل تھا اور اسی کے ساتھ ابراہیم خلیل

اللہ علیہ و علی نبینا الصلاۃ والسلام کا واقعہ پیش آیا تھا۔

## اچانک زبانوں کی تبدیلی

قوم عاد کو ان کے زمانے میں حادارم کہتے تھے۔ جب یہ قوم تباہ ہو گئی تو قوم کوشودارم کہنے لگے۔ جب یہ قوم بھی بر باد ہو

گئی تو اولاد ارم ① کو ارمان کہنے لگے کہ وہی نبطی ہیں۔ ان سب کا دین اسلام تھا۔ اور یاہل ان سب کا مقام تھا۔ تا آنکہ نمروذ بن

① ارم بن سام بن نوح ﷺ۔

کوش بن کنحائی بن حام بن نوح فرماد رواہوں انہیں بہت پرستی کی دعوت دی اور سب نے مان لی (بہت پرست ہو گئے)۔ آخربی واقعہ پیش آیا کہ شام اداں حالت میں بسر کی تھی کہ سریانی زبان میں باتیں کرتے تھے۔ اور صحیح ہوئی تو اللہ تعالیٰ نے زبانیں بدل دیں اور اسی بدل دیں کہ ایک کی ایک نہ سمجھتا تھا۔

اولاً دسام کی اخخارہ (۱۸) زبانیں ہو گئیں۔

اولاً دحام کی بھی اخخارہ (۱۸) زبانیں ہو گئیں۔

اولاً دیافت کی چھتیں (۳۶) زبانیں ہو گئیں۔

اللہ تعالیٰ نے ① قوم عاد ② عیلیل ③ خود ④ جدیش ⑤ عملین ⑥ طسم ⑦ ایمیم ⑧ اور اولاً دیقطن بن عابر بن شارخ بن ارجمند بن سام بن نوح علیہ السلام کو عربی زبان کی تعلیم دی (یعنی ان قوموں کی زبان عربی ہو گئی)۔ یوناٹن بن نوح علیہ السلام نے بابل میں انہیں اقوام کے لئے جھنڈے قائم کئے۔

## بنی سام

بابل سے نکل کر اولاً دسام نے زمین مجدل میں قیام کیا کہ ناف زمین یہی ہے۔ یہ وہ زمین ہے کہ جو ایک طرف تو علاقہ سائید ماء سے سند رکنک اور دوسری جانب یہیں سے شام تک پیچوں نیچے واقع ہے۔ جبکہ وہ قوم ہے جسے اللہ تعالیٰ نے پیغمبر نبوت کتاب شریعت، حسن و جمال گندم گونی اور گورا رنگ عنایت فرمایا۔

## بنی حام

بنی حام اس علاقے میں فروش ہوئے جہاں باوجنوب اور مغربی ہوا گئیں چلتی ہیں۔ اس گوشہ زمین کو داروم کہتے ہیں اللہ تعالیٰ نے ان میں کچھ گندم گونی اور بقدر قلیل گورا رنگ رکھا ہے۔ ان کے علاقے آباد موسم شاداب طاعون مرفوع و مدفوع اور ان کی زمین میں اشجار اشیل ① واراک و عشر و غاف و خل پیدا کئے۔ ان کے علاقوں کی فضاء میں آسمانی کتاب آفتاب و ماہتاب دونوں روؤں ہیں (یعنی روشن) ہیں۔

## بنی یافت

اولاً دیافت نے دیار صفوان میں اقامت کی جہاں شمالی و مشرقی ہوا گئیں چلتی ہیں ان میں سرخی مائل سیاہی کا رنگ غالب ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے علاقے الگ کر دیے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ وہاں سخت سردی پڑتی ہے ان کی فضائے آسمانی بھی الگ تحمل رکھی ہے جس کے باعث کو اکب سبعہ میں سے کسی کے یہ زیر حرکت نہیں۔ اور ہوں تو کیسے ہوں؟ یہ لوگ تو نبات لعنش،

① اش: درخت طرف۔ اراک: پیلو۔ ٹھیر: چار جیسا کہ ایک عربی درخت جس کی لکڑیاں زیادہ تر چھتیاں کا کام ویتی ہیں۔ غاف عربوں کے مذاق کا ایک خاص درخت جس کے میوے بہت ہی شیریں ہوتے ہیں۔ خل: کھجور اور سخت خرم۔

جدی فرقدین کے نیچے واقع ہیں (یعنی ان اقوام کے ممالک انہیں کروں یا ستاروں کے بالمقابل ہیں۔ یہ طاعون میں بیٹا ہوا کرتے ہیں۔

## اہل عرب

کچھ زمانے کے بعد قوم عاد مقام خرمیں آ کے مقیم ہو گئی اور اسی مقام پر ایک وادی میں ہلاک و تباہ بھی ہوئی جس کو وادی مغیث کہتے ہیں۔ قوم عاد جب فنا ہو گئی تو شحر میں اس کی جانشیں قوم مهرہ ہوئی۔

قوم عیل وہاں جا رہی جہاں پیرب (مدینہ رسول اللہ ﷺ) آباد ہوا۔

عماقہ صنعاہ جا پہنچ لیکن یہ اس وقت کی بات ہے جب صنعاہ کا نام بھی صنعاہ میں پڑا تھا۔ مروزمانے کے بعد ان میں سے کچھ لوگوں نے پیرب جا کے وہاں سے قوم عیل کو نکال دیا اور خود مقام مجھہ میں اقامت اختیار کی۔ بعد کو ایک سیلاں آیا جوان سب کو بہا کر لے گیا۔ جب ہی اس کا نام مجھہ پڑا ①

قوم شود و مقام حجر اور اس کے مضافات میں آباد ہوئی اور وہیں برباد ہوئی۔

اقوام طسم و جدیں نے بیمامہ میں زیننا شروع کیا اور وہیں ہلاک ہوئے۔ بیمامہ انہیں میں سے ایک عورت کا نام تھا۔ جس کے نام پر یہ مقام بھی بیمامہ مشہور ہوا۔

قوم ائمہ سرز من اب اس میں جا بیسی اور وہیں منفرض بھی ہوئی۔ یہ مقام علاقہ بیمامہ و شحر کے درمیان واقع ہے۔ مگر اب اس زمانے میں وہاں تک کسی کی رسائی نہیں کیونکہ اس پر جن غالب آچکے ہیں اس علاقہ کا نام اب اسیں ائمہ کے نام پر اب پڑا تھا۔

یقطن بن عابر کی اولاد دیار یمن میں آباد ہوئی۔ اور اسی وجہ سے اس کا نام یمن ہوا۔ کیونکہ اس قوم نے یمنی شیام کیا تھا۔ یعنی قبلہ رخ سے پہل کر بجانب یمن (دست راست کے رخ) آئے تھے۔ اور یہاں آباد ہوئے۔

### شام کی وجہ تسمیہ:

کنعان بن حام (بن نوح علیہ السلام) کی اولاد کے کچھ لوگ شام میں آباد ہوئے اور اسی بنا پر اس کا نام شام پڑا کیونکہ ان لوگوں نے شہادم کیا تھا۔ یعنی قبلہ رخ سے باسیں جانب مڑ گئے تھے۔ شام کو اولاد کنعان کی سرز میں کہا کرتے تھے۔ آخر بی اسرائیلیوں نے آئے کنیانیوں کو قتل کر دیا اور جو بچے انہیں جلاوطن کر دیا۔ اب شام بھی اسرائیل کا ہو گیا۔ مگر ان پر بھی رو میوں نے

۱) مجھے لے جانا بہا لے جانا۔ مجھے نکال لینے کے بعد جو پائی خوبی میں فخر ہا ہو۔ مقام مجھہ سیلاں آنے سے پیشتر اس مقام کا نام منزد تھا۔

۲) یہ وہی عورت ہے جس کی دور نینی اسی قدر مبالغہ سے بیان کی جاتی ہے کہ تین دن کی صافت کے طویل و عریض فاصلے سے وہاںی آبادی میں آئے والے سوراوں کو دیکھ لیا کرتی تھی۔

۳) یعنی ناحیۃ الیمن: وہ علاقہ جو قبلہ رخ کے دامنے جا سب واقع ہے۔

۴) شام وہ علاقہ جو قبیلے کے باسیں طرف پڑے۔

حملہ کیا، ان کو قتل کر دلا اور جو بچے انہیں عراق میں جلاوطن کر دیا۔ شام میں بہت تھوڑے سے اسرائیلی رہ گئے۔ اس کے بعد عرب آئے اور شام بھی عربوں ہی کے تحت تصرف میں آ گیا۔ اولاً دونوں کے درمیان زمین کی تقسیم فالخ<sup>۱</sup> نے کی جن کو فالخ بھی کہتے ہیں۔ فالخ بن عابر بن شاوخ بن الحمد بن سام بن نوح علیہ السلام جیسا کہ ہم اس کتاب میں پہلے بیان کرچکے ہیں۔

## قوم سبا

فرودہ بن میک غطفی<sup>۲</sup> نے فرمادی کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ علیہ السلام کی جناب میں حاضر ہو کے عرض کی یا رسول اللہ علیہ السلام! میری قوم کے جو لوگ سامنے آ چکے ہیں، یعنی ایمان لا چکے ہیں کیا میں انہیں لے کر قوم کے ان لوگوں سے نہ لڑوں جو بچھے جاپڑے ہیں یعنی ہنوز ایمان نہیں لائے ہیں۔

آنحضرت علیہ السلام نے فرمایا: ”کیوں نہیں؟“

بعد کو مجھے دوسرا خیال آیا، میں نے پھر گزارش کی یا رسول اللہ علیہ السلام! نہیں! وہ بات نہیں بلکہ اہل سبا سے لڑنا چاہئے کہ یہ لوگ بڑے غلبے والے اور نہایت طاقتور ہیں۔

آنحضرت علیہ السلام نے مجھ ہی کو اس مہم کا امیر بنایا اور اہل سبا سے لڑنے کی اجازت عطا فرمائی۔ میں حضور علیہ السلام سے باہر نکلا ہی تھا، اللہ تعالیٰ نے قوم سبا کے متعلق جو وحی صحیح تھی پھیجی۔ نزول وحی کے بعد رسول اللہ علیہ السلام نے استفسار فرمایا: ””غطفی نے کیا کیا؟““ میرے فرودگاہ پر آدمی بیٹھا، میں چل چکا تھا، قاصد نے مجھے دہانہ پایا، راستے میں آ لیا اور واپس لایا۔ رسول اللہ علیہ السلام کی جناب میں حاضر ہوا تو آپ علیہ السلام کو بیٹھا ہوا پایا، اردو گرد اصحاب بیٹھے تھے۔ آنحضرت علیہ السلام نے فرمایا:

((ادع القوم، فمن احبابك منهم فا قبل و من ابی فلا تعجل عليه حتى تحدث الى)).

””قوم سبا کو اسلام کی دعوت دے، ان میں سے جو اس دعوت کو مان لے اور مسلمان ہو جائے اس کو قبول کرو اور جوانگار کرے اس پر جلدی نہ کر، یعنی فی الفور منکرین اسلام کے خلاف کارروائی شروع نہ کروئے تا آنکہ اس کا تذکرہ مجھ سے کر لے، یعنی انکار کرنے والوں کے متعلق مجھے اطلاع دے کے کچھ کرنا تو کرنا۔““

حاضرین میں ایک شخص نے سوال کیا، یا رسول اللہ علیہ السلام اسما کیا ہے؟ یہ کوئی زمین ہے یا کسی عورت کا نام ہے؟

آنحضرت علیہ السلام نے فرمایا: نہ یہ زمین ہے نہ عورت یہ ایک شخص تھا جس سے عرب کے قبلیں پیدا ہوئے۔ چھ تو یہ میں آباد ہوئے اور چار شام میں۔ شام میں تو ۱ جم ۲ جذام ۳ دفان<sup>۳</sup> و عالمہ آباد ہوئے اور یہ میں دا لے ۱ آزو ۲ دکنہ ۳ و حمیر ۴ واشر ۵ و انمار ۶ و مدح ہیں۔

ایک شخص نے پھر سوال کیا: ””یا رسول اللہ علیہ السلام! امار کیا؟““

آنحضرت علیہ السلام نے فرمایا: ””انمار وہی ہیں جن سے قبل ششم (بجیلہ) نکلے۔““

<sup>۱</sup> قلع: علیق تقسیم جدا جدا کرنا بانٹنا۔ فالخ یا فالق: قائم تقسیم کرندا۔

<sup>۲</sup> میک: علیق تقسیم جدا جدا کرنا بانٹنا۔ فالخ یا فالق: قائم تقسیم کرندا۔

## حضرت ابراہیم خلیل اللہ علیہ السلام

ابن السائب الحنفی کہتے ہیں: ابراہیم علیہ السلام کا باپ شہر حران (عراق) کا باشندہ تھا۔ ایک سال قحط پڑا تو تنگی معاش میں بتلا ہو کے ہر مرگرد چلا آیا (یہ شہر ایران میں واقع تھا)۔ اس کے ساتھ اس کی بیوی یعنی ابراہیم علیہ السلام کی ماں بھی تھیں جن کا نام نونا تھا، بت کر بینا بن کوئا جوار خشد بن سام بن نوح علیہ السلام کی اولاد میں تھے۔

محمد بن عمر الاسلامی نے کئی اہل علم سے روایت کی ہے کہ ابراہیم علیہ السلام کی ماں کا نام ایونا تھا۔ اور وہ افرادیم بن ارغوب بن فالخ بن عابر بن ارجشید بن سام بن نوح علیہ السلام کے سلسلہ نسب میں تھیں۔

محمد بن السائب کہتے ہیں: نہر کوئی کو کرینا نے کھودا تھا جو ابراہیم علیہ السلام کا جد مادری تھا۔ ابراہیم علیہ السلام کا باپ بادشاہ نمرود کے بتوں پر مأمور و متعین تھا۔ ابراہیم علیہ السلام ہر مرگردوں میں بیدا ہوئے اور یہی ان کا نام تھا۔ بعد کوئی مکان کر کے کوئی آگئے۔ جو بال مک کے علاقے میں ہے۔ جب ابراہیم علیہ السلام بالغ ہوئے، قوم کی مخالفت کی، عبادت اللہ کی جانب دعوت دی، بادشاہ نمرود تک خبر پہنچی تو اس نے ابراہیم علیہ السلام کو قید کر دیا۔ سات برس تک قید خانے میں رہے۔ آخر کار نمرود نے ایک خطیرہ نما باغ (یا احاطہ) بنوایا۔ بڑی بھاری خشک لکڑیاں اس میں بھروائے کے ان میں آگ لگوادی اور ابراہیم علیہ السلام کو اسی میں ڈالوادیا۔ اس وقت انہوں نے کہا:

﴿ حَسْبِيَ اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ ﴾

”محجہ اللہ کافی ہے اور بہترین بھروسہ کے قابل وہی ہے۔“

وہ آگ سے صحیح وسلامت باہر نکل آئے ان پر آج تک نہ آئی۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں: آگ سے صحیح وسلام باہر نکلنے کے بعد ابراہیم علیہ السلام کوئی سے چلے گئے۔ ان کی زبان اس وقت تک سریانی تھی۔ جب حران سے دریائے فرات عبور کر گئے تو اللہ تعالیٰ نے زبان بدل دی۔ فرات کو عبور کرنے کی جیشیت سے عربان کہے گئے۔ نمرود نے ان کے پیچھے لوگ بھیجے اور حکم دے دیا کہ جو کوئی سریانی زبان میں باتیں کرتا ہوا سے جانے نہ دیتا، میرے پاس لانا۔ سراغ لگانے والے مأمورین کی ابراہیم علیہ السلام سے مہبھیر ہوئی تو انہوں نے عربانی میں باتیں کیں۔ مأمورین انہیں چھوڑ کے چلے گئے اور نہ جانا کہ یہ کیا زبان بول رہے ہیں۔

محمد بن السائب کہتے ہیں: واقعات مذکورہ کے بعد ابراہیم علیہ السلام ارض بابل سے شام میں ہجرت کر گئے۔ وہاں سارہ آئیں اور انہوں نے اپنے تینیں ابراہیم کو بخش دیا۔ ابراہیم علیہ السلام نے ان سے نکاح کر لیا اور وہ انہیں کے ساتھ نکل کر ری ہوئیں۔ ان دونوں ابراہیم علیہ السلام کی عمر سنتیں (۳۷) برس تھیں۔ حران پہنچ کے پچھر روز تو وہاں رہے پھر پچھر زمانے تک اردن میں اقامت کی۔ پھر مصر جا کے پکھمدت تک وہاں رہے پھر شام والپیں آئے۔ اور یہاں سر زمین سین میں ٹھہرے جو ایلیا (بیت المقدس یا یروشلم) اور فلسطین کے درمیان واقع ہے۔ یہاں ایک کنوں (بیر سین) کھودا اور ایک مسجد بنائی۔ بعد کو بعض اہل شہر نے جب ان کا اذیت دی تو اس مقام کو بھی چھوڑ کے ایک دوسری جگہ فروکش ہوئے جو رملہ اور ایلیا کے مابین واقع تھی۔ وہاں بھی ایک کنوں کھودا اور

رسنے لگے۔ مال و متاع و خدام و حشم میں ان کو وسعت اور فراخی حاصل تھی۔ وہ پہلے مہمان نواز پہلے شریذ (ایک قسم کا کھانا جس میں روٹیاں شوربے میں توڑ کے اچھی طرح بھگو کے کھاتے ہیں) کھلانے والے اور پہلے غصہ ہیں جنھوں نے پیرانہ سری دیکھی۔

عاصم کہتے ہیں ابو عثمان نے غالباً سلمان فارسی رض سے روایت کی ہے کہ ابراہیم علیہ السلام نے اپنے پرزو و گارے خیر طلب کی، صحیح ہوئی تو سر کے دو شکرے دو شکرے تھے۔ عرض کی یہ کیا ہے؟ کہا گیا: یہ دنیا میں عبرت اور آخرت میں نور ہے۔

عمرہ رض کہتے ہیں: خلیل الرحمن ابراہیم علیہ السلام کی کنیت ابوالاضیاف تھی (یعنی مہمانوں کے باپ)۔

ابو ہریرہ رض کہتے ہیں: ابراہیم علیہ السلام نے مقام قدوم میں اپنا ختنہ کیا، اس وقت ان کی عمر ایک سو بیس (۱۲۰) برس تھی۔

اس کے بعد وہ اسی برس اور زندہ رہے۔

ابن عباس رض کہتے ہیں: اللہ تعالیٰ نے ابراہیم علیہ السلام کو جب اپنا خلیل (دوسٹ) بنایا اور نبوت عطا فرمائی تو اس وقت ان کے تین سو (۳۰۰) غلام تھے۔ ان سب کو آزاد کر دیا اور سب کے سب اسلام لے آئے۔ ان کے پاس عصا اور ڈنڈے ہوتے تھے۔ یہ دشمنان اسلام سے ابراہیم علیہ السلام کی معصیت میں انہیں ڈنڈوں سے لڑتے تھے۔ (انہیں ڈنڈے مارتے پہلے آزاد غلام وہی ہیں جو اپنے آقا کے شریک ہو کے لڑے ہیں۔

محمد بن النابث کہتے ہیں: ابراہیم علیہ السلام کے اسماعیل علیہ السلام پیدا ہوئے کہ وہی خلف اکبر تھے۔ ان کی ماں ہاجرہ قبطی نسل کی تھیں۔ دوسرے لڑکے اسحاق علیہ السلام سارہ سے پیدا ہوئے۔ یہ بھارت سے مخدور تھے۔ سارہ کا سلسلہ نسب یہ ہے: سارہ بنت شبویل بن ناحور بن سارو وغیرہ بن ارغوان بن فارغ بن عابر بن شاوح بن ارجون بن سام بن نوح علیہ السلام بقیہ لڑکے (۳) مدن (۲) مدین (۵) و یافہان (۶) و زمان (۷) و اشیق (۸) و شوخ تھے۔ ان سب کی ماں قطعاً بابت مفظوڑ، عرب غارب کی نسل سے تھیں۔ یافہان کی اولاد کے میں جارہی، مدین نے سرز میں مدین میں اقامت کی تو انہیں کے نام سے یہ علاقہ موسوم ہوا، بقیہ لڑکے دوسرے شہروں میں چلے گئے۔ (ایک مرتبہ) سب لڑکوں نے ابراہیم علیہ السلام سے عرض کی: ”اے ہمارے باپ! تو نے اسماعیل و اسحاق علیہ السلام کو تو اپنے ساتھ رکھا اور ہمیں حکم دیا کہ دیا ریغبہت و دوخت میں منزل گزیں ہوں“۔

ابراہیم علیہ السلام نے جواب دیا: مجھے ایسا ہی حکم ملا ہے۔ پھر انہیں اللہ تعالیٰ کا ایک اسم سکھا دیا جس کی برکت سے وہ مید کے لئے ڈعاماً نگتے اور نصرت طلب کرتے تو جناب الہی میں یہ دعا قبول ہو جاتی۔ بعض اولاد ابراہیم علیہ السلام نے خراسان میں نزول کیا۔ قوم خزران کے پاس آئی اور کہنے لگی جس نے تمہیں ایسے اسم کی تعلیم دی وہ بہترین بادشندگان روئے زمین ہونے کے شایان ہے۔ یا زمین کا سب سے اچھا بادشاہ وہی ہو سکتا ہے اسی بنا پر انہوں نے بادشاہ کا نام (لقب) خاقان رکھا۔

محمد بن عمر الاسلامی کہتے ہیں: ابراہیم علیہ السلام نوے (۹۰) برس کے تھے کہ ان کے صلب سے اسماعیل علیہ السلام پیدا ہوئے۔ پھر تیس (۳۰) برس کے بعد اسحاق علیہ السلام پیدا ہوئے۔ جب کہ ابراہیم علیہ السلام ایک سو بیس (۱۲۰) برس کے تھے۔ سارہ انتقال کر گئیں تو ابراہیم علیہ السلام نے ایک کنعانی خاتون سے نکاح کر لیا جنہیں قطعاً را کہتے ہیں۔ ان سے چار لڑکے پیدا ہوئے، ماذی، زمان، سرج، سبق۔ ایک دوسری خاتون سے بھی نکاح کیا جن کا نام جھوٹی تھا۔ ان سے سات لڑکے ہوئے، نافض، مدین، کیشان، شروع، امیم۔

لوطیقشان۔ لہذا ابراہیم علیہ السلام کے کل تیرہ لڑکے ہوئے۔

محمد بن الساب کہتے ہیں: ابراہیم علیہ السلام تین مرتبہ بکے گئے۔ آخری مرتبہ لوگوں کو حج کی دعوت دی۔ یہ دعوت جس نے اور جس چیز نے بھی سنی مان لی۔ اس سے پہلے ماننے والوں میں قوم جرہم تھی جس نے عمالق سے بھی قبل و محوت حج بیت اللہ قبول کی پھر یہ قوم مسلمان ہو گئی۔ اور ابراہیم علیہ السلام شہر شام میں واپس آئے۔ جہاں آ کے دوسو (۲۰۰) برس کی عمر میں انتقال کر گئے۔ صلی اللہ علی نبینا و علیہ و بارک و ملمن۔

## حضرت اسماعیل ذبح اللہ علیہ السلام

محمد بن عمر الاسلامی نے کئی اہل علم سے روایت کی ہے جن کا قول یہ ہے ہاجرہ (حضرت اسماعیل علیہ السلام کی ماں) قوم کی قطبیہ تھیں۔ فسطاط مصر (قاہرہ) کے متصل مقام فراٹی (فرما) کے آگے ایک گاؤں تھا۔ وہیں کی ایک رہنے والی تھیں۔ قطبیوں کے ایک جبار سرکش فرعون کے پاس وہ تھیں اور یہ وہی فرعون تھا جو ابراہیم علیہ السلام کی بیوی سارہ کے ساتھ پیش آیا۔ یعنی ان کے ساتھ گستاخی کی تھی یا کرنی چاہی تھی جس کے نتیجے میں مصروع ہو گیا (یعنی ناکام و ذلیل ہونا پڑتا تھا)۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ وہ سارہ کا ساتھ پکڑنے چلا تھا۔ جس کا مآل یہ ہوا کہ سینے تک اس کا ساتھ خٹک ہو گیا۔ آخر سارہ سے التجا کی کہ وہ خدا سے دعا کرے کہ میری یہ مصیبت جاتی رہے اور میں وعدہ کرتا ہوں کہ تجھے یہ جان و جوش نہ دلوں گا (یعنی ناخوش و ناراض نہ کروں گا)۔ سارہ نے اللہ تعالیٰ سے دعا کی تو اس کا ساتھ پھیل گیا۔ شکایت جاتی رہی اور افاقت ہو گیا۔ فرعون نے (بطور شکر گزاری) ہاجرہ کو طلب کیا جو اس کے تمام خدام میں سب سے زیادہ ایماندار تھیں اور سب سے زیادہ ایماندار مانی جاتی تھیں۔ انہیں ایک کوت ولباس عنایت کیا اور سارہ کو ہبہ کر دیا، بخش دیا۔ یعنی ہاجرہ کو سارہ کی ملکیت میں دے دیا۔ سارہ نے انہیں ابراہیم علیہ السلام کو بخش دیا جنہوں نے مقاہبت کی تو اسماعیل علیہ السلام پیدا ہوئے کہ ان کے خلف اکبر وہی تھے ان کا نام اشمولیں تھا۔ مغرب ہو کے اسماعیل علیہ السلام ہو گیا۔

ابن عون کہتے ہیں: محمد بن الساب الحکی کہتے ہیں کہ اسماعیل علیہ السلام کی ماں کا نام آ جر (الف مدودہ) ہے۔ ہاجرہ (بہ بائی نہملہ) نہیں ہے۔

ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں: ابراہیم علیہ السلام اور سارہ ایک جبار کے پاس سے گزریں اسے اطلاع میں تو ابراہیم علیہ السلام کو بولا کے پوچھا: ”یہ تیرے ساتھ کون ہے؟“

جواب دیا: ”یہ میری بہن ہے۔“

ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے (یہ قصہ کہتے وقت) بیان کیا کہ ابراہیم علیہ السلام بجز تین مرتبہ کے اور کبھی جھوٹ نہ بولے۔ دو مرتبہ تو اللہ تعالیٰ کے متعلق اور ایک مرتبہ اپنی بیوی کے متعلق جھوٹ بولے تھے۔ اللہ تعالیٰ کے متعلق یہ جھوٹ بولے تھے کہ ایک واقعہ میں کہا: ﴿إِنَّى سَقِيمٌ﴾ (میں بیمار ہوں) دوسرے واقعہ میں کہا: ﴿بَلْ فَعَلَهُ كَيْبِرُهُ هَذَا﴾ (میں نے تو نہیں بلکہ ان کے بڑے نے یہ کام کیا ہے)۔ اور بیوی کے متعلق یہ جھوٹ تھا کہ اس جبار سے کہا: ”یہ تو میری بہن ہے۔“

جبار کے ہاں سے نکل کر ابراہیم علیہ السلام جب سارہ کے پاس آئے تو ان سے کہا: "اس جبار نے مجھ سے تیری نسبت سوال کیا تھا، میں نے اسے بتایا کہ تو میری بہن ہے۔ اور حقیقت میں اللہ تعالیٰ کے رشتے سے تو میری بہن ہے۔ مجھ سے بھی اگر وہ پوچھے تو اپنے آپ کو میری بہن بتانا۔"

جبار کے طلب کرنے پر سارہ جب اس کے پاس لائی گئیں تو اللہ تعالیٰ سے دعا کی کہ اس کے شر سے انہیں محفوظ رکھ۔ ایوب (کہ اس روایت کے راوی ہیں) کہتے ہیں کہ سارہ کی دعا کا یہ اثر ہوا کہ جبار کا ہاتھ (قدرت کاملہ کی دشمنی سے) پکڑ لیا گیا اور بڑی سخت گرفت ہوئی۔ ناچار اس نے سارہ سے عہد کیا کہ یہ گرفت جاتی رہے تو پھر اس کے قریب بن آئے گا (باختہ نہ بڑھانے گا)۔ سارہ نے دعا کی، وہ گرفت جاتی رہی۔ اب پھر اس نے قصد کیا تو دوبارہ ایسی گرفت میں آیا جو پہلے سے بھی خدید تھی۔ مگر عہد کیا گرے اس بلے سے رہائی ملی تو قریب تک نہ آئے گا۔ سارہ نے پھر دعا کی اور پھر اسے نجات مل گئی۔ تو تیسری مرتبہ بھی اس نے قصد کیا جس کی پاداش میں پہلی دوبار سے کہیں زیادہ شدت کے ساتھ گرفتار ہوا۔ اب کے پھر عہد کیا کہ چھوٹ جائے تو پاس نہ پہنچے گا۔ سارہ نے اب کے بھی دعا کی اور وہ چھوٹ گیا۔ سارہ کو جو لیا تھا اسے (بلے کے) کہا۔

اسے (یعنی سارہ کو) یہاں سے باہر نکال، تو یہ میرے پاس انسان کو نہیں لایا۔ شیطان کو لے کے آیا۔

(و اپنی بھیجتے ہوئے) سارہ کی خدمت کے لئے باجرہ کو بھی ساتھ کر دیا، جب وہ ابراہیم علیہ السلام کے پاس لوٹیں تو وہ اس وقت نماز پڑھ رہے تھے۔ اور اللہ تعالیٰ سے دعا کر رہے تھے۔ سارہ نے کہا: "ابراہیم! تجھے بشارت ہو کہ اللہ تعالیٰ نے اس کا فرقاً جر کا ہاتھ روک لیا اور باجرہ کو اس نے میری خدمت کے لئے دیا۔ اس واقعہ کے بعد باجرہ حضرت ابراہیم علی نبینا علیہ السلام کی ہو گئیں۔ اور ان کے بطن سے اسماعیل علیہ السلام پیدا ہوئے۔ صلوات اللہ و مسلامہ علیہ۔

ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے یہ سب بیان کر کے کہا: "اے آسمانی مین کی اولاد! تھیں تمہاری ماں کا اسکا ایک لونڈی تھیں" ①

ابن شہاب زہری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: جب تم قبطیوں پر غالب آؤ اور وہ تمہارے حکوم ہو جائیں تو ان کے ساتھ احسان کرنا کیونکہ وہ عہدو ذمہ درکھتے ہیں ان سے قربت ہے۔ آنحضرت ﷺ کی مراد اسماعیل علیہ السلام کی ماں سے ہے کہ وہ اسی قوم کی تھیں۔

اہن عباس فیصلہ کہتے ہیں: عورتوں نے پہلے بڑے بڑے لانے چوڑے دوپٹے جو اوڑھنے شروع کئے تو وہ اس بناء پر تھے کہ حضرت اسماعیل علیہ السلام کی ماں نے یہ بیاس اختیار کیا تھا۔ (یونچ دوپٹے سے جو چلتے وقت زمین کو جهاڑتا چلے گا)۔ سارہ کو ان کا انشان

① اصل میں یا بنی ماء السماء یعنی اے آسمانی مین کی اولاد! کیونکہ ماء السماء آسمانی مین کو کہتے ہیں لیکن واقعہ یہ ہے کہ ماء السماء ایک عربی خاتون کا لقب تھا جو عراق کے ایک عرب بادشاہ مدندرنجی کی ماں تھی۔ اس کا رنگ بہت ہی صاف تکڑا ابوا اخلاق۔ اس نے آسمانی مین سے تشبیہ دیتے تھے۔ جو بالکل ہی خالص ہوتا ہے۔ یہ مہد جاہلیت کی بات ہے۔ مگر اسلام میں بھی یہ خاندان بہت ہی شریف اور نہایت ہی نامور مانا جاتا تھا۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ اسی خاندان کے لوگوں کو یہ قصد سنارہ ہے تھے اور انہیں کافر شرافت نہیں کی کرنے کے لئے کہا تھا کہ تم جن کی نسل میں ہو وہ تو خود ایک لونڈی تھیں۔ بات یہ ہے کہ جس خاندان میں تقویٰ ہو وہ بہر حال شریف ہے ورنہ کچھ بھی نہیں۔

اور کھونج نمل سکے گا۔ یہ اس وقت کی بات ہے جب انہیں اور ان کے فرزند (امام علیل علیہ السلام) کو لے کے ابراہیم علیہ السلام کے چلے تھے۔ ابو جہنم بن حذیفہ بن عامر کہتے ہیں: اللہ تعالیٰ نے ابراہیم علیہ السلام پر وحی نازل کر کے حکم دیا کہ بلد الحرام (مکہ مبارکہ) چلے جائیں۔ انتقال امر میں ابراہیم علیہ السلام براق پر سوار ہوئے۔ امام علیل علیہ السلام دو برس کے تھے اپنے آگے بھالیا اور ہا جزو کو پیچھے ساتھ میں جریئل علیہ السلام تھے۔ جو بیت اللہ کا راستہ بتاتے چل رہے تھے۔ اسی کیفیت سے مکہ پیچھے تو وہاں امام علیل علیہ السلام اور ان کی ماں کو بیت اللہ کے ایک گوشے میں اٹارا اور خود شام واپس آگئے۔

عقبہ بن ابی شیر نے محمد بن علی علیہ السلام سے پوچھا: ”عربی زبان میں پہلے پہل کس نے کلام کیا تھا؟“

جواب دیا: ”امام علیل بن ابراہیم علیہ السلام نے جب کوہ نیرہ برس کے تھے۔“

(محمد بن علی کی کنیت ابو جعفر تھی۔ عقبہ کہتے ہیں) میں نے پوچھا: ”ابو جعفر! اس سے پہلے لوگوں کی زبان کیا تھی؟“  
کہا: ”عبرانی۔“

میں نے مکروسوال کیا: ”اللہ تعالیٰ اس زمانے میں اپنے قشیروں اور ہندوؤں پر کس زبان میں اپنا کلام نازل کرتا تھا؟“

جواب دیا: ”عبرانی میں۔“

محمد بن عمر الاسلامی کئی اہل علم سے روایت کرتے ہیں: امام علیل علیہ السلام جب پیدا ہوئے اسی زمانے میں عربی زبان ان کو الہام ہوئی۔ بخلاف ان کے تمام دوسرے فرزند ان ابراہیم کی وہی زبان تھی جو ان کے باپ کی تھی (عبرانی یا سریانی)۔

محمد بن اسحاق کہتے ہیں: امام علیل علیہ السلام نے عربی میں کلام تھیں کیا تھا اور اپنے باپ کی مخالفت جائز نہیں رکھتی۔ عربی میں تو ان کی اولاد میں سے پہلے پہل ان لوگوں نے کلام کیا ہے جو ماں کی جانب سے رعلہ بنت محبوب بن یعراب بن اوزان بن جرمہ بن عامر بن سباب بن مقططن بن عابر بن شاعر بن الرحمن بن سام بن فوح علیہ السلام کی اولاد تھے۔

یحییٰ بن عبد اللہ کہتے ہیں یہ روایت صحیح علی مبنی و علیہ السلام نے اپنا ختنہ اس وقت کیا جب وہ تیرہ برس کے تھے۔

علی بن رباح تھی سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”تمام عرب امام علیل بن ابراہیم علیہ السلام کی اولاد ہیں۔“

محمد بن اسحاق بن یساز او محمد بن اسحاق الکنی وہ نوں صاحبوں کا بیان ہے۔ امام علیل بن ابراہیم علیہ السلام کے بارہ لاکے ہوئے۔

نیا ذہن، کہ بفت اور نابت بھی انہیں کو کہتے ہیں اور خلف اکبر بھی وہی تھے۔

قیدار

اذبل

منی، کہ انہیں کا نام منشی بھی ہے۔

مسع، کہ مستمان بھی انہیں کو کہتے ہیں۔

دماء، کہ دماء سے بھی وہی موسوم ہیں اور انہیں کے نام سے دوستہ الجدل منسوب ہے۔

|        |    |
|--------|----|
| ماشی   | ۲۷ |
| آذر    | ۲۸ |
| طہما   | ۲۹ |
| فیطور  | ۳۰ |
| نیشن   | ۳۱ |
| قید ما | ۳۲ |

ان سب کی ماں رعلہ تھیں جو بروایت محمد بن اسحاق بن یار مضاض بن عمرو جزءی کی اور بروایت محمد بن السابکی، یثجب بن یعرب کی بیٹی تھیں۔ یثجب کا سلسلہ نسب محمد بن السابک کی پہلی روایت میں آچکا ہے۔ محمد بن السابک یہ بھی کہتے ہیں کہ رعلہ جرمیہ سے پہلے اسماعیل علیہ السلام نے عمالقہ میں بھی ایک عورت سے نکاح کیا تھا۔ جس کے باپ کا نام صبدی تھا۔ یہ بھی عورت ہے کہ ابراہیم علیہ السلام جب اس کے پاس آئے تھے تو وہ سخت کلامی سے پیش آئی تھی۔ اسماعیل علیہ السلام نے اس کو چھوڑ دیا اور اس سے کوئی اولاد پیدا نہ ہوئی۔

زید بن اسلم کہتے ہیں: اسماعیل علیہ السلام جب میں (۲۰) برس کے ہوئے تو ان کی ماں ہاجرہ نوے (۹۰) برس کی عمر میں انتقال کر گئیں۔ اسماعیل علیہ السلام نے انہیں مقام حجر میں دفن کیا۔

ابو جنم کہتے ہیں: اللہ تعالیٰ نے ابراہیم علیہ السلام پر وحی نازل کی کہ بیت اللہ (خانہ کعبہ) کی تعمیر کریں۔ ابراہیم علیہ السلام اس وقت سو (۱۰۰) برس کے تھے۔ اور اسماعیل علیہ السلام تمیں (۳۰) برس کے۔ دونوں پیغمبروں نے مل کر یہ عمارت بنائی۔ ابراہیم علیہ السلام کے بعد اسماعیل علیہ السلام نے انتقال کیا تو اپنی ماں کے ساتھ کجھے کے متصل حجر کے اندر دفن ہوئے۔ ان کی وفات پر نابت بن اسماعیل علیہ السلام خانہ کعبہ کے متولی ہوئے۔ قوم جرمیہ کے لوگ جوان کے ماموں تھے وہ بھی اس تولیت میں شریک تھے۔ اسحاق بن عبد اللہ بن ابی فروہ کہتے ہیں: بجز تین پیغمبروں کے اور کسی پیغمبر کی قبر معلوم نہیں۔

اسماعیل علیہ السلام کی قبر جو میزاب کے تلے رکن اور خانہ کعبہ کے درمیان ہے۔

ہود علیہ السلام کی قبر جوریت کے ایک بہت بڑے ترجیحی وضع کے ایک ٹیلے کے اندر ہے جو میں کے ایک پھاڑ کے نیچے واقع ہے۔ اس قبر پر تندی کا درخت بھی ہے اور یہ بہت ہی گرم مقام ہے۔

رسول اللہ علیہ السلام کی قبر کو درحقیقت تینوں قبریں انہیں پیغمبروں کی قبریں ہیں۔

صلوات اللہ علیہم اجمعین

# مَابَيْنَ آدَمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَمُحَمَّدًا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

حضرت آدم علیہ السلام اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

کے درمیان کا زمانہ

عکر مدد ہی خدا کہتے ہیں: آدم ﷺ اور نوح ﷺ کے درمیان دس قرون کا زمانہ حائل ہے۔ یہ تمام شیئں دین اسلام پر قائم تھیں۔

محمد بن عمرہ بن واقعہ الاسلامی کئی اہل علم سے روایت کرتے ہیں جن کا قول یہ ہے: آدم و نوح ﷺ کے درمیان دس قرن گز رہے۔ ہر قرن ایک سو (۱۰۰) برس نوح و ابراہیم ﷺ کے درمیان دس قرن ہر قرن سو برس۔ ابراہیم و موسیٰ بن عمران ﷺ کے درمیان دس قرن ہر قرن سو برس۔

ابن عباس رض کہتے ہیں: موسیٰ بن عرمان و عیسیٰ بن مریم صلی اللہ علیہ وسلم کے درمیان ایک ہزار نو سو (۱۹۰۰) برس گزرے۔ یہ درمیانی زمانہ عہد فترت <sup>۱</sup> نہ تھا۔ ان دونوں پیغمبروں کے درمیانی عہد میں بنی اسرائیل میں ایک پیغمبر مبعث ہوئے اور دوسری قوموں میں جو پیغمبر بھیجے گئے وہ ان کے علاوہ ہیں۔ عیسیٰ ع کی ولادت اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے درمیان پانچ سو اہنگ (۵۲۹) برس کا فصل ہے۔ جس کے ابتدائی زمانے میں تین پیغمبر مبعث ہوئے۔ کلام اللہ میں اسی کے متعلق ہے:

﴿أَذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمَا اثْنَيْنِ فَكَذَّبُوهُمَا فَعَزَّزْنَا بِثَالِثٍ﴾

”وہ واقعہ یاد کرو جب ہم نے ان کے پاس دو شخص بھیج گئے تو انہوں نے ان کی تکنیک کی آخر ہم نے تیسرے سے انہیں غلپر دیا۔“

وہ تیسرے پیغمبر شمعون غازی<sup>ؑ</sup> تھے۔ جن کی بدولت غائب حاصل ہوا۔ رہنماؤں میں سے تھے۔

عبد فترت جس میں اللہ تعالیٰ نے کوئی رسول نہ بھیجا، اس سوچوتیس برس رہا۔

① عہد فقرت: وہ زمانہ جس میں ایک پیغمبر کے بعد دوسرا پیغمبر مسیح نہ ہوا ہو۔

۲) حواریٰ: حضرت عیسیٰ ﷺ کے انصار میں تھا۔

عیسیٰ بن مریم ﷺ کے بارہ حواری تھے۔ ان کی پیروی تو بہوں نے کی مگر ان سب میں حواری بارہ ہی تھے۔ حواریوں میں دھوپی اور شکاری (صیاد) بھی تھے۔ یہ سب لوگ پیشہ ور دستکار تھے کہ اپنے بھوؤں سے کام کرتے تھے۔ ہی حواری اصنیاء (برگزیدہ) لئے۔

عیسیٰ ﷺ جب اٹھائے گئے ہیں تو بتیں (۳۲) برس چھ (۶) میئنے کے تھے۔ ان کی نبوت (۳۰) میئنے رہی۔ اللہ تعالیٰ نے انہیں مع جسم کے اٹھایا۔ وہ اس وقت زندہ ہیں عقریب ڈینا میں واپس آئیں گے، ڈینا کے باادشاہ ہو جائیں گے پھر اسی طرح وفات پائیں گے جس طرح سب لوگوں کو وفات ہوا کرتی ہے۔

عیسیٰ ﷺ کی بستی کا نام ناصرہ تھا۔ ان کے اصحاب کو ناصری کہتے تھے۔ اور خود حضرت عیسیٰ ﷺ ناصری کہے جاتے تھے۔ نصاری کا نام اسی لئے نصاری پڑا۔

### انبياء عليهما السلام کے نام و نسب

ابوذر ہنی اللہ کہتے ہیں: ”میں نے رسول اللہ ﷺ سے استفسار کیا کہ پبلے نبی کون تھے؟“ فرمایا: ”آدم ﷺ“

میں نے گزارش کی: ”کیا وہ نبی تھے؟“

فرمایا: ”ہاں! وہ ایسے نبی تھے کہ اللہ تعالیٰ ان سے کلام کرتا تھا۔“

عرض کی: ”اچھا تو رسول کتنے تھے؟“

فرمایا: ”تین سو پندرہ (۳۱۵) کی ایک بڑی تعداد۔“

جعفر بن ربعہ ہنی اللہ اور زیاد رضی اللہ عنہ (مصعب ہنی اللہ کے آزاد غلام) کہتے ہیں: ”رسول اللہ ﷺ سے آدم ﷺ کے متعلق سوال کیا گیا کہ آیا وہ نبی تھے؟“ فرمایا: ”کیوں نہیں! وہ نبی تھے۔ اللہ تعالیٰ ان سے کلام کرتا تھا۔“

محمد بن السائب الحکی کہتے ہیں: ”پبلے پہل جو نبی (پیغمبر) مسحوت ہوئے وہ اور نیس ﷺ تھے۔ خونخ بن یازد بن مہلائل بن قیمان بن اوش بن شیث بن آدم ﷺ وہی ہیں۔“

\* نوح ﷺ بن ملک بن متولیخ بن خنوخ ﷺ، کہ اور نیس ﷺ وہی تھے۔

\* ابراہیم ﷺ بن تاریخ بن ناھور بن سارو غ بن ارغوان بن فالح بن عابر بن شاخ بن ارجمند بن سام بن نوح ﷺ

\* اسماعیل اور اسحاق ﷺ فرزندان ابراہیم ﷺ۔

\* یعقوب بن اسحاق بن ابراہیم ﷺ۔

\* یوسف بن یعقوب بن اسحاق ﷺ۔

\* لوط ﷺ بن باران بن تاریخ بن ناھور بن سارو غ، کہ خلیل الرحمٰن ابراہیم ﷺ کے نسبتی تھے۔

- ١٦٣ حود علیہ السلام بن عبد اللہ بن الحکوہ بن عاد بن عموم بن ارم بن سام بن نوح علیہ السلام۔
- ١٦٤ صالح علیہ السلام بن آصف بن کماش بن ازدوم بن شمود بن جاشر بن ارم بن سام بن نوح علیہ السلام۔
- ١٦٥ شعیب علیہ السلام بن یوب بن عیفاء بن مدین بن ابراہیم خلیل الرحمن علیہ السلام۔
- ١٦٦ موسیٰ وہارون علیہ السلام فرزند عمران بن قاہش بن لاوی بن یعقوب بن اسحاق بن ابراہیم علیہ السلام۔
- ١٦٧ الیاس علیہ السلام بن کثیر بن العازب بن ہارون علیہ السلام بن عمران بن قاہش بن لاوی بن یعقوب علیہ السلام۔
- ١٦٨ سیح علیہ السلام بن عزیز بن نشوی تلخ بن افرایم بن یوسف بن یعقوب بن اسحاق علیہ السلام۔
- ١٦٩ یوس علیہ السلام بن متیٰ کہ فرزندان یعقوب بن اسحاق بن ابراہیم علیہ السلام کے سلسلہ نسب میں تھے۔
- ١٧٠ الیوب علیہ السلام بن زارج بن اموص بن لیفڑن بن اعیض بن اسحاق بن ابراہیم علیہ السلام۔
- ١٧١ داؤد علیہ السلام بن ایشا بن عوید بن باعر بن سلمون بن نخشور عینیاذب بن ارم بن حضرون بن فارض بن یہوذہ بن یعقوب بن اسحاق بن ابراہیم علیہ السلام۔
- ١٧٢ سلیمان بن داؤد علیہ السلام۔
- ١٧٣ رکریا بن بشوی کہ یہوذہ ابن یعقوب کی نسل میں تھے۔
- ١٧٤ سیحی بن رکریا علیہ السلام۔
- ١٧٥ عیلی بن مریم علیہ السلام بنت عمران بن ماثان کہ یہوذہ ابن یعقوب کی اولاد میں تھے۔
- ١٧٦ محمد رسول اللہ علیہ السلام بن عبد اللہ بن عبدالمطلب بن ہاشم۔

### سلسلہ نسب سید البشر سیدنا محمد رسول اللہ علیہ السلام تا ابو البشر حضرت آدم علیہ السلام

ہشام بن محمد بن السائب بن بشیر الکھنی کہتے ہیں: میں ہنوز لڑکا ہی تھا کہ میرے والد نے رسول اللہ علیہ السلام کے سلسلہ نسب کی یوں تعلیم دی۔

محمد الطیب المبارک (علیہ السلام) ابن عبد اللہ بن عبدالمطلب جن کا نام عیینہ الحمد تھا۔ ابن ہاشم جن کا نام عمر و تھا۔ ابن عبد مناف، جن کا نام غیرہ تھا، ابن قصیٰ جن کا نام زید تھا۔ ابن کلاب بن مرہ بن گلب بن غالب بن فہر، جامد قرشیت نہری تک پہنچا ہے جو فہر سے ما فوق گزرے ہیں۔ انہیں قرشی یا قریشی نہیں کہتے۔ کتابی کہتے ہی: فہر کے والد مالک بن النضر تھے۔ نظر کا نام قیس تھا۔ ابن کتابیہ بن حزیمہ بن مدرکہ، جن کا نام عمر و تھا، ابن الیاس بن نصر بن نزار بن معد بن عدنان۔

کریمہ بنی مخزوم بنت مقداد بنی مخزوم بن الاسود البرانی سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ السلام نے فرمایا معد کے والد عدنان تھے۔

ابن اود بن یریٰ بن اعراق الغری۔

ابن عباس ہی مخزوم سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ السلام جب نسب کا تذکرہ فرماتے تو اپنے سلسلہ نسب کو معد بن عدنان بن

اُودے سے آگے نہ بڑھاتے بلکہ یہاں تک پہنچ کر رُک جاتے اور ارشاد فرماتے، سلسلہ نسب ملانے والے جھوٹے ہیں۔ اللہ تعالیٰ تو فرماتا ہے:

﴿ وَقَوْنَا يَبْنِيَنَ ذَالِكَ كَثِيرًا ﴾  
”اس پنج میں بہت سی سلیں گزریں“۔

ابن عباس رض کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ اگر اس کو (یعنی عدنان بن اُودے آگے کے سلسلہ نسب کو) جانتا چاہتے تو جان لئے ہوتے۔

عمرو بن میکون سے روایت ہے کہ عبد اللہ آیت و عاداً و شوداً پڑھتے تھے اور کہتے تھے کہ جو لوگ ان کے (یعنی عاد و شود) نے بعد گزرے انہیں بچر خدا کے اور کوئی نہیں جانتا تھا۔ سلسلہ نسب ملانے والے (نواب) جھوٹے ہیں۔

ہشام بن محمد اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ معید اسماعیل علیہ نبی و علیہ السلام کے درمیان تینیں (۳۰) سے کچھ اور پیشیں گزری ہیں۔ وہ یعنی محمد بن الصائب ان پشوتوں کے نام نہیں لیتے تھے۔ اور ان کے سلسلے ملاتے تھے۔ عجب نہیں یہ اس لئے چھوڑ دیا ہو کہ ابو صالح کی حدیث برداشت ابن عباس رض ان کے گوش گزار ہوئی ہو کہ رسول اللہ ﷺ جب سلسلہ نسب پیان کرنے میں معد بن عدنان تک پہنچتے تھے تو رُک جاتے تھے۔

ہشام کہتے ہیں ایک شخص نے میرے والد سے مجھے یہ روایت سنائی مگر خود میں نے ان سے یہ روایت نہیں سنی تھی۔ وہ روایت یہ ہے کہ میرے والد معد بن عدنان کا سلسلہ نسب یوں بیان کرتے تھے: معد بن عدنان بن اُود بن سعیین بن سلامان بن عوص بن یوز بن قمواں بن ابی بن العوام بن ناشد بن حزب بن بلاد بن مدافع بن طانخ بن جاحم بن ناٹش بن ماجی بن عینی بن عقر بن عبید بن الوعا بن حمدان بن بزر بن یثربی بن لحرن بن بخش بن ارعوی بن عینی بن ویثان بن عصیر بن اقا و بن ایہام بن مقصی بن ناٹش بن زارج بن شعبی بن مفری بن عرام بن قیدر بن اسماعیل علیہ السلام بن ابراہیم علیہ السلام۔

ہشام بن محمد کہتے ہیں: نذر کے ایک شخص نے جس کی لکنیت ابو یعقوب تھی اور جو بنی اسرائیل کے مسلمین میں سے تھا، اسرائیلیوں (یہودیوں) کی کتابیں بھی پڑھتی تھیں ان کے علوم سے بھی باخبر تھا۔ اس نے بیان کیا کہ یہ نام عبرانی زبان سے ترجمہ ہوئے ہیں بورخ ابن ناریہ نے ارمیا کے کاتب تھے۔ معد بن عدنان کا سلسلہ نسب اپنے ہاں ثابت کیا ہے۔ اپنی کتابوں میں لکھا ہے۔ اخبار اہل کتاب و علماء یہودیں مشہور ہے اور ان کی کتابوں میں مذکور ہے جو نام انہوں نے لکھے ہیں۔ انہیں ناموں کے قریب قریب ہیں جو باہمی اختلاف ہے وہ زبان کی حیثیت سے ہے، کیونکہ ہشام بن محمد کہتے ہیں: میں نے ایک شخص کو یہ کہتے ہوئے سنائے کہ معد، عیسیٰ ابن مریم علیہ السلام کے عہد میں تھے۔ ان کا سلسلہ نسب یوں ہے:

معد بن عدنان بن اُود بن زید بن یقدیر بن یقدم بن امین بن مخمر بن صابووح ابن ہمیش بن بشیب بن یعرب بن العوام بن سلیمان بن حخل بن قیدر بن اسماعیل علیہ السلام بن ابراہیم علیہ السلام۔

ہشام کہتے ہیں کہ بعض علماء نے سلسلہ انساب میں عوام کو ہمیش پر مقدم رکھا ہے (یعنی پہلے ہمیش کا زمانہ گزرائے پھر عوام

ہوئے ہیں) ان راویوں نے عوام کو ہمیشہ کی اولاد میں قرار دیا ہے۔

ہارون بن ابوینی شامی کہتے ہیں محمد بن اسحاق اپنی بعض رواتوں میں معد بن عدنان کا سلسلہ نسب دوسرے طریق پر

بیان کرتے تھے وہ یوں کہتے تھے:

معد بن عدنان بن مقوم بن ناحور بن تیرج بن مغرب بن یحیب بن نابت بن اسماعیل علیہ السلام۔

انہیں کی ایک دوسری روایت ہے: معد بن عدنان بن اود بن اتحب بن ایوب بن قیدر بن اسماعیل بن ابراہیم علیہ السلام۔

محمد بن اسحاق کہتے ہیں قصی بن کلاب نے بعض اشعار میں اپنے آپ کو قیدر کے سلسلہ نسب میں ظاہر کیا ہے۔

محمد بن سعد (مصنف کتاب): مجھے ہشام محمد بن السابع الحکی نے اپنے والد کی روایت سے قصی کا وہ شعر یوں پڑھ کے

ستایا تھا:

فلست لحاضن ان لوئائل بہا اولاد قیدر والبیت

”یعنی قیدر و عبیت کی اولاد نے از روئے شرف قدیم و سلسلہ کہن اگر تربیت دوائیگی سے نسبت نہیں رکھتی ہے تو پھر میں اس سے بری ہوں“۔

ابو عبد اللہ محمد بن سعد معد کے قیدر بن اسماعیل علیہ السلام کی اولاد میں ہونے کی نسبت مجھے علاجے انساب میں کوئی اختلاف نظر نہ آیا، یہ جو بنتی اختلاف ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ راویوں کو ان کا سلسلہ نسب یاد نہ رہا تھا۔ بلکہ یہ اہل کتاب سے مأخذ ہے کہ انہیں سے عربی میں یہ نام نقل ہوئے اور اسی بنا پر اختلاف بھی پیدا ہوا۔ یہ طریق اگر درست و صحیح ہوتا اور اس سلسلہ میں کوئی غلطی نہ ہوتی تو سب سے بڑھ کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اس کا علم ہونا چاہئے تھا۔ ہمارے نزدیک تو امر حق یہ ہے کہ معد بن عدنان تک ہم اس سلسلے کا تسلیل متفقین مانتے ہیں۔ پھر اس کے اوپر عدنان سے لے کے اسماعیل بن ابراہیم علیہ السلام تک خاموش رہتے ہیں۔

عروہ بن الزیر علیہ السلام کہتے ہیں ہم نے کسی کو ایسا نہ پایا جو معد بن عدنان سے اوپر کے سلسلہ النسب سے آگاہ ہوتا۔

ابوالاسود کہتے ہیں میں نے ابو بکر بن سلیمان بن ابی حمزة کو یہ کہتے ہوئے سنا کہ معد بن عدنان سے اوپر کے سلسلہ نسب کے متغلق ہم کو نہ تو کسی عالم کے علم میں کوئی ثابت و مستحق بات ملی اور نہ کسی شاعر کے شعر میں۔

عبداللہ بن خالد سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: مضر کو برانہ کہو (گالیاں نہ دو) وہ تو اسلام لاچکے تھے (مسلمان ہو گئے تھے)۔

محمد بن السابع کہتے ہیں: جنت نظر نے (بنو کذ نظر) جب یمن کے قلعوں پر حملہ کیا ہے تو معد بھی اس مہم میں بخت نظر ہی کے ساتھ تھے۔

محمد بن السابع کہتے ہیں: معد بن عدنان کی اولاد حسب ذیل ہے۔

① نزار، کہ ثبوت و ثروت و خلافت انہیں کی اولاد میں ہے۔ ② قص ③ قاصہ ④ اسما ⑤ الغرف ⑥ عوف

۶ شک ۸ حیدان ۹ حیدہ ۱۰ عبد الرناح ۱۱ جنید ۱۲ جنادہ ۱۳ احمد ۱۴ ایاد۔

ان سب کی ماں مقام تھیں، بنت جوشم بن جلبہ بن عمرو بن ودہ بن جرہم اور قضاۓ ان کی ماں کے بھائی (ماموں) تھے۔ مگر بعض نبی قضاۓ اور بعض علمائے انساب کہتے ہیں کہ قضاۓ معد کے بیٹے تھے اور معد کی کنیت انہیں کے نام پر تھی (یعنی ابو عمرو)۔ واللہ اعلم۔  
قضاۓ کا نام عمرو تھا۔ وہ قضاۓ اس لئے کہے گئے کہ اپنی قوم سے منقطع و منقطع ہو کے دوسرے لوگوں سے جا ملے۔ انقضائے کی جگہ انقضائے کہنا یا ان لوگوں کی زبان ہے۔

زار کے علاوہ معد بن عدنان کی اور حسن بن عدنان کی سب تدریج اولاد تھی سب کی سب دوسرے قبائل میں پھیل گئی۔ جن میں بعض معدی سے منسوب رہے۔ زار بن معد کے صلب سے مضر و ایاد پیدا ہوئے جن کی ماں سودہ بنت عکت تھیں۔ زار کی کنیت ایاد، ہی کے نام پر تھی۔ (یعنی ابو ایاد) تیرے فرزند ربعیہ تھے کہ ربعیہ الفرس وہی ہیں اور انہیں کو الششم کہتے ہیں، چوتھے انمار تھے۔ ربعیہ و انمار کی ماں خداہ بنت وعلان بن جوشم بن جلبہ بن عمرو بن جرہم تھیں۔ مضر کو مضر الحمراء ایاد الشمطاء و ایاد البخاریہ کو ربعیہ الفرس اور انمار الحمار کہتے تھے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ بھیلہ و خشم کے والد انمار تھے۔ واللہ اعلم۔

ہشام بن محمد اپنے والد محمد بن السائب وغیرہ سے روایت کرتے ہیں۔ ابراہیم علیہ السلام کا باپ آذر تھا۔ قرآن میں تو اسی طرح ہے مگر تورات میں ابراہیم علیہ السلام کو تاریخ کا کہا ہے اور بعض یوں کہتے ہیں۔

آذر بن تاریخ بن ناحور بن سارو غ کر انہیں شروع بھی کہتے ہیں، ابن ارغوان کہ انہیں ارعوا بھی کہتے ہیں، ابن فالع کہ انہیں فالع بھی کہتے ہیں۔ ابن عابر بن شالع کران کوشالع بھی کہتے ہیں۔ ابن ارشد بن سام بن نوح پیغمبر علیہ السلام، ابن لمک بن متولع کر انہیں مطلع بھی کہتے ہیں۔ ابن خوش کہ وہی اور لیس علیہ السلام پیغمبر تھے۔ ابن یزد کہ الیارذ بھی وہی ہیں اور انہیں کو الیاذر بھی کہتے ہیں۔ ابن عہلہ لیل بن قیمان بن اوس بن شیعہ علیہ السلام کر انہیں کوش بھی کہتے ہیں اور وہی ہے اللہ بھی ہیں۔ ابن آدم صلی اللہ علیہ وسلم تسیلماً کشرا۔

## امهات سیدنا نبی کریم ﷺ کا سلسلہ نسب

### والدہ کی طرف سے حضور ﷺ کا سلسلہ نسب

محمد بن السائب کہتے ہیں: رسول اللہ ﷺ کی والدہ آمنہ تھیں؛ بنت وہب بن عبد مناف بن زہرہ بن کلاب بن مزہ۔ آمنہ کی والدہ برہ تھیں؛ بنت عبد العزیز بن عثمان بن عبد الدار بن قصی بن کلاب برہ کی والدہ ام حبیب تھیں؛ بنت اسد بن عبد العزیز بن قصی بن کلاب۔

ام حبیب کی والدہ برہ تھیں؛ بنت حوف بن عبد بن عویس بن عدنی بن عدی بن کعب بن اتوی۔ برہ کی والدہ فلاہ تھیں؛ بنت حارث بن مالک بن جاشہ بن غنم بن الحیان بن عادیہ بن صعصعہ بن کعب بن ہند بن طائی بن الحیان بن نذیل بن مدرک بن الیاس بن مضر۔

فلاہ کی والدہ امیہ تھیں؛ بنت مالک بن غنم بن الحیان بن عادیہ بن صعصعہ۔

امیہ کی والدہ دُب تھیں؛ بنت ثعلبہ بن الحارث بن حبیب بن بعد بن نذیل بن مدرک۔

دُب کی والدہ عائشہ تھیں؛ بنت عاضہ بن خطیب بن ثقیف کہ انہیں کا نام قسی بھی تھا، بن مذہب بن بکر بن ہوازن بن منصور بن عکرمہ بن حشفہ بن قیس بن عیلان کہ ان کا نام الیاس تھا، بن مضر۔

عائشہ کی والدہ لیلی تھیں؛ بنت عوف بن قسی، کہ انہیں کو ثقیف بھی کہتے ہیں۔

وہب بن عبد مناف بن زہرہ کہ رسول اللہ ﷺ کے اداۃ تھے، ان کی والدہ قیلہ تھیں اور یہ بھی کہا جاتا ہے کہ ہند بنت ابی قیلہ ان کی والدہ تھیں۔ ابو قیلہ کا نام وجز تھا، بن غالب بن الحارث بن عمرو بن ہلکان بن افسی بن حارث کہ قبلہ خزانہ کے تھے۔

قیلہ یا ہند بنت ابی قیلہ کی والدہ سلیلی تھیں؛ بنت اتوی بن غالب بن فہر بن مالک بن الفضر بن کنانہ۔

سلیلی کی والدہ ماویہ تھیں؛ بنت کعب بن اقین، جو قبیلہ قضاۓ کے تھے۔

وجز (ابوقیلہ) ابی غالب کی والدہ سلافہ تھیں؛ بنت وہب بن الکبیر بن مجدد بن عمرو کہ ازروئے خاندان بنی عمرو بن عوف اور امہ دے قبیلہ اوس کے سلسلہ میں تھے۔

سلافہ کی والدہ قیس کی بیٹی تھیں اور قیس ریسید کے بیٹے اوزنی مازن میں تھے۔ یعنی مازن بن الوی بن مکان اقصی جو اسلم بن اقصی کے بھائی تھے۔

ان کی والدہ بنت تھیں۔ بنت عبید بن الحارث کہ حارث بن الخزر رج کے خاندان میں تھے۔

عبد مناف بن زہرہ کی والدہ مُحَمَّل تھیں، بنتِ مالک بن قُضیَّہ بن سعد، بن طیع بن عمر و کے قبیلہ خزاعہ کے تھے۔  
زہرہ بن کلاب کی والدہ اُمّ قصیٰ تھیں جن کا نام فاطمہ تھا۔ بنتِ سعد بن سیل، کہ انہیں کا نام خیر بھی ہے، بن جمالہ بن عوف بن عامر الجادر، کے قبیلہ ازد کے تھے۔

محمد بن السائب کہتے ہیں میں نے رسول اللہ ﷺ کے سلسلہ مادری میں پانو (۵۰۰) ماڈل کے نام لکھے مگر ان میں کسی ایک کے متعلق میں نے زنا (یعنی جائز تعلق) اور کوئی ایسی بات نہ پائی جس کا علاقہ رسوم جاہلیت سے تھا۔

جعفر التسلیم بن محمد اپنے والد محمد بن علی التسلیم بن الحسین علیہ السلام (بن علی علیہ السلام بن ابی طالب) سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: «اقعیہ ہے کہ میں فقط نکاح سے نکلا ہوں سفاح سے نہیں نکلا ہوں۔ آدم سے لے کر اب تک (یہی عقاف و طہارت نسل میں چلی آئی) اہل جاہلیت کے سفاح کا مجھ پر کچھ بھی شائبہ نہ پڑا۔ میں نکلا ہوں تو صرف طہارت سے نکلا ہوں۔

عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میں آدم علیہ السلام سے لے کے اب تک نکاح سے نکلا ہوں سفاح سے نہیں نکلا ہوں۔

(ام المؤمنین) عائشہ رضی اللہ عنہا (صلی اللہ علیہ وسلم) سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میں نکاح سے نکلا ہوں سفاح سے نہیں نکلا ہوں (یعنی خود آنحضرت علیہ السلام) ہی نہیں بلکہ تمام آبائی حضرت رسالت تاب آدم علیہ السلام کی تولید نکاح شرعی سے ہوئی جس پر ناجائز تعلقات کا کہ عہد جاہلیت میں پر اصناف متنوع معمول و مروج تھے، مطلق پر تو تک نہیں پڑا۔

## فواطم و عواتک

### رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سلسلہ مادری کی پاکیزہ فطرت بیبیاں

عاتکہ کلام عرب میں ایسی بی بی کو کہتے ہیں جو پاک و طاہر ہو (از روئے لفظ عاتک و عاتکہ شریف و کریم و غالص اللسون و صافی مزانج کو کہتے ہیں، خصوصاً وہ بیبیاں جو اس قدر خوبیوں میں بھی ہوں کہ اس کی کثرت سے جسم سرخ ہو رہا ہو۔ فالطمہ وہ لڑکی جس کا دودھ چھڑایا گیا ہو یا اپنی ماں سے جدا کر دی گئی ہو۔ عرب میں ان خواتین کی شرافت ضرب المثل تھی۔ اور اسی بنا پر غزوہ حنین میں آنحضرت ﷺ نے فرمایا تھا: ”میں فواطم و عواتک کی اولاد ہوں“۔

محمد بن السائب الکھنی کہتے ہیں: عبد العزیز بن عثمان بن عبد الدار بن قصی کی ماں جن کے سلسلہ میں رسول اللہ ﷺ پیدا ہوئے۔ ہبھیہ تھیں۔ بنت عمر و بن عثوارہ بن عائش بن ظریب بن الحارث بن فہر۔  
ہبھیہ کی ماں لیلیٰ تھیں، بنت ہلال بن وہبیب بن نضبہ بن الحارث بن فہر۔  
لیلیٰ کی ماں سلمیٰ تھیں، بنت مخارب بن فہر۔

سلمیٰ کی ماں (۱) عاتکہ تھیں، بنت مخدال بن الفضر بن کنانہ۔

عمرو بن عثوارہ بن عائش بن ظریب بن الحارث بن فہر کی ماں (۲) عاتکہ تھیں، بنت عمرو و بن سعد و بن عوف و بن قصی۔

عاتکہ کی ماں (الف) فاطمہ تھیں، بنت ہلال بن عمرو و بن شمارہ کہ قبیلہ ازد کے تھے۔

اسد بن عبد العزیز بن قصی کی ماں، جن کے سلسلے میں رسول اللہ ﷺ پیدا ہوئے، خطیاً تھیں، ان کا نام ریط تھا بنت کعب بن سعد بن شیم بن مرہ۔

اسد بن سعد بن قیم کی ماں نعم تھیں، بنت شبلہ بن واٹکہ بن عمرو و بن شیبان بن مخارب بن فہر نعم کی ماں تاہیہ تھیں، بنت الحارث بن متعقد بن عمرو و بن معیض بن عامر بن لوی۔

تاہیہ کی ماں سلمیٰ تھیں، بنت ربیعہ بن وہبیب بن صباب بن جہیز بن عبد بن معیض بن عامر بن لوی۔

سلمیٰ کی ماں خدیجہ تھیں، بنت سعد بن سہم۔

خدیجہ کی ماں (۳) عاتکہ تھیں، بن عبدہ بن ذکوان بن غاضرہ بن صagus۔

ضهاب بن جمیر بن عبد بن معیض کی ماں (ب) فاطمہ تھیں۔ بنت عوف بن الحارث بن عبد مناہ بن کنانہ۔ عبد بن عوف بن عدی بن کعب کی ماں، جن کے سلسلے میں رسول اللہ ﷺ پیدا ہوئے۔ فتحیہ تھیں، بنت عمرو بن سلویں بن کعب بن عمرو کے قبلہ خزانہ کے تھے۔

فتحیہ کی ماں (۲) عائشہ تھیں بنت مدحیج بن مرہ بن عبد مناہ بن کنانہ۔

یتیام بیباں رسول اللہ ﷺ کی والدہ کے سلسلہ میں ہیں۔

عبداللہ بن عبدالمطلب بن ہاشم (یعنی رسول اللہ ﷺ کے والد) کی ماں (ج) فاطمہ تھیں۔ بنت عمرو بن عمار بن عمران بن مخزوم۔ سلسلہ فاطمہ میں رسول اللہ ﷺ سے قریب ترین فاطمہ ہی ہوتی ہیں۔

فاطمہ کی ماں حضرت تھیں بنت عبد بن عمران بن مخزوم۔

صفرا کی ماں تخریج تھیں، بنت عبد بن قصی۔

تخریج کی ماں سلمی تھیں، بنت عامر بن عیمرہ بن ودیقہ بن الحارث بن فہر۔

سلمی کی ماں (۴) عائشہ تھیں بنت عبد اللہ واکلہ بن ظریب بن عیاذہ بن عمرو بن بکر بن یشکر بن الحارث کے عداوان بن عمرو قیس وہی ہیں اور عبد اللہ بن حرب بن واکلہ بھی انہیں کو کہا جاتا ہے۔

عبداللہ بن واکلہ بن ظریب کی ماں (۵) فاطمہ تھیں، بنت عامر بن ظریب بن عیاذہ۔

عمران بن مخزوم کی ماں سعیدی تھیں، بنت وہب بن تمیم بن غالب۔

سعیدی کی ماں (۶) عائشہ تھیں، بنت بلال بن وہب بن ضبہ۔

ہاشم بن عبد المناف بن قصی کی ماں (۷) عائشہ تھیں، بنت مرہ بن بلال، بن فارج بن ذکوان، بن شبلہ، بن یہود، بن سلیم، بن منصور، بن عکرمہ، بن حصفہ، بن عیلان، سلسلہ عوائک میں رسول اللہ ﷺ سے قریب ترین عائشہ کی بھی ہوتی ہیں۔

بلال بن فارج بن ذکوان کی ماں (۸) فاطمہ تھیں، بنت عبد بن رواس، بن کلاب، بن ربیعہ۔

کلاب بن ربیعہ کی ماں مجدد تھیں، بن تم الادرم بن غالب۔

مجد عدی کی ماں (۹) فاطمہ تھیں، بنت معاویہ بن بکر بن ہوازن۔

مرہ بن بلال، بن فارج کی ماں (۱۰) عائشہ تھیں، بنت عدی بن سہم کے سلسلہ میں تھے جو خزانہ کے بھائی ہوتے ہیں۔

وہب بن ضبہ بن الحارث بن فہر کی ماں (۱۱) عائشہ تھیں، بنت غالب بن فہر۔

عمرو بن عاصم بن عمران بن مخزوم کی ماں (۱۲) فاطمہ تھیں، بنت ربیعہ بن عبد العزیز، بن زرام، بن ججوش، بن معاویہ، بن بکر بن ہوازن۔

معاویہ بن بکر بن ہوازن کی ماں (۱۳) عائشہ تھیں، بنت سعد بن ہذیل، بن مدرک۔

قصی بن کلاب کی ماں (۱۴) فاطمہ تھیں، بنت سعد بن سیل کی بطن جذرہ کے تھے جو قبلہ ازد سے تھے۔

عبد مناف بن قصی کی ماں ٹھی تھیں، بنت حلیل بن جبیہ الخزاعی۔

ٹھی کی ماں (ط) فاطمہ تھیں بنت نصر بن عوف بن عمرو بن الحبی کے قبیلہ غزاء کے تھے۔

کعب بن لوی کی ماں مادیہ تھیں، بنت کعب بن القین کو ہی نعمان تھے۔ بن جابر بن شیع اللہ بن اسد بن وبرہ بن تغلب بن حلوان بن عمران بن الحاف بن قضا عاصم۔ مادیہ کی ماں (۱۱) عاتکہ تھیں بنت کاہل بن عذرہ۔ لوی بن غالب کی ماں (۱۲) عاتکہ تھیں بنت یخلد بن نضر بن کناہ۔

غالب بن فہر بن مالک کی ماں لیلی تھیں۔ بنت سعد بن ہذیل بن مدرکہ بن الیاس بن مصر۔

لیلی کی ماں سلمی تھیں، بنت طامنہ بن الیاس بن مصر۔

سلمی کی ماں (۱۳) عاتکہ تھیں، بنت الاسد بن الغوث۔

ہشام بن محمد بن السائب نے اپنے والد کے علاوہ دوسرے راوی کی اس روایت سے ہمیں خبر دی کہ عاتکہ بنت عامر بن القرب رسول اللہ ﷺ کے سلسلہ مادری میں تھیں جن کا تسلیل یوں ہے:

برہ بنت عوف بن عبید بن عوچ بن عدی بن کعب کی ماں امیرہ تھیں، بنت مالک بن غنم بن سوید بن جبیہ بن عادیہ بن حصہ بن کعب بن طامنہ بن الحیان۔ امیرہ کی ماں قلابہ تھیں، بنت الحارث بن حصہ بن کعب بن طامنہ بن الحیان۔ قلابہ کی ماں ذتب تھیں بنت الحارث بن تمیم بن سعد بن ہذیل ذتب کی ماں لیلی تھیں، بنت الحارث بن نمیر بن اسید بن عمرو بن حمیم لیلی کی ماں فاطمہ تھیں۔ بنت عبد اللہ بن حرب بن واکلہ۔ فاطمہ کی ماں نیبہ تھیں۔ بنت مالک بن ناضرہ بن غاصہ بن حطیط بن حمیم بن شفیع زنہب کی ماں عاتکہ تھیں بنت عامر بن ظرب۔ عاتکہ کی ماں شفیقہ تھیں بنت محن بن مالک کے قبیلہ بالہ کے تھے شفیقہ کی ماں سودہ تھیں، بنت اسید بن عمرو بن تمیم۔

یہ ہیں عواتک جو تعداد میں (۱۳) تھیں اور فواطم جودس (۱۰) تھیں۔

## امهات آباء النبی ﷺ

### آنحضرت ﷺ کے آبا و اجداد کا سلسلہ مادری

محمد بن الصائب الکھنی کہتے ہیں: عبداللہ بن عبدالمطلب بن ہاشم کی ماں فاطمہ تھیں، بنت عمرو بن عائذ بن عمران بن

مخزوم۔

فاطمہ کی ماں صخرہ تھیں، بنت عبد بن عمران بن مخزوم۔

صخرہ کی ماں تخریم تھیں بنت عبد بن قصی۔

عبدالمطلب بن ہاشم کی ماں سلمی تھیں، بنت عمرو بن زید بن لبید بن خداش بن عامر بن غنم بن عدی بن الجار۔ نجارتانہم

تمام اللدھا، بن شعبہ بن عمرو بن الخزر رج۔

سلمی کی ماں عمیرہ تھیں۔ بنت صخر بن جبیب بن الحارث بن شعبہ بن مازن بن الجار۔

عمیرہ کی ماں سلمی تھیں۔ بنت عبدالاٹھیل بن حارثہ بن دیار بن الجار۔

سلمی کی ماں اشیلہ تھیں، بنت زعور بن حرام بن حذب بن عامر بن غنم بن عدی بن الجار۔

ہاشم بن عبد مناف کی ماں عائشہ تھیں، بنت مترة بن ہلال بن قائل بن ذکوان بن شعبہ بن شلیم بن منصور۔

عائشہ کی ماں ماویہ تھیں، اور یہ بھی کہا جاتا ہے کہ صقیہ ان کا نام تھا، بنت حوزہ بن عمرو بن صصعہ بن معاویہ بن بکر بن ہوازن۔

ماویہ یا بقول بعض صفتیہ کی ماں رقاش تھیں، بنت الاحم بن مذکون بن اسد بن عبد منافہ بن عائذ اللہ بن سعد العشیرہ، کہ قبلہ

ندج کے تھے۔

رقاش کی ماں کوشہ تھیں، بنت الرافقی بن مالک بن الحماس بن ربیعہ بن کعب بن الحارث بن کعب۔

عبد مناف بن قصی کی ماں حمی تھیں، بنت حلیل بن جبیبہ بن سلویں بن کعب بن عمرو بن ربیعہ بن حارثہ بن عمرو بن عامر کر

قبلہ خزادہ کے تھے۔

حمی کی ماں ہند تھیں، بنت عامر بن العضر بن عمرو بن عامر کہ قبلہ خزادہ کے تھے۔

ہند کی ماں لیلی تھیں، بنت مازنیہ بن کعب بن عمرو بن عامر، کہ قبلہ خزادہ کے تھے۔

قصی بن کلاب کی ماں فاطمہ تھیں، بنت سعد بن سل کہ انہیں کو خیر کہتے ہیں بن حمالہ بن عوف بن عامر الجاڑ، جو قبلہ آزو

کے تھے۔ خانہ کعبہ کی جدار یعنی دیوار پہلے پہل انہیں نے تعمیر کی اسی لئے ان کا لقب بجادو پڑ گیا۔ فاطمہ کی ماں ظریفہ تھیں، بنت قیس بن ذی الراسین، جن کا نام امیہ تھا، بن حشم بن کنانہ بن عمرو بن القین بن فہم بن عمرو بن قیس بن عیلان۔

ظریفہ کی ماں صخرہ تھیں، بنت عامر بن کعب بن افرک بن بدریل بن قیس بن عبقرہ بن انمار۔ کلام بن مزہ کی ماں ہندہ تھیں، بنت سریر بن اشیبہ بن الحارث بن مالک بن کنانہ بن خزیمہ۔ ہندہ کی ماں امامہ تھیں، بنت عبد منانہ بن کنانہ۔

امامہ کی ماں ہندہ تھیں، بنت دودان بن اسد بن خزیمہ۔ مزہ بن کعب کی ماں فتحیہ تھیں، بنت شیبان بن مخارب بن فہر بن مالک بن نصر بن کنانہ۔ فتحیہ کی ماں وحشیہ تھیں، بنت واہل بن قاسط بن ہنفہ بن قصی بن وحشی بن جذیلہ۔ وحشیہ کی ماں ماویہ تھیں، بنت ضبیعہ بن ربیعہ بن نزار۔

کعب بن لوی کی ماں ماویہ تھیں، بن کعب بن القین، جن کا نام نعمان تھا۔ بن جسر بن شیع اللہ بن اسد بن وبرہ بن تغلب بن حلوان بن عمران بن الحاف بن قضاuder۔

ماویہ کی ماں عائکہ تھیں، بنت کامل بن عذرہ۔

لوی بن غالب کی ماں عائکہ تھیں، بنت مخلد بن انصار بن کنانہ اسی قول (روایت) پر سب کا اجماع ہے۔ مگر یہ بھی کہا جاتا ہے کہ لوی بن غالب کی ماں سلمی تھیں، بنت کعب بن عمرو بن ربیعہ بن حارث بن عمرو بن عامر کہ قبلہ خزانہ کے تھے۔ عائکہ کی ماں ائیہ تھیں، بنت شعبان بن شعلۃ بن کے بن صعب بن علی بن بکر بن واہل۔ ائیہ کی ماں شماضر تھیں، بنت الحارث بن لعیہ بن دودان بن اسد بن خزیمہ۔ تماضر کی ماں رہم تھیں، بنت کامل بن اسد بن خزیمہ۔

غالب کے تھر کی ماں لیلی تھیں، بنت الحارث بن تیم بن سعد بن ہذیل بن مدرک اور یہ بھی کہا جاتا ہے کہ غالب بن فہر کی ماں لیلی بنت الحارث نہ تھیں، لیلی بنت سعد تھیں، بن ہذیل بن مدرک بن الیاس بن حضر۔ لیلی کی ماں عائکہ تھیں، بنت الاسعد بن الغوث۔

عائکہ کی ماں نہیں تھیں۔ بنت ربیعہ بن واہل بن قاسط بن ہنفہ۔

فہر بن مالک کی ماں جندلہ تھیں، بنت عامر بن الحارث بن مضاف بن زید بن مالک کہ قبلہ جرم کے تھے یہ بھی کہا جاتا ہے کہ فہر بن مالک کی ماں جندلہ بنت عامر نہ تھیں بلکہ جندلہ بنت الحارث تھیں بن جندلہ بن مضاف بن الحارث، لیکن یہ حارث اکبر نہ تھے بلکہ عوانہ کے بیٹے تھے۔ یعنی عوانہ بن عاق بن مقطن کے قبلہ جرم کے تھے۔ جندلہ کی ماں ہند تھیں، بنت الظیم بن الحارث کہ قبلہ جرم کے تھے۔

مالک بن عضر کی ماں عکر فعده تھیں۔ بنت عدوان کہ انہیں کو حارث کہتے ہیں، بن عمرو بن قیس بن عیلان بن مضر۔

نصر بن کنانہ کی ماں تبرہ تھیں، بنت مزہہ بن اد بن طانجہ بردہ کے بھائی تیم بن مزہہ تھے۔

کنانہ بن خوبیہ کی ماں عوانہ تھیں کہ انہیں کا نام ہند بھی ہے، بنت سعد بن قیس بن عیلان۔

عوانہ کی ماں وَ عدنیہ، بنت الیاس بن مضر۔

خزیمہ بن مدرک کی ماں سلمی تھیں، بنت اسلم بن الحاف بن قضاصر۔

مدرکہ بن الیاس کی ماں لیلی تھیں، حجّیف انہیں کا نام ہے، بنت علوان بن عمران بن الحاف بن قضاصر۔

لیلی کی ماں ضریبہ تھیں، بنت ربعیہ بن نزار ملکے اور بناخ کے درمیان مارغیریہ کے نام سے جو تالاب مشہور ہے (بجہد

مصنف) وہ انہیں کے نام پر موسوم ہے۔

الیاس بن مضر کی ماں زباب (الز باب) تھیں، بنت عیدہ بن مصطفہ بن عدنان۔

مضر بن نزار کی ماں سودہ تھیں، بنت عک بن الز بوث بن عدنان بن اد داس خاددان کے جوا فرا و اپنے آپ کو قبائل میں

سے منسوب کرتے ہیں وہ اپنا سلسلہ نسب یوں بیان کرتے ہیں، عک بن عدنان بن عبد اللہ بن نظر بن زہران، کہ قبیله اسد کے تھے۔

نزار بن معاذ کی ماں معاذہ تھیں، بنت جوشم بن حلبہ بن عمرو بن برہ بن جرہم۔

معاذہ کی ماں سلمی تھیں، بنت الحارث بن مالک بن غنم، کہ قبیله لخم کے تھے۔

معد بن عدنان کی ماں مہنڈہ تھیں، بنت لخم بن جلحب بن جدیس بن جاثر بن ارم۔

## قصیٰ بن کلاب

محمد بن عمرو والاسلمی نے بحوالہ متعدد علمائے اہل مدینہ اور ہشام بن محمد نے بحوالہ محمد بن السائب الکھی ہم کو یوں خبر دی: کلاب بن مرہ بن کعب بن لوی بن غالب بن فہر بن مالک نے فاطمہ کو اپنے جبالہ ازدواج میں لے لیا، فاطمہ سعدی میں تھیں، ابن سیل سیل کا اصل نام خیرقا، بن جمالہ بن حوف بن عامر، عامر ہی کو جادر کہتے ہیں کہ انہیں نے پہلے پہل جدار (دیوار) کعبہ کی تعمیر کی، بن عمرو بن جعفرہ بن مبشر بن صعب بن دہمان بن نصر بن الازد۔ مارب یعنی (یمن) سے جن دنوں قبائل ازد باہر نکل کے آباد ہوئے انہیں ایام میں جھٹہ بھی نکل آئے۔ اور بنی الدیل میں فروکش ہوئے۔ یعنی دیل بن یکبر بن عبد منانہ بن کنانہ ان سے بیان رفاقت (محالفة) باندھ لیا، باہم رشتہ داریاں ہوئیں ان لوگوں نے جھٹہ کے ہاں تزویج کی اور جھٹہ کو اپنی لڑکی بیاہ دی۔

کلاب بن مرہ کے صلب سے فاطمہ بن سعد کے زہرہ بن کلاب پیدا ہوئے پھر کچھ زمانے بعد قصیٰ کی ولادت ہوئی جن کا نام زید رکھا گیا۔ کلاب بن مزہہ کی وفات پر ربعیہ بن حرام بن ضمیرہ بن عبد بن کبیر بن عذرہ بن سعد بن زید، کہ قضاصر کے تھے۔ وہاں آئے اور فاطمہ بنت سعد کو اپنی قوم بنی عذرہ کے علاقے میں لے آئے۔ جو ملک شام کے سرفا تھے اور تابہ دیار سراغ و مادون

نرغ انبیاء کا علاقہ تھا۔ زہرہ بن کلاب تو بڑے تھے۔ اپنی قوم ہی میں رہ گئے۔ مگر قصیٰ چھوٹے تھے۔ اور ہنوز ان کا دودھ چھڑایا گیا تھا۔ فاطمہ ان کو اپنے ساتھ لے گئیں اسی بنا پر نام بھی قصیٰ مشہور ہوا کہ وہ انبیاء کے اقسامے بشام کو چلی گئی تھیں، وہاں ربعہ کے صلب سے بھی ایک لڑکا پیدا ہوا جس کا نام رزان پڑا۔

## والپس مکہ مکرمہ میں لوٹ کر آنا

قصیٰ نے آپ کو ربیعہ بن حرام سے منوب کرتے تھے (یعنی ربیعہ کو اپنا والد کہتے تھے) قبیلہ قضاۓ کے ایک شخص سے جس کا نام رقع تھا ان کا مانا ضلہ ہوا۔ بشام بن الحنفی کہتے ہیں کہ یہ بنی عذرہ کا ایک فرد تھا۔ قصیٰ اس پر غالب آئے مضمولِ کو غصہ آیا، دونوں میں شربڑا، تا آنکہ ناگفتی با تین شروع ہوئیں، منازعت ہونے لگی، رقیع نے کہا، تو کچھ ہم میں سے تو ہے نہیں پھر اپنے شہر میں کیوں نہیں جاتا۔ اپنی قوم سے کیوں نہیں جاتا؟ وہاں سے لوٹ کر قصیٰ اپنی ماں کے پاس آئے اور پوچھا میرے والد کون ہیں؟

جواب طاریعہ!

قصیٰ نے کہا: ربیعہ اگر میرے والد ہوتے تو میں کالانہ جاتا۔

قصیٰ کی والدہ بولیں: تو کیا کہہ دیا؟ والد حسن جوار کا بھی پاس نہ کیا۔ حفظ حق کے مراد بھی مرعی نہ رکھے۔ میرے بیٹے خدا کی قسم! تو اپنی ذاتی حیثیت سے اپنے والد کی حیثیت سے اپنے خاندان کی حیثیت سے اس سے کہیں زیادہ شریف ہے اور تیرا مگر گھر انا اس سے بہت اشرف ہے۔ کلاب بن مرہ بن کعب بن لوی بن غالب بن فہر بن مالک بن نصر بن کنانہ القرشی تیرے باپ تھے، تیری قوم کے میں بیت الحرام کے پاس اور اس کے ارد گرد مقیم ہے۔

قصیٰ نے کہا: یہ بات ہے تو خدا کی قسم میں یہاں کبھی نہ ٹھہروں گا۔

ماں بولی: اچھا تو ابھی ٹھہر دتا آنکھ حج کا موسم آ جائے۔ اس وقت نکل کے حاج عرب کے ساتھ ہو لیتا۔ کیونکہ میں ڈرتی ہوں تجھے کوئی ضرر نہ پہنچائے۔

قصیٰ ٹھہر گئے۔ جب وہ وقت آیا تو ماں نے قبیلہ قضاۓ کے کچھ لوگوں کے ساتھ انبیاء کو روانہ کر دیا۔ کے پیچے تو زہرہ (ابن کلاب) ان دونوں زندہ تھے۔ اس وقت زہرہ اور قصیٰ دونوں حج کے شعار میں تھے۔ قصیٰ نے ان کے پاس آ کے کہا: میں تیرا بھائی ہوں۔

زہرہ کی بصارت جاتی رہی تھی، بوڑھے ہو چکے تھے۔ جواب دیا: اچھا میرے قریب آؤ۔ قریب پیچے تو زہرہ نے ان کے

❶ قصیٰ: دوری بتوکھہ دور جا پڑا۔

❷ مناظل: تیر اندازی ساقی۔ مضمول: جو اس میں مغلوب رہے۔

جسم پر ہاتھ پھیر کر کہا: خدا کی قسم امیں اس آواز کو جانتا ہوں۔ اس شاہت کو پہچانتا ہوں۔ جب حج سے فراغت ہو چکی تو نبی قضاۓ نے جو قصیٰ کے ساتھ آئے تھے انہیں اپنے ہمراہ لے چلنے کی تدبیر کی کہ دیار قضاء میں واپس لے چلیں، مگر قصیٰ نے کہ ایک طاق تو رخت مزاج ثابت قدم پر جوش اور شباب کی امکنگیوں سے بھرے ہوئے تھے۔ انکار کر دیا اور مکے ہی میں رہ پڑے۔ تھوڑے ہی دن گزرے تھے کہ حلیل بن حبیب بن شلول بن کعب بن عمر و بن ریبعہ کی دختر حنیٰ کے لئے پیام دیا۔ حلیل کہتی الخنزاعی انہیں سے مراد ہے اور ہی اس زمانے میں مکہ کی حکومت اور خانہ کعبہ کی حجابت (پردہ داری) کے متولی تھے قصیٰ کے خاندان سے واقف ہو کر ان کی جانب مائل ہو گئے اور لڑکی بیاہ دی۔

## تولیت بیت اللہ کا شرف

حلیل کی وفات پر ان کے بیٹے الحترش جانشین ہوئے کہ ابو عثمان انہیں کی کشیت تھیں۔ ہرسال منوم حج میں اہل عرب ان کو کچھ محصول (مرسوم) دیا کرتے تھے۔ ایک سال اس میں کمی کر دی اور جو دیتے تھے اس میں سے کچھ نہ دیا۔ محترش کو غصہ آیا تو قصیٰ نے ان کی دعوت کی اور خوب پلاٹی۔<sup>۱</sup> اسی حالت میں کچھ اونٹ دے کر خانہ کعبہ کی تولیت ان سے خریدی۔ یہ بھی کہا جاتا ہے ایک مشکل بھرثرا ب دے کر یہ تولیت خریدی تھی۔ محترش راضی ہو گئے اور بچ کر کے ملکے کی جانب مقابل مقابل جا رہے۔ خداش بن امنیۃ اللہ تعالیٰ اور فاطمہ خرزاعیہ کے صحابہ رسول اللہ ﷺ کی فیض یافتہ تھیں۔ ان دونوں کا بیان ہے کہ قصیٰ نے جب حلیل بن حبیب کی بیٹی حنیٰ کو اپنے عقد ازدواج میں لیا اور ان سے لڑکے پیدا ہوئے تو حلیل نے کہا: قصیٰ کے لڑکے میرے ہی لڑکے ہیں۔ میری ہی لڑکی کے لڑکے ہیں۔

خانہ کعبہ کی تولیت اور مکے کی حکومت کا کام سنبھالنے کی قصیٰ کو وصیت کر کے کہا کہ اس کے لئے تو ہی سزاوار ہے۔ یہ درمیانی حدیث تو ایک ضمیمی روایت تھی اب پھر وہی چہلی روایت شروع ہوتی ہے جو محمد بن عمر و بن واقد الصلی و اور ہشام بن محمد الکفی سے مردی ہے یہ حضرات کہتے ہیں کہ۔

## آخرانج بنی بکر و خزانعہ

کہا جاتا ہے کہ جب حلیل بن حبیب انتقال کر چکے، قصیٰ کی اولاد بڑی مال و دولت میں فراوانی ہوئی، ان کی شرافت معظم و سلطمنا جا بچی، تو قصیٰ کی رائے یہ ہوئی کہ مقابل خزانعہ و بنی بکر کے مقابلہ میں خانہ کعبہ کی تولیت اور مکے کی حکومت کے لیے وہ خود ہی احتج و اولی ہیں۔ گیونکہ امام علی بن ابراہیم (علیہ السلام) کی شاخ ہے تو قریش ہے اور یہی لوگ ان کی خالص اولاد میں ہیں، قریش و

<sup>۱</sup> صل میں لفظ اذ واد ہے جس کے معنی ادنوں کے ہیں کہ تعداد میں تین سے دس تک یا تین سے پندرہ تک یا تین سے بیس تک یا تین سے بیس تک یا تین سے بیس تک ہوں۔

بنی کنانہ کے کچھ لوگوں سے قصی نے اس باب میں گفتگو کی اور پکھ سے قبائل خزادہ اور بنی بکر کے اخراج کی انہیں دعوت دے کر کہا۔

اس منصب کے لئے ان سے زیادہ شایان و سزاوار ہم لوگ ہیں۔

ان کی بات لوگوں نے مان لی اور اس تجویز میں انہیں کے تبع ہو گئے۔

قصی نے اپنے ماں جائے بھائی ر Zahib بن ربيحہ بن حرام العذری کو بھی خط لکھ کے استمداد کے لئے دعوت دی ر Zahib خود بھی مد کو لکھ لے اور ان کے بھائی (باپ کی صلبی اولاد) حنف و محمود و جلہله بھی انہیں کے ساتھ ہوئے۔ اتباع میں قضاudem کے اور لوگ بھی ہمراہ چلے اور ملکے پہنچ گئے۔

قبیلہ صرقہ کے لوگ کرغوث بن مڑ کی اولاد میں تھے۔ عرفات سے لوگوں کو ہٹا دیا کرتے تھے۔ جب تک ان میں سے کوئی فرد پہلے ری جمار نہ کر لیتا لوگ یہ نشک ادا نہ کر سکتے۔ پہلے سال تو یہی قاعدہ رہا۔ لیکن جب دوسرا سال قبیلہ صرقہ نے (ایام حج میں) اسی ضابطہ مستردہ پر عمل کیا تو قصی اپنی قوم قریش و کنانہ و قضاudem کی جمیعت ساتھ لے کے غلبہ کے پاس پہنچے اور قبیلہ صرقہ سے کہا کہ تم سے زیادہ ہم اس کے متعلق ہیں۔ صرقہ نے انکار کیا تو باہم اس قدر جنگ ہوئی کہ مجاہدین صرقہ کو آخ رکار ہزیرت امام حنفی پڑی۔ ر Zahib نے (یہ دیکھ کے کہ مخالفین کا زور توٹ گیا ہے) قصی سے فرمائی کہ لوگوں کو روی جمار کر کے گزر جانے کی اجازت دو۔ قصی نے اجازت دے دی اور جو کچھ مخالفین کے ہاتھ میں تھا، سب پر غالب آگئے (متصرف ہو گئے)۔ اسی زمانہ میں افاضہ ① آج تک (بعد مؤلف) قصی کی ہی اولاد میں ہے۔

اس ہر زینت سے خزادہ اور بنی بکر کو ندامت و خجالت و امن گیر ہوئی قصی سے وہ الگ ہو گئے۔ یہ دیکھ کر قصی نے پھر ان کے ساتھ جنگ کی تیاری کی۔ اٹھ میں بڑے معز کہ کارزن پر افریقین میں بہترے قتل ہوئے آخر مصالحت کی جانب مائل ہوئے اور یعنی بن حوف بن کعب بن لیث بن عبد مناف بن کنانہ کو حکم خمہ رایا۔ یعنی نے یہ فیصلہ کیا کہ تولیت خانہ کعبہ و حکومت مکہ کے لئے خزادہ سے قصی بن کلاب اولی ہیں۔

قصی نے خزادہ اور بنی بکر کے جو خون کئے ہیں وہ سب میرے قدموں تک پانال ہیں۔ یعنی ان کا کوئی خون بہانہ نہیں۔

(۲) خزادہ و بنی بکر نے قریش و بنی کنانہ کے جو خون کئے ہیں ان کا خون بہادینا ہو گا۔

(۳) قصی کے لئے تولیت خانہ کعبہ و حکومت ملکہ خالی کر دی جائے۔

اسی دن سے یعنی کا نام یعنی الشداح پر اک اپنے فیصلے سے تمام خون شدراخ کر دیے ②۔

① افاضہ سے طواف افاضہ مراد ہے۔

② شدراخ اصل میں توڑے کو کہتے ہیں۔ مراد یعنی خون کا کوئی معاوضہ و دیت قرار نہ دینا ہدایت کردیا شدراخ اسم مبالغہ جس میں یہ صفت نہایت مبالغہ کے ساتھ پائی جاتی ہے۔

## قریش کی وجہ تسمیہ اور پس منظر

مقداد بنی قریش (بن الاسود) کہتے ہیں: جب قصیٰ کو فراگت حاصل ہوتی اور خزانہ اور بنی بکر کے سے نکالے جائے تو قریش ان کے پاس مجتمع ہوتے اور اسی دن سے اس اجتماعی حالت کی بناء پر یہ لوگ قریش کے نام سے موسم کئے گئے۔ تفہش (جس سے لفظ قریش نکلا ہے اس) کے معنی بھی تجمع (اجتماع) ہی کے ہیں۔

قصیٰ کے معاملات مشترق مستقیم ہوئے تو ان کے ماں جانے بھائی رزاج بن ربیع العذری اپنی برادری والہل کے ساتھ کہ تین سو کی تعداد میں تھے اپنے علاقہ میں واپس گئے رزاج اور حنفی قصیٰ سے ملا کرتے تھے۔ حج کے موسم میں ملکے ہیا کرتے تھے۔ انہیں کے ساتھ رہتے تھے اور انہیں کے گھر تھرتے تھے اور دیکھتے تھے کہ قریش و عرب ان کی کیسی قظمی کرتے تھے۔ قصیٰ بھی رزاج اور حنف کی بزرگداشت مرعی رکھتے تھے اور انہیں صلدیا کرتے تھے۔ قریش کے پیش نہاد بھی ان کا اجلال و اکرام تھا۔ کیونکہ جنگ خزانہ و بکر میں قریش کو ان سے مددی تھی۔ اس آزمائش میں وہ پورے اترے تھے اور حق استقامت ادا کیا تھا۔

ہشام بن محمد اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ قریش کی وجہ تسمیہ فقط یہ ہے کہ فہر کے تینوں بیٹوں میں دو تو ایک ماں سے تھے اور ایک بیٹا دوسرا میں سے تھا۔ یہ سب جد احمد اہو کے تہامہ مکہ میں الگ الگ فروش ہوتے، پچھزمانے تک تو یہی حال رہا۔ مگر پھر کچھ ایسے واقعات پیش آئے کہ باہم مجتمع ہو گئے۔ مل جل گئے۔ بی بکرنے اس پر کہا:

لقد تفرش بنو جندلة۔ ①

”جندلہ کی اولاد نے تو پھر تفرش یعنی اجماع کر لیا۔“

## بت پرستی کا آغاز

قبیلہ مضر کا پہلا شخص جو کے میں فردش ہوا وہ خزیرہ بن مدر کہ تھا یہی وہ شخص ہے جس نے پہلے پہل ہبل (بت) اس کی جگہ متصوب کیا تھا۔ اور اسی بنا پر اس بت کو صنم خویہ (یعنی خزیرہ کا بات) کہتے تھے۔

خزیرہ کی اولاد مکہ میں رہ پڑی اور اس وقت تک مقیم رہی کہ فہر بن مالک اس کے وارث ہوتے۔ اس زمانے میں نبی اسد و بنی کنانہ کے جو لوگ مکہ میں تھے سب کے سب تک گئے اور وہاں جا کے آباد ہوئے جہاں آج تک (بعد مصنف) ان کے منازل و مساکن موجود ہیں۔

① جندلہ کی اولاد سے فہر بن مالک ہی کی اولاد مزاد ہے کیونکہ انہیں کی بیوی کا نام جندلہ بتا تھا بن المارت یا جندلہ بتا المارت تھا۔ ملک عرب میں طریق خطاب یہ بھی تھا کہ ملک استحقاب میں بجائے نسبت الْوَالِدَت کے نسبت الْوَالِدَت درہیان میں لاتے تھے۔

## اولاد قصی بن کلاب

محمد بن الصائب کہتے ہیں کہ قصی کی تمام اولاد ان کی بیوی حبیبی بنت خلیل سے ہے۔

لڑکے:

- عبد الدار بن قصی جوان مسکے پہلے بیٹے تھے۔
- عبد مناف بن قصی جن کا نام مغیرہ تھا۔
- عبد العزیز بن قصی۔
- عبد بن قصی۔

لڑکیاں:

- تحریر بنت قصی۔
- بردہ بنت قصی۔

عبداللہ بن عباس رض کہتے ہیں: قصی کہا کرتے تھے کہ میرے چار لڑکے ہیں جن میں دو کے نام تو میں نے اپنے معبدوں کے نام پر رکھے ہیں ایک کو اپنے گھر کی نسبت سے اور ایک کو خاص اپنے سے موسم کیا ہے۔ اسی بنا پر عبد بن قصی کو عبد قصی کہتے تھے۔ جن دو لڑکوں کو اپنے معبدوں سے نامزد کیا تھا وہ عبد مناف و عبد العزیز تھے۔ اور عبد الدار<sup>①</sup> کا سبب تسمیہ دار یعنی گھر تھا۔

## دارالندوہ (مجلس شورای قریش)

محمد عمر والاسلمی نے دو طریقوں سے روایت کی ہے ایک روایت تو عبد اللہ بن جعفر الازہری سے ہے جنہوں نے ابو بکر بن عبد الرحمن بن مسوروں بن مخرمہ کی کتاب سے محوالہ محمد بن جعیر بن مظہم یہ خبر دی ہے۔ دوسری روایت محمد بن الصائب سے ہے جو ابو صالح کے وابستے سے ابن عباس رض کا قول بیان کرتے ہیں۔ ان دونوں روایتوں میں بالاتفاق کہا گیا ہے کہ کعب بن لوی کے پبلے فرزند قصی بن کلاب ہی ہیں جن کو ملک و مملکت حاصل ہوئی اور قوم نے بھی ان کی اطاعت کی وہ اہل مکہ میں ایسے مانے ہوئے شریف تھے کہ کسی کو ان کی شرافت و عظمت میں مجال نہ اڑاں تھی۔ قصی نے دارالندوہ تعمیر کر کے اس کا دروازہ بیت اللہ کی جانب رکھا۔ یہی دارالندوہ ہے جس میں قریش کے تمام معاملات فیصل ہوتے تھے نکاح یا جنگ یا امور پیش آمدہ میں مشورہ۔ سب کا محل یہی تھا حتیٰ کہ

① جب لڑکی بالغ ہوتی اور قیص پہنچ کے سن کو پہنچتی تو اس کا قیص وہیں چاک کیا جاتا اور پھر وہیں سے اپنے گھر والوں میں

② عربی میں گھر کو دار کہتے ہیں بشرطیکہ وسیع ہو اور اس پر عمارت کا اطلاق ہو سکے ورنہ معمولی مکان کو بیت کہتے ہیں۔

پہنچائی جاتی۔

- ② علم جنگ خواہ اپنے لئے ہو یا کسی دوسری جماعت کے لئے دارالندوہ ہی میں گاڑا جاتا جو قصی کا خاص کام تھا۔
- ③ لڑکے کا ختنہ ہوتا تو دارالندوہ ہی میں ہوتا۔
- ④ قریش کا کوئی تاقد نہ کرتا تو وہیں سے ہو کے نکلتا۔
- ⑤ قصی کے بزرگداشت، برکت صلاح اخذ کرنے اور ان کے فضل و شرف کا اعتراف کرنے کے لئے سفر سے واپس آتے تو پہلے دارالندوہ ہی میں اترتے۔

جس طرح کسی مذہب کی پیروی کی جاتی ہے اُلّم کہ اسی طرح قصی کے حکم کی پیروی کرتے۔ زندگی تو زندگی، قصی کے مر جانے کے بعد انہیں کے حکم پر عمل ہوتا۔

## قصی بن کلاب کے اختیارات

- ① حجابت (خانہ کعبہ کی پرده برداری یا دربانی کہ جسے چاہیں اندر جانے دیں اور جسے چاہیں نہ جانے دیں)۔
- ② سقاہ (حاجیوں کو پانی پلاتنا)۔
- ③ رفادہ (حاجیوں کو کھانا کھلانے کا انتظام)۔
- ④ لواء (علم جنگ بلند کرنا)۔
- ⑤ ندوہ (مجلس شورای یا ایوان حکومت)۔
- ⑥ حکومت مکہ۔ یہ سازے اختیارات قصی کے ہاتھ میں تھے۔
- ⑦ اُلّم مکہ کے علاوہ جو لوگ مکہ میں داخل ہوتے قصی ان سب سے غیر (محضول دہ بک) لیا کرتے۔

## دارالندوہ کی وجہ تسمیہ

دارالندوہ کا سب تینہ فقط یہ ہے کہ یہ قریش کا مفترضی یعنی مل جماع تھا۔ نیک و بد خیر و شر کوئی معاملہ ہو سب کے لیے دیں تھے (ندوہ کا ماخذہ دی ہے) اور مفتی مجع قوم کو کہتے ہیں جب وہ مجتمع ہوں تو اسی مناسبت سے ان کے دارالآمیان کو ندوہ یا دارالندوہ کہیں گے۔

## آبادی مکہ

قصی نے مکہ کے مختلف حصہ کر کے اپنی قوم میں تقیم کر دیئے اور ان منازل و مقامات میں قریش کی جماعیں آباد کیں جہاں وہ اب (بعد مصنف) ہیں۔ مکے میں عشاہ اور سلم کے درخت بکثرت تھے، حرم کے اندر ان کے کانے سے قریش پر بہت

طلاق اُبْن سعد (حدائق) طلاق اُبْن سعد (حدائق)  
طاری ہوئی تو قصی نے خود ان کے کامنے کا حکم دیا۔ اور کہا کہ یہ تو محض اپنے مکانات و محلات اور راستوں کے لئے تم کامنے ہو جو خرابی چاہے اس پر خدا کی لعنت۔

یہ کہہ کر اپنے ہاتھ سے درخت کاٹے اور ان کے اعوان و انصار نے بھی کامنے شروع کئے تو قریش نے بھی ہاتھ لگایا اور سب کاٹ ڈالے۔

## مجمع (قصی کا خطاب)

قریش نے قصی کو مجمع (جمع کرنے والے) کے لقب سے ملقب کیا، کیونکہ انہیں کی بدولت قریش کو جمیعت نصیب ہوئی تھی۔ (اسی بناء پر) ان سے اور ان کے حکم سے برکت حاصل کرتے تھے ان کا اعزاز و اکرام کرتے تھے اور انہیں اپنا مالک و حکمران بنا کر کھاتھا۔

قصی نے قریش کی جماعتیں ایٹھے<sup>①</sup> میں لا بائیں۔ اسی لئے یہ سب قریش ابطاح کے نام سے موسم ہوئے۔ قبائل بھی معیص بن عامر بن لوی و بنی تم الاولم بن غالب بن فہر۔ و بنی خارب بن فہر و بنی حارث بن فہر ظہر مکہ یعنی اس کے بالائی حصے میں مقیم رہے۔ یہی لوگ ظواہر<sup>②</sup> ہیں۔ کیونکہ قصی کے ساتھ یہ ایٹھے میں نہیں اترے تھے۔ البنت ابو عبیدہ بن حوش بن الجراح کا گروہ کہ بن حارث بن فہر سے تھا ایٹھے میں فروشن ہوا۔ لہذا یہ لوگ مطہبین<sup>③</sup> الابطال ابطاح کے ساتھ شمار ہوتے تھے۔ ایک شاعر جس سے مراد ذکوان ہے کہ عمر بن الخطاب بنی یهود کا آزاد غلام تھا اور خجاہ بن قیس الفہری نے اس کو نارا تھا۔ کہتا ہے:

فلو شهدتني من قريش عصابة      قريش ابطاح لا قريش الظواهر  
”اے کاش قریش کی ایک جماعت میرے سامنے ہوتی مگر یہ جماعت قریش ابطاح کی ہوتی قریش ظواہر کی نہ ہوتی“  
ابوکم قصی کان یلْدُغِي مجتمعا      به جمَّعَ الله القبائل من فهر  
”تمہارے ہی باپ قصی بن کلب کہے جاتے تھے انہیں کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے قبائل فہر مجتمع ویکھا کر دیئے“  
غرض کر قریش کے جمیع کردینے کے باعث قصی مجمع کہے گئے۔ اور قریش کا نام بھی قصی ہی کی بدولت قریش پڑا۔ ورنہ اس سے پہلے ان کو بنی النصر یا اولاد نصر کہتے تھے۔

① ایٹھے بیٹھا ابطاح: وہ فرانخ و سیج و اوی جس میں رہتے اور کنکریاں ہوں۔

② قریش الظواہر: جو کسکے بالائی حصوں میں مقیم تھے۔ قریش ابطاح: جو کسکے اندر فروشن ہوئے۔

③ فرزدان عبد مناف و بنی عبد الدار میں کہ یہ سب قصی کی اولاد تھے جاہ و رقادہ لواء سقاہ کے مغلق منازع تھا۔ جسے طے کرنے کے لئے ایک جماعت آمادہ ہوئی تھی اور اسی جماعت کا نام مطہبین پڑا تھا۔ حضرت ابو عبیدہ بن حوش کے خاندان والے انہیں لوگوں کے پڑوں میں آباد ہوئے تھے۔

## قصی کے لئے لقب قریشی

سعید بن محمد بن جعیر بن مطعم سے روایت ہے کہ عبد الملک بن مروان نے محمد بن جعیر سے دریافت کیا کہ ”قریش کا نام قریش کب پڑا؟“۔

محمد نے جواب دیا: قریش کا نام قریش اس وقت پڑا جب یہ لوگ تفریق و پراگندگی کے بعد مجتمع ہوئے۔ اسی اجتماع کا نام تقریش (یعنی قریشیت یا قریشیت) ہے۔ عبدالمطلب نے کہا: میں نے یہ بات تو نہیں سنی البتہ یہ سنی ہے کہ قصی کو قریشی کہتے تھے اور اس سے پہلے قریش کا نام نہیں پڑا تھا۔

ابوسلمہ<sup>ؑ</sup> بن عبد الرحمن بن عوف ضمیم<sup>ؑ</sup> کہتے ہیں: قصی جب حرم میں فروش ہو کے غالب آپکے تواجھے اچھے کام کئے۔ لہذا انہیں قریشی کہا گیا۔ اس نام سے پہلے پہل وہی موسم ہوئے۔

ابو بکر بن عبد اللہ بن ابو جنم کہتے ہیں: ”قریش کے نام سے نظر بن کنانہ موسم ہوئے تھے۔“

## تحمیس (شریعت ابراہیمی میں تبدیلیاں)

یعقوب بن عتبہ الاطھری کہتے ہیں: قریش و کنانہ و خزاء اور بقیہ اہل عرب کے وہ تمام لوگ جو قریش کے سلسلہ اولاد میں داخل تھے۔ یہ سب کے سب تھم (یعنی تھم و متفہد و مختلط گیر اور پابندی رسم) کے متعلق اپنے اور سخت تشدد کرنے والے تھے۔ یہی روایت محمد بن عمر نے بھی کی ہے۔ مگر سند دوسری ہے۔ جس میں اتنا اضافہ ہے کہ قریش کے سلسلہ اولاد والے یا قریش کے حلیف بھی (یعنی وہ قبائل جو قریشیوں کے ساتھ پیان رفاقت باندھتے تھے) تھم تھے۔

محمد بن عمر کہتے ہیں: تھم وہ چیزیں تھیں جو ان لوگوں نے دین میں ایجاد کی تھیں۔ ان محدثات پر وہ تھم (یعنی تشدد کرنے تھے۔ کجھی سے اپنے آپ کو ان کا پابند بنا رکھا تھا۔

① حج کر لیتے تو حرم سے باہر نہ نکلتے۔ اس بنا پر حق تک پہنچنے سے قاصر ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ابراہیم (علیہ السلام و علیہ الصلوٰۃ والسلام) کے لئے جو شریعت قرار دی تھی وہ عرفات پر قوف کی شرط تھی کہ وہ مکن جملہ حل<sup>①</sup> ہے۔

② بھی کو (موسم حج میں) پاک کے صاف نہیں کرتے تھے (اور ایسا کرنا حرام جانتے تھے)۔

③ بالوں کے چڑ (چھتریا چھوٹے شامیانے یا مختصر سائبان) نہیں بننے تھے (یا نہیں بناتے تھے)۔

④ خود یہ لوگ اویم (یکجنت) کے سرخ رنگ کے ہیں (یعنی چھوٹے چھوٹے شامیانے) نصب کر کے (ایام حج میں) رہنے اور مدد مہما ایسا کرنا ضروری سمجھتے تھے۔

۵ جو حاجی باہر سے آتا تو اس پر لازم تھا کہ کپڑے پہنے ہوئے خانہ کعبہ کا طواف کرے لیکن یہ پابندی اس شرط کے ساتھ تھی کہ ہنوز عرفات میں نہ گیا ہو۔

۶ عرفات سے واپس آتے تو بہمنہ ہو کے خانہ کعبہ کا طواف افاضہ کرتے یا پہنٹے بھی تو دو حسیٰ کپڑے پہنتے۔

۷ اگر کوئی اپنے دو کپڑے پہنے ہوئے طواف کرتا تو پھر ان کپڑوں کا پہننا اس کے لئے خالی نہ ہوتا۔

## مزدلفہ میں آگ روشن کرنے کی رسم

محمد بن عمر کہتے ہیں: قصیٰ جس وقت مزدلفہ میں نہ ہرے تو وہاں آگ جلانے کی رسم نکالی کہ عرفات سے جو آ رہا ہو وہ اس روشنی کو دیکھے۔ اس رسم کے مطابق ہمیشہ یہ آگ اسی شب میں یعنی شبِ اجتماع عرفات (حج کی رات) میں روشن رہا کرتی، جاہلیت میں یہی دستور (آخرتک) تھا۔

عبداللہ بن عمر رض کہتے ہیں: رسول اللہ ﷺ ابو بکر و عمر و عثمان رض کے عہد میں بھی ہوا کی۔

محمد بن عمر رض کہتے ہیں: یہ روشنی اب (یعنی تابہ عہداری) ہوتی ہے۔

## حاجیوں کی خدمت

قصیٰ نے قریش پر سماںیہ و رقادہ (یعنی حاجیوں کو پانی پلانا اور کھانا کھلانا لازم قرار دے کے ان سے خطاب کیا): اے جماعت قریش! تم اللہ تعالیٰ کے زیر پناہ ہوئے تو یہی ہو، خانہ خداوale ہو اہل حرم ہو، حاجی اللہ تعالیٰ کے مہمان ہیں؛ اس کے گھر کے زائر ہیں، اور تمام مہماںوں سے زیادہ مستحق کرامت ہیں۔ لہذا تم بھی ان کے لئے حج کے دنوں میں کھانے پینے کا انتظام کر دو، اور یہ انتظام اس وقت تک کے لئے ہو کہ وہ تمہارے ہاں سے رخصت ہو جائیں۔

حاجیوں کی آسانی کے لئے قریش ہر سال اپنے مال دولت میں سے کچھ مقدار نکال کے قصیٰ کے پر دکر دیا کرتے تھے جو منیٰ کے دنوں میں اور کئے میں لوگوں کو ای آمدی سے کھانا کھلواتے اور اپنی کے لئے جو ضریب تیار کرواتے جن سے ملنے منیٰ و عرفات میں لوگ سیراب ہوتے۔ جاہلیت میں ہمیشہ یہ دستور جاری رہا اور قصیٰ کی قوم اس پر عامل رہی۔ تا آنکہ اسلام آیا اور اسلام میں بھی آج تک (یعنی تابعہ عہد مصنف) یہی طریقہ جاری ہے۔

۱ احس انہیں لوگوں کو کہتے ہیں۔ بضرورت دو کپڑے بین کے طواف کرنے کی رسم بھی انہیں نے نکالی تھی۔ لہذا ان کپڑوں کو بھی انہیں سے منوب کر کے احس کپڑے کہتے تھے۔ ان رسم کے اختیار کرنے کا سب ان کی رائے میں خاذ کعبہ کا ادب و احترام تھا۔ انہیں رسم تعظیمی کی شہادت دینے کے لئے عربی زبان میں لفظ حسنۃ زدن و معنی حرمت یعنی اکرام و احترام آج تک چلا آتا ہے۔

## عبد الدار

قصیٰ جب بورٹھے ضعیف ہوئے تو عبد الدار سے کہ ان کے پہلے لڑکے اور اکبر اولاد تھے۔ مگر ضعیف واقع ہوئے تھے حتیٰ کہ ان کے چھوٹے بھائی ان پر بالا رہے تھے یہ کہا کہ یہاں اخدا کی قسم یہ لوگ اگرچہ تجھ پر بالا ہیں مگر میں تھے ان لوگوں کے ساتھ ملائے دیتا ہوں (براہر کئے دیتا ہوں)۔

- ① ان میں سے کوئی شخص خانہ کعبہ میں اس وقت تک داخل نہ ہو سکے گا تو دروازہ کھولے اور اسے اندر جانے دے۔
- ② قریش کوئی علم جنگ بلند نہ کر سکیں گے جب تک کتو اپنے ہاتھ سے بلند نہ کرے۔
- ③ میں جب کوئی پانی پینے گا تیرے پلانے پئے گا۔
- ④ موسم حج میں جو کوئی کھانا کھائے گا تیرے کھانے میں سے کھائے گا۔
- ⑤ قریش اپنے جس کام کا فیصلہ کرنا چاہیں گے تیرے ہی گھر میں کریں گے۔

یہ کہہ کے قصیٰ نے عبد الدار کو **دارالندوہ** خانہ کعبہ کی حاجت **اواء** سعایت **رفاقت** دے دی اور یہ تخصیص اس لئے کی کہ دوسرے جہاںیوں کے برابر ہو جائے۔

## قصیٰ کی وفات

قصیٰ نے انتقال کیا تو مقام جون میں وفن ہوئے۔ اس حادثے میں ان کی بیٹی حمرہ اپنے باپ کے مرنے میں کہتی ہیں:

**طرق النّعْيُ بُعْدِ لَوْمِ الْهَجْدِ فَنَطَعَ قَصْبَاً ذَا التَّنَاهِ وَالسُّودَةِ**  
”سوئے واللئے شب میں سور ہے تھے کہ پچھے ہی دیر کے بعد موت کی خبر دیئے گئے واللئے نے دروازہ ٹکٹکھایا اور قصیٰ کی خبر مرگ سنائی جو کرم تھے، تھی تھے اور سرداز اور ہیر قوم تھے۔“

**فَنَطَعَ الْمَهْذَبُ مِنْ لُوَيٍّ كَلَهَا فَانْهَلَّ دَمُعِيٌّ كَالْجَمَانِ الْعَفْرَدِ**  
”اس نے ایسے شخص کی خبر مرگ سنائی جو تمام خاندان لوی میں سب سے زیادہ مہذب تھا یہ سن کے میرے آنسو چلنے لگے جیسے موتی یا موتی کی ایک لڑی لکھ رہا ہے۔“

**فَأَرْفَقْتُ مِنْ حَزْنٍ وَهُمْ دَاخِلُ أَوْقَ السَّلِيمِ<sup>۱</sup> لَوْجَدَهُ الْمُتَفَقِّدُ**  
”اس اندر ونی رنج غم سے میری نیدر اچٹ گئی (جاٹی رہی) جیسے بے قراری کے باعث سانپ ڈبے ہوئے کی حالت ہوتی ہے۔“

۱ سلیم اور مسلمون اس شخص کو کہتے ہیں جسے سائب نے ڈسایا پھونے ڈنک مارا ہو۔

## عبد مناف

محمد بن النابع کہتے ہیں: قصیٰ کے انتقال کرنے پر عبد مناف بن قصیٰ ان کے قائم مقام ہوئے۔ قریش کے تمام امور انہیں کے ہاتھ میں تھے۔ قصیٰ نے اپنی قوم کے لئے جن محلات کی داغ بیل ڈالی تھی عبد مناف نے ان کے علاوہ دوسرے محلات کی داغ بیل بھی ڈالی یہ عبد مناف ہی کی خصوصیت تھی۔ کہ اللہ تعالیٰ نے جب آیت ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾ ”اپنے خاندان کے قریب ترین لوگوں کو خدا کے خوف سے ڈراو“ نازل فرمائی تو آنحضرت ﷺ مخصوص خاندان عبد مناف ہی کو انداز فرمایا یعنی سطوت خداوندی سے ڈرایا۔

ابن عباس کہتے ہیں اللہ تعالیٰ نے جب رسول اللہ ﷺ پر یہ آیت ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾ نازل فرمائی تو آنحضرت ﷺ مروہ پر چڑھ گئے اور وہاں سے آواز دی یا آل فہر (اے خاندان فہر کے لوگو! کہاں ہو)۔ آواز دیتے ہی تمام قریش حاضر ہو گئے۔

ابوالہب بن عبد المطلب نے کہا: اولاد فہریہ تیرے سامنے ہے جو کہنا ہو کہم۔ آنحضرت (سلام اللہ علیہ و برکاتہ) نے فرمایا: یا آں غالب۔ اس آں اواز پر حارث و محارب فرزندان فہر کی اولاد دو اپس گئی۔

آنحضرت (علیہ التحیات) نے فرمایا: یا آں بن غالب۔ اس آں اواز پر تم الاولم بن غالب کی اولاد دو اپس گئی۔

آنحضرت (صلوات اللہ علیہ) نے فرمایا: یا آں کعب بن لوی۔ اس آں اواز پر عامر بن لوی کی اولاد دو اپس گئی۔

آنحضرت (علیہ السلام) نے فرمایا: یا آں مروہ بن کعب۔ اس آں اواز پر عدی بن کعب کی اولاد اور ہم وحی ابناۓ عمرہ بن ہصیم بن کعب کی اولاد دو اپس گئی۔

آنحضرت (صلی اللہ علیہ) نے فرمایا: یا آں کلاب بن مُرّة۔ اس آں اواز پر مخزوم بن یقطن بن مروہ اور قیم بن مروہ کی اولاد دو اپس گئی۔

آنحضرت (بارک اللہ علیہ وسلم) نے فرمایا: یا آں قصیٰ۔ اس آں اواز پر عبد الدار بن قصیٰ کی اولاد اسد بن عبد العزیز بن قصیٰ کی اولاد عبد بن قصیٰ کی اولاد دو اپس گئی۔

ان سب کے چلنے پر ابوالہب نے (آنحضرت ﷺ) سے کہا یہ فرزندان عبد مناف تیرے سامنے ہیں اب جو کہنا ہو کہم۔

## اقرباء کو توحید کی دعوت

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

اَنَّ اللَّهَ قَدْ اَمْرَنِي أَنْ اَنذِرَ عَشِيرَتَ الْأَقْرَبِينَ، وَ اَنْتُمُ الْأَقْرَبُونَ مِنْ قَرِيبَنِي، وَ اَنِّي لَا اَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللَّهِ حَظًّا وَ لَا مِنَ الْآخِرَةِ نَصِيبًا اَلَا اَنْ تَقُولُوا لَا إِلَهَ اِلَّا اللَّهُ فَاشَهَدْ بِهَا لَكُمْ عِنْدَ رَبِّكُمْ وَ تَدِينُ لَكُمْ بِهَا

العرب و تذلل لكم بها العجم.

”یعنی اللہ تعالیٰ نے مجھے حکم دیا ہے کہ اپنے قریب تین خاندان والوں کوڈراوں، قریش میں قریب تین تمہیں لوگ ہو، میں تم لوگوں کو اللہ تعالیٰ کی جانب سے نہ کسی حصے کا مالک بنا سکتا ہوں نہ آخرت سے کوئی حصہ دلا سکتا ہوں۔ مجنز اس صورت کے کم کہو لا إله الا اللہ اس صورت میں“۔

## ابوالہب کا انجام

۱ میں تمہارے پروردگار کے رو برو تمہارے حق میں شہادت دوں گا۔

۲ تمام عرب تمہارا ہی دین اختیار کرے گا اور تمہارے ہی طریقہ کی پیروی کرے گا۔

۳ اس کے کہنے پر تمام عجم تمہارا تابع و مطیع ہو جائے گا۔

ابوالہب نے یہ سن کر کہا:

تبالک فلہلدا دعوتنا؟

”تو خارے میں رہے کیا اسی لئے تو نے ہم لوگوں کو بلا یا تھا؟“

اسی بنابراللہ تعالیٰ نے ﴿تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ﴾ نازل فرمایا۔ کہتا ہے ﴿تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ﴾ یعنی خسروت یدا ابی لهب (ابوالہب کے دونوں ہاتھوں خارے میں رہے)۔ مطلب یہ ہے کہ اے پیغمبر ﷺ! تو خارے میں نہیں رہا۔ وہ خود ہی خائب و خاسر ہوا۔ کیونکہ انکار تو حید کا آخری نتیجہ خزان ہی ہوا کرتا ہے۔

## اولاً عبد مناف

ہاشم بن محمد بن السائب الحکمی نے اپنے والد سے روایت کی:

عبد مناف کے چھٹے کے اور چھٹڑی کیاں ہوئیں۔

۱ مطلب بن عبد مناف۔ یہ سب سے بڑے بڑے کے تھے۔ انہیں نے قریش کے لئے نجاشی (حکمران جبشت) سے تجارتی معاهدہ کیا تھا کہ قریش اس کے ملک میں تجارت کر سکیں۔

۲ ہاشم بن عبد مناف۔ ان کا نام عز و تھا انہیوں نے ہرقل (فرمازوائے قلمرو شام و روم) سے پیان و عبد لیا تھا کہ قریش امن و حفاظت کے ساتھ شام میں سفر تجارت کر سکیں۔

۳ عبد شمل بن عبد مناف۔

۴ الف: تماضر بنت عبد مناف۔

۵ ب: حشمت بنت عبد مناف۔

۶: فلابہ بنت عبد مناف۔

۷: بیرہ بنت عبد مناف۔

۸: هالہ بنت عبد مناف۔

ان پانچوں بہنوں اور ان کے تینوں بھائیوں یعنی آٹھ کے آٹھوں کی ماں عائشہ کبریٰ تھیں، بنت مڑاہ بن ہلال بن قاسی بن شعبہ بن ذکوان بن الحبیب بن بہش بن سلیم بن منصور بن عکرمہ بن حفظہ بن قیس بن صعیلان بن مصر۔

۹: توفیل بن عبد مناف۔ کسری (پادشاہ ایران) سے انہیں نے اجازت نامہ حاصل کیا تھا کہ قریش، عراق میں سفر تجارت کو کریں۔

۱۰: ابو عینیدہ بن عبد مناف۔

۱۱: ابو عینیدہ بن عبد مناف۔ یہ خود بھی انتقال کر گئے۔ اور اس بھی نہ چلی۔ ان تینوں بھائیوں کی ماں و اقدہ تھیں بنت ابو عدنی کہ ان کا نام عامر تھا، بن عبد لم بن زید۔

۱۲: زیطہ بنت عبد مناف، ہلال بن معیط کی بنتی کنانہ بن خزیم سے ان کی اولاد انہیں کے بطن سے تھی (یعنی زیطہ ہلال بن معیط کی منکوہ تھیں) زیطہ کی ماں ثقفیہ تھیں یعنی ان کا نام بھی یہی تھا۔

## ہاشم

ابن عباس کہتے ہیں: ہاشم کا نام عمرو تھا، ایلاف قریش (یعنی قریش کا ادب و طریقہ انہیں سے منسوب ہے) (اس ایلاف یاداب قریش کی تحریخ ملاحظہ ہو)۔

وہ پہلے شخص ہیں کہ سال میں دو مرتبہ قریش کے لئے (بغرض تجارت) سفر کے طریقے نکالے۔ ایک سفر تو جاڑوں میں کرتے تھے (یعنی رحلۃ الشاء) جس میں یمن و جشہ تک جاتے، جشہ میں اس کے فرمازوں انجاشی کے پاس پہنچتے جو ان کی بزرگداشت کرتا اور انہیں عطایات دیتا۔

دوسر اس فرگر میوں کا تھا (رحلۃ الصیف) جس میں شام تک جاتے، غزوہ تک پہنچتے، کبھی کبھی انقرہ تک (واقع اناطولیہ - روم) جسے عوام آج تک انگورہ کہتے ہیں) پہنچتی جاتے۔ قیصر روم کی پیش گاہ در آتے جو ان کی بزرگداشت کرتا اور انہیں عطایات دیتا۔

## ہاشم کی وجہ تسمیہ

ایک مرتبہ قریش پر چند ایسی خنک سالیاں گزریں ایسے ایسے خوش پڑے کہ ماں و دولت سب کچھ جاتا رہا۔ انہیں دونوں ہاشم نے شام کا سفر کیا۔ وہاں پہنچ کر بہت سی روٹیاں پکوا کیں جب تیار ہو گئیں تو بوریوں اور تھیلیوں میں بھر کے اونٹوں پر بار کرالیں، وابسی میں جب سکھ پہنچتے تو ان روٹیوں کو ہاشم<sup>۱</sup> یعنی توڑ توڑ کے تریدہ بنالی (وہ اونٹ جن پر روٹیاں بار تھیں) ذبح کر دے لے۔

۱: ہاشم یعنی توڑنا، روٹی توڑنا، ہاشم توڑنے والا۔

بادر چیزوں کو حکم دیا انہوں نے گوشت پکایا۔ جب تیار ہو گیا تو دیکھنے والوں میں اُنہوں دیس کے والوں کو سیر شکم کھانا کھلایا۔ قحط کے بعد جس کی مصیبت میں لوگ بیٹلاتھے یہ پہلی بارش (ارزانی و فراغی تھی)، اسی باعث ان کا نام ہاشم پڑا۔ عبداللہ بن الزکری اس باب میں کہتے ہیں:

عَمْرُ وَ الْعُلَىٰ هَشَمٌ الشَّرِيدُ لِقَوْمِهِ وَ زَجَالُ مَكَّةَ مُسْتَوْنَ عِجَافٍ

”بلد مرتبہ عرو نے اپنی قوم کے لئے روٹیاں توڑ کے شرید تیار کی یہ اس وقت کا واقعہ ہے کہ کئے کے لوگ فیضزادہ لاگر ہو رہے تھے۔“

معروف بن خربوڈ کی سے خاندان عدی بن الحیار بن عدی نوبل بن عبد مناف کے ایک شخص نے اپنے باپ کے خواں سے روایت کی کہ وہ وہب بن عبد قصی نے بھی اس باب میں اشعار کہے تھے۔

تَحْمِلُ هَاشِمٌ مَا ضَاقَ عَنْهُ وَاعْلَىٰ إِنْ يَقُومُ بِهِ إِنْ يَضِ

”ہاشم نے وہ بیٹھا اٹھالیا جس کے برداشت کرنے اور اسے اٹھا کے کھڑے ہونے سے شریف انسان تنگ آگئے تھک گئے۔“

إِتَاهُمْ بِالغَرَائِرِ مَنَافِتٍ مِّنْ أَرْضِ الشَّامِ بِالْبُرُّ النَّاضِضِ

”لوگوں کے لئے وہ ملک شام سے عمدہ صاف گیزوں کی بوریاں بھر بھر کے لائے جن کے سب ہی مختار ہوتے ہیں۔“

فَادْمَعَ أَهْلُ مَكَّةَ مِنْ هَشِيمٍ وَ شَابَ الْخِيزَ بِاللَّحْمِ الْغَرِيْضِ

”انہوں نے بڑی وسعت و فراغی کے ساتھ روٹیاں توڑ توڑ کے کمک والوں کو پیش کیں اور فربہ گوشت سے تروتازہ کر دیا۔“

فَظَلَّ الْقَوْمُ بَيْنَ مَكَلَاهِتٍ مِّنَ الشِّيزَاءِ حَائِرُهَا يَقِيسُ

”سب لوگوں نے لکڑی کے ان پیالوں پر ہاتھ مارا جو بھرے ہوئے تھے لبریز تھے اور ان کے کنارے چلک رہے تھے۔“

## بی بی ہاشم و بی امیہ میں مخاصمت کی ابتداء

امیہ بن عبد شمس بن عبد مناف بن قصی کو (بر بناۓ واقعہ نہ کوہہ ہاشم پر حسد ہوا وہ مالدار تھے لہذا جو ہاشم نے لیا تھا بخکف وہی خود بھی کرنا چاہا مگر نہ کر سکے اور عاجز آگئے۔ قریش کے کچھ لوگوں نے اس پر شماتت کی تو امیہ کو غصہ آگیا ہاشم کو بر ابلا

کہنے لگے اور انہیں منافرہ کی دعوت دی۔

ہاشم نے اپنی عمر و قدرو مزرات کا خیال کر کے مناضرہ ناپسند کیا مگر قریش نے نہ چھوڑا اور ان کو حفظ کر لیا۔ (ناچار) ہاشم نے امیری سے کہا کہ میں تیرے ساتھ اس شرط سے مناضرہ کرتا ہوں کہ اگر تو مغلوب ہو تو سیاہ آنکھوں کی پیچاس اونٹیاں بطن مکہ میں تجھے ذبح کرنے کے لئے دینی ہوں گی اور دس برس کے لئے مکہ سے جلاوطن ہونا پڑے گا۔ امیری نے یہ شرط منظور کر لی۔ مناضرہ ہوا، بنی خزامہ کے کاہن کو دونوں نے حکم بنایا جس نے ہاشم کے حق میں فیصلہ کیا۔ ہاشم نے امیری سے وہ مشروط اوثت لے لئے۔ ذبح کئے اور حاضرین کی ضیافت کی۔ امیری ملک شام میں نکل گئے اور وہاں دس برس تک مقیم رہے۔ یہ پہلی عداوت تھی جو ہاشم و امیری کے مقابل میں واقع ہوئی۔

## طلب حکومت

علی بن یزید بن عبد اللہ بن وہب بن زمدادی پے والد سے روایت گرتے ہیں کہ قصیٰ نے عبد الدار کو جو کچھ دیا تھا، یعنی چاہبہ ولواء ورقادہ و سقاہہ و ندوہ، فرزند ان عبد مناف یعنی ہاشم و عبد شمس و مطلب و نوافل نے اتفاق کر کے اولاد عبد الدار کے ہاتھوں سے نکال لیتا چاہا۔ کیونکہ ان مناصب کے لئے فرزندان عبد الدار سے کہیں زیادہ وہ اپنے آپ کو مشق سمجھتے تھے کہ فرزندان عبد الدار پر ان کو شرف بھی حاصل تھا اور قوم میں بھی ان کی عظمت و بزرگی مسلم تھی۔ اس معاملہ کے مددگار پرداز ہاشم بن عبد مناف تھے۔

بنی عبد الدار نے تفویض اختیار سے انکار کیا اور عامر بن ہاشم بن عبد مناف بن عبد الدار اس معاملہ میں ان کی کار سازی کو اٹھے۔

قبائل بنی اسد بن عبد العزیز بن قصیٰ، بنی زہرا بن کلب، بنی قیم بن مژہ و بنی حارث بن فہر نے بنی عبد مناف بن قصیٰ کا ساتھ دیا۔ اور بنی عبد الدار کے ساتھ بھی مخدوم و سہم و حج و بنی عدی بن گعب ہوئے۔ بنی عامر بن لوی و حارب بن فہر علیحدہ رہے اور فریقین میں سے کسی کے ساتھ نہ ہوئے۔

منافرہ، مقاشرت اور اس کا محاکمہ۔ عربوں میں دستور تھا کہ جب دو فریقین اپنی اپنی عظمت پر زور دیتے تو اعیان قوم کے مجمع عام میں غالبوں کو حکم بیایا جاتا۔ اور وہ کسی ایک کے ہن میں فیصلہ کرتے۔ اسی کا نام منافرہ تھا۔ ابتداء میں اس دستور کی حدیں تغیریق و طاقت سے مجاوز نہ تھیں فریقین جب مقابل ہوتے تو پہلا سوال یہ ہوتا کہ ایسا اعزٰ نہ رہا یعنی تنقیح طلب امریہ تھا کہ تم میں ازروئے تعداد و کثرت یا قلت انفار غالب کون ہے اور مغلوب کون ہے۔ منافرہ اسی سوال کا جواب دینے کے لئے ہوتا ہی اس کی وجہ تسمیہ ہے۔

## مطہبین

دونوں جماعتوں میں سے ہر ایک نے بجائے خود سخت سے سخت قسمیں کھائیں کہ اپنی جماعت کو منذول نہ ہونے دیں گے اور اپنے میں سے کسی کو فریق مقابل کے پر دنہ کریں گے۔ ماہ بل بھر صوفہ (یعنی عہد و بیان اس وقت تک برقرار رہے گا جب تک کہ آب دریا بھیڑ اور دُبے کی اون کوتز کر سکے اس زمانے میں قول و قرار کو موکد کرنے کے لئے یہی محاورہ مستعمل تھا۔ مطلب یہ تھا کہ کسی اس کی غلاف و رزی نہ ہونے پائے گی۔

بنی عبد مناف اور ان کے طرفداروں نے ایک شاہ کا سر نکالا ہے خوشبوؤں سے بھر کے خانہ کعبہ کے سامنے رکھ دیا۔ تمام لوگوں نے اس پر اپنے اپنے ہاتھ ڈالے اور حلف اٹھا کے انہیں ہاتھوں سے کعبہ کا سعی کیا کہ یہ پیان پوری طرح موقن ہو جائے۔ یہی کارروائی تھی جس کے بعد ان لوگوں کا نام مطہبین پڑا (یعنی خوشبوؤں ہاتھ بھرنے والے)۔

## احلاف

بنی عبد الدار اور ان کے ساتھیوں نے خون سے بھرا ہوا شاہ کا سہلے کے اس میں ہاتھ ڈالا اور شب نے عہد کیا کہ اپنی جماعت کو منذول و رسوانہ ہونے دیں گے۔ ماہ بل بھر صوفہ (جب تک آب دریا اون کوتز کر سکے) ان لوگوں کے (دشمن) نام پڑے:

- ① احلاف (یعنی حلف اٹھانے والے)۔
- ② لعقة الدم (یعنی خون چانے والے)۔

## مصالحت

جنگ کی تیاریاں ہوئیں۔ دونوں جماعتوں آمادہ ہو گئیں۔ جنگ آوروں کا تعجب ہونے لگا۔ ہر ایک قبیلہ دوسرے قبیلہ میں پیوست ہو گیا یہ سامان ہوئی رہا تھا لوگ اس آمادگی کے ساتھ تیار ہی تھے کہ مصالحت کی سلسلہ جعلی ہوئی اور اس قرارداد پر مسٹھن، و آشتی کی تھہری کی:

- ① سقایہ و رفادہ بنی عبد مناف بن قصی کو دے دیا جائے۔
- ② حجابت و اداء الرندہ حسب دستور سابق بنی عبد الدار کے پاس رہے اس قرارداد کے مطابق فیصلہ ہو گیا۔ اور لوگ (جو درپے حرب و قتال تھے) آدمیوں سے رک گئے۔

## دارالندوہ دارالامارہ کی حیثیت میں

فرزندان عبدالدار (ازروئے معاهدہ مذکورہ جوابہ و لواہ کے ساتھ) دارالندوہ پر بھی متصرف رہے اور رہتے چلے آئے۔ تا آنکہ عکرمہ بن عامر بن ہاشم بن عبد مناف بن عبدالدار بن قصی نے (کہ منصب تولیت انہیں کو حاصل تھا) انکے دارالندوہ کو معادیہ ہی نہیں بلکہ ابی سفیان کے ہاتھ میں ڈالا (یہ اس وقت کا واقعہ ہے جب ارض حجاز میں بھی معادیہ کی حکومت و سلطنت مسلم ہو چکی تھی) دارالندوہ کو لے کے معادیہ نہیں لے لے تھے دارالامارہ بنالیا اور یہ آج تک (یعنی بعد مصنف) خلافاء ہی کے ہاتھ میں ہے۔

## ہاشم کی تولیت

یزید بن عبد الملک بن المغیرۃ التوٹی اپنے والد سے روایت کرتے ہیں، مصالحت کے بعد یہ تھہری کہ ہاشم بن عبد مناف بن قصی سقاہی و رقادہ کے متولی قرار پائے ہاشم فراخ دست آدمی تھے، جو کاموسم آتا تو قریش کے مجھ میں کھڑے ہو کے تقریر کرتے۔ اے جماعت قریش! تم لوگ اللہ کے زیر جگوار ہو بیت اللہ والے ہو! اس موسم میں تمہارے پاس اللہ تعالیٰ کے راز آتے ہیں، جو اس کے گھر کی حرمت کے ساتھ تنظیم سے پیش آتے ہیں، وہ اللہ تعالیٰ کے مہمان ہیں اور سب میں پیشتر شایان تکریم وہی ہیں جو اللہ تعالیٰ کا مہمان ہو، اللہ تعالیٰ نے تمہیں اس نعمت سے مخصوص فرمایا ہے۔ خاص یہ کرامت تمہیں کو عطا کی ہے۔ ایک ہنسایا اپنے دوسرے ہمسائے کا جتنا لحاظ کرتا ہے اس سے کہیں زیادہ اللہ تعالیٰ تھہارا پاس لحاظ کرتا ہے۔ لہذا تم بھی اس کے ذریزوں کی بیو رگداشت مرغی رکھو جو بکھرے ہوئے بال غبار آلوہہ ایک کے شہر سے اسی ایسی لا غر و نحیف سوار یوں پر آتے ہیں کہ تقاریبازی کی تیر کی طرح بے بال و پربے ساز و سامان ہوتے ہیں، چلے ہیں، چل کے تحک تحک گئے ہیں۔ جس سے بوآ نے لگی ہے، کپڑوں میں جو تیس پڑ گئی ہیں تو شہزاد ختم ہو چکا ہے۔ تم ان کی ضیافت کرو، کھانا کھلاؤ، اور پیانی پلاو۔

قریش اسی بنا پر حاجیوں کی آسائش و راحت رسانی کا اس قدر سامان کرتے کہ گھر والے حسب مقدور معمولی چھوٹی چھوٹی چیزیں بھی فراہم کر دیتے۔ ہاشم بن عبد مناف خوبی ہر سال بہت سامان اسی غرض سے نکالتے اور قریش کے جو لوگ دولت مند تھے وہ بھی اعانت کرتے۔ ہر قل (بادشاہ روم) کے سلے کے سو موافق ہر شخص بھیجا، ہاشم حضور کی تیاری کا انتظام کرتے جن کا محل وقوع مقام چاہ زمزم ہوتا۔ ان میں ملکے کے کنوؤں سے پانی لاتے اور بھر دیتے، حاجی بیہان سے پانی پیتے تھے۔ یوم الارویہ (رزی الچب) سے حاجیوں کی ضیافت کا سامان ہوتا۔ اور سکے وسی و مقام اجتماع جاج (جمع) و عرفات پران کو کھانا کھلایا جاتا، گوشت رزوئی، بھنی اور چھوارے اور ستو کی تریہ بنا بنا کے دی جاتی، سب کے لئے پانی کا انتظام ہوتا اور با وصف اس کے کو حضور میں پانی کی کمی ہوتی پھر بھنی میں سب کو پانی پوایا جاتا، مناسک رج سے فارغ ہو کرنی سے جب لوگ واپس آتے تو اس وقت ضیافت ختم ہوتی اور لوگ اپنے اپنے مقام پر چلے جاتے۔

## قیصر و نجاشی سے تجارتی معاهدات

عبداللہ بن نوافل بن الحارث کہتے ہیں: ہاشم ایک شریف آدمی تھے، قیصر سے قریش کے لئے انہیں نے یہ عہد لیا تھا کہ ان وامان و حفاظت کے ساتھ فخر کر سکیں۔ سرٹکوں اور راستوں پر اپنا مال و اسیاب لے کے گزریں تو کرایہ و محصلہ نہ دینا پڑے۔ قیصر نے یہ اجازت نامہ لکھ دیا۔ اور نجاشی (فرمانروائے جبہ) کو بھی لکھا کہ قریش کو اپنے ملک میں داخل ہونے دیں یہ لوگ تجارت پیشہ تھے (اور اسی لئے ان ممالک میں فخر کرنے کی انہیں ضرورت لاحق تھی)۔

## ہاشم کا عقد نکاح

قریش کے ایک قائلہ کے ساتھ کہ تجارتی مال و اسیاب سے مملو تھا۔ ہاشم بھی ہوئے راستہ مدینہ پرے گزرتا تھا، قائلہ مقام سوق الدبط فروش ہوا (سوق الدبط) بسطی قوم کا بازار یہاں ایسے بازار میں پہنچ جو سال میں ایک ہی مرتبہ لگتا اور سب لوگ اس میں مجتمع ہوتے تھے اور انہیں خرید و فروخت کی اور داد دستہ ہوئی۔ ایک مقام پر کہ سر بازار واقع تھا۔ اہل قائلہ کو ایک عورت نظر پڑی۔ ہاشم نے دیکھا کہ اس عورت کو جو چیز خریدنی ہے ان کے متعلق احکام دے رہی ہے۔ یہ عورت دوراندیش مستقل مزاج صاحب جمال نظر آئی۔

ہاشم نے دریافت کیا یہ بیوہ ہے یا شوہردار؟

معلوم ہوا یہو ہے، ابیح بن الجلال کے عقد نکاح میں تھی۔ عمر و معاویہ وزیر کے بھی اس کے صلب سے بیدا ہوئے۔ پھر اس نے جدا کر دیا۔ اپنی قوم میں عزیز و شریف ہونے کے باعث یہ عورت اس وقت تک کسی کے نکاح میں نہ آتی جب تک یہ شرط نہ ہو جاتی کہ اس کی عحان اختیار اسی کے ہاتھ میں رہے گی۔ کسی شوہر سے نفرت و گراہت آتی تو اس سے جدا ہو جاتی (یعنی خود اس کو طلاق دے دیتی) اس کا نام سلمی تھا بنت عمر و بن زید بن لیید بن خداش بن عامر بن غنم بن عدی بن الجاز۔

ہاشم نے اس کو پیغام دیا۔ ان کی شرافت و نسب کا جب حال معلوم ہوا تو وہ راضی ہو گئی اور ان کے نکاح میں آگئی۔ ہاشم اس کے پاس آئے اور عورت ولیہ کی تیاری کی تا فلے کے لوگ جو وہاں تھے سب کو بلا یا تعداد میں یہ چالیس قریشی تھے میں عبد مناف و بنی مخزوم و بنی کہم کے کچھ لوگ بھی ان میں تھے۔ قبیله خزر (اہل مدینہ) کے بعض افراد کو بھی عورت دی اور سب کے ساتھ چند روز وہاں مقیم رہئے۔

سلیمان حاملہ ہوئیں عبدالمطلب بیدا ہوئے جن کے سر پر شیبہ تھا (یعنی سر میں کچھ بال سفید تھا) اسی مناسبت سے ان کا نام شیبہ رکھا گیا۔

## وفات اور وصیت

ہاشمؓ اپنے ہمراہوں کے وہاں سے شام کو روانہ ہوئے، غزوہ میں پنجھے تھے کہ بیماری کی شکایت پیدا ہوئی، لوگ ٹھہر گئے اور اس وقت تک ٹھہرے رہے کہ ہاشم نے وفات پائی۔ غزوہ میں ان کو دفن کیا گیا۔ اور ان کا ترک کر لے کر ان کے لاکوں کے پاس واپس آئے۔ کہا جاتا ہے کہ ابو یہم بن عبد العزیز العامری کہ عاصم بن لوی کے خاندان سے تھے۔ اور ان دونوں خود میں برس کے لڑ کے تھے۔ فرزندان ہاشم کے پاس یہ ترک کر لے کر آئے تھے۔

محمد بن السائب الکھنی کہتے ہیں: ہاشم بن عبد مناف نے اپنے بھائی مطلب بن عبد مناف کو اپنا وصی بنایا تھا۔ یہی باعث ہے کہ بنی ہاشم و بنی عبد المطلب آج تک ایک ہیں اور بنی عبد شمس و بنی نوبل فرزندان عبد مناف (بھی اسی طرح) اب تک (یعنی تابعہ مصنف) کیب دست ہیں۔

## اولاد ہاشم

ہاشم بن محمد اپنے والد سے روایت کرتے ہیں: ہاشم بن عبد مناف کے چار بڑے اور پانچ لڑکیاں پیدا ہوئیں۔

① شيبة الحمد انہیں کو عبد المطلب کہتے ہیں۔ یہ اپنے مرتے دم تک قریش کے سردار رہے۔

② الف: رقیہ بنت ہاشم۔ ہنوز لڑکی ہی تھیں۔ اخھان بھی نہ ہوا تھا کہ انتقال کر گئیں۔ ان دونوں بہن بھائی کی ماں سلسلی تھیں۔ بنت عمرو بن زید بن لبید بن خداش بن عاصم بن غنم بن عدی بن الجبار، ان کی دونوں ماں جائے بھائی عمرو و معید تھے ابناۓ آحیج بن الجلال بن الحاریش بن حجیبا بن کلفہ بن عوف بن عمربن عوف بن الاوس۔

③ ابوصیفی بن ہاشم، ان کا نام عمرو دھرا یہ سب میں بڑے تھے۔

④ صیفی بن ہاشم۔ ان دونوں بھائیوں کی ماں ہند تھیں، بنت عمرو بن الحارث بن مالک بن سالم بن غنم بن عوف بن الخزرج۔ ان کے ماں جائے بھائی مخرمہ تھے۔ ابن المطلب بن عبد مناف بن قصی۔

⑤ اسد بن ہاشم، ان کی ماں قیلہ تھیں۔ ملقب بہ جزوہ بنت عاصم بن مالک بن جذیہ کہ انہیں کو **المصلق**<sup>۱</sup> بھی کہتے ہیں، وہ قبیلہ غزاء عکے تھے۔

⑥ نعلہ بن ہاشم۔

⑦ بب: شفایۃت ہاشم۔

⑧ ح: رقیہ بنت ہاشم۔ ان تینوں کی ماں امیہ تھیں، بنت عدی بن عبد اللہ بن دیبار بن مالک بن سلامان بن سعد کے قبیلہ قضاۓ

**۱ المصلق:** خوش آواز اچھا غیر اجدیہ بن سعد بن عمرو غزائی کو یہ لقب ان کے صن صورت کی بنا پر ملا تھا، قبیلہ غزاء عک کے پہلے مخفی وہی ہیں۔

کے تھے۔ ان دونوں کے ماں جائے بھائی نصیل و عمرہ تھے، نصیل بن عبد العزی العدوی و عمرہ بن زیدہ بن المارث بن حبیب بن خزیمہ بن مالک بن جبل بن عامر بن الوی۔

⑩ وَ ضعيفه بنت هاشم۔

⑪ هـ خالدہ بنت هاشم۔ ان کی ماں ام عبد اللہ تھیں جن کا نام واقدہ بنت ابی عدری۔

⑫ وـ حمد بن هاشم؛ ان کی ماں عدی تھیں، بنت حبیب بن المارث بن مالک بن حطیط بن حشم بن قصی کرنہیں کو شفیف کہتے ہیں۔

## ہاشم کے غم میں اشعار

ہاشم کی کنیت ابو یزید تھی۔ اور بعض لوگ کہتے ہیں وہ اپنے بیٹے اسد بن ہاشم کے نام پر کنیت کرتے تھے (یعنی ابو اسد) ہاشم کی وفات پر ان کی اولاد نے بہت سے مرثیے کہے جن میں ایک مرثیہ خالدہ بنت ہاشم کا ہے کہ محمد بن عمر نے اس کی روایت اپنے راویوں کے حوالے سے کی ہے لیکن اس کے اشعار میں کمزوریاں ہیں:

بَكْر النَّعْيَ بِخَيْرٍ مِنْ وَطِ الْحُصْنِ      ذِي الْمَكْرَمَاتِ وَ ذِي الْفَعَالِ الْفَاضِلِ  
”پیغام گوئی مرگ نے سوریے ہی ایسے شخص کی موت کی خبر سنائی جو زمین پر چلنے والوں میں سب سے اچھا ذی مکرم صاحب افعال بزرگ تھا۔“

بِالسَّيِّدِ الْغَمِرِ السَّيِّدِ ذِي النَّهْلِ      مَاضِيَ الْعَزِيمَةِ غَيْرِ نَكِشٍ دَاخِلِ  
”ایسے شخص کی سنائی جو سردار تھا، وسیع الاخلاق کریم تھا، شریف و تھی شجاع و متواضع تھا، داشمند تھا، ناقد العزم تھا، ضعیف الرائے پیر فرتوں نہ تھا، اور نہ سفلہ و نکینہ پست بہت آدمی تھا۔“

ذِينَ الْعَشِيرَةِ كُلُّهَا وَ رَبِيعُهَا      فِي الْطَّبَقَاتِ وَ فِي الزَّمَانِ الْمُلْحَلِ  
”متواتر خشک سالی و خوشکے زمانے میں وہ تمام خاندان کی زیست و رونق و بہار کا باعث تھا۔“

إِنَّ الْمَهْذَبَ مِنْ لَوْيٍ كُلُّهَا      بِالشَّامِ بَيْنِ سَفَافِحٍ وَ جَنَادِلِ  
”تمام خاندان لوی کا مہذب بترین ملک شام میں اس وقت آئندہ سگ و خاک ہے۔“

فَابْكِي عَلَيْهِ مَا بَقِيَتِ بِعُونَةٍ      فَلَقَدْ رَذَّتِ الْخَالِدِيَ وَ فَوَاضِلِ  
”تو جب تک زندہ ہے اس پر زار زار روئی رہا اس لئے کہ تجھے ایسے بزرگ کی مصیبت اٹھانی پڑی ہے جو صاحب فیض و بزرگی تھا۔“

وَ لَقَدْ رَذَّتِ قَرِيبُ فَهِيرٍ كُلُّهَا      وَ رَئِسُهَا فِي كُلِّ أَمْرٍ شَامِلٍ  
”تجھے ایسے شخص کی مصیبت اٹھانی پڑی ہے جو تمام قبیلہ فہر کا سردار تھا۔ اور ہر امر عام و شامل میں سب کا رئیس مانا جاتا تھا۔“

شفاء بنت هاشم کہتی ہیں:

عَيْنُ جُودَةِ بَعْرَةَ وَ مُنْجُومٍ وَ اسْفِحِي الدَّمْعَ لِلْجَوَادِ الْكَرِيمِ

"اے آنکھ اشک بار ہوا راس فیاض و کریم بزرگ کے لئے آنسو بہا۔"

قَاهْمُ الْخَيْرِ ذِي الْجَلَالِ وَ الْمَجْدُوذِي الْبَاعِ وَ النَّدَى وَ الصَّمَيمِ

"خیر و خوبی والے ہاشم کے لئے جو صاحب جاہ و جلال و بزرگی تھا، قوت دار حوصلہ مند فیاض اور خالص و مخلص آدمی تھا۔"

عَيْنُ وَاسْتَعْبَرِي وَ سَحَى وَ جَهَى لَابِيْكُ الْمَسْوَدُ الْمَعْلُومُ

"اے آنکھ اپنے باپ کے لئے جو مشہور سردار قوم تھا رہا اور خوب رو اور روئی رہ۔"

وَ رَبِيعُ الْمُجْتَدِينِ وَ حَرْبُ وَ لِزَانِ لِكُلِّ أَمِ عَظِيمِ

"جو حاجت مندوں کے حق میں بھارتا اور ہر ایک بڑے سے بڑے کام کے لئے تقویٰ یا سب حفظ و امن تھا اور دروازہ مقاصد کو بند رکھنے والا دستہ تھا۔"

شَمَرِي نَمَاءُ لِلْعَزِ صَفْرٌ شَافِحُ الْبَيْتِ مِنْ سُوَادِ الْأَدِيمِ

"تجربہ کارناقد الغرم شہباز کہ عزت ہی کے لئے اس کا نشوونما ہوا تھا اور اشراف روئے زمین کے گھر انوں میں اس کا گھر سب سے پرانا اور شریف تھا۔"

شَيْظَمِي مُهَدَّبُ ذِي فُضُولٍ أَرِيَحَى مِثْلَ الْقَنَاءِ وَ سِيمُ

"تو مند بلند بالقصچ و لیغ، شیر مرد مہذب، صاحب فضائل سردار قوم جو خوش رو و خوش شکل و خوش منظر بھی تھا۔"

خَالِبِي سَمِيدَعُ الْحَوَادِي بَاسِقُ الْمَجْدِ مَضْرَحَى حَلِيلِ

"سردار غالب الاطوار حاذق و قہار جس کا شیر و مجد و کرم تھا، اور جو خود ایک فیاض و بردبار سرگردہ سالار تھا۔"

صَادِيقُ النَّاسِ فِي الْمَوَاطِنِ شَهِيمٌ مَاجِدُ الْجَيْدِ غَيْرِ نَكِيسِ ذَفِيمِ

"معروکوں میں راست باز بھا رہا بزرگ آدمی جو سفلہ و ضعیف و پست بہت بھی نہ تھا اور نہ خصلتوں کا برا تھا۔"

## مطلوب بن عبد مناف

محمد بن عمرو بن واقع الاسلامی کہتے ہیں: مطلب بن عبد مناف بن قصی بن کلب ہاشم اور عبد شمس دونوں سے ہوئے تھے۔ قریش کے لئے نجاشی سے انہیں نے تجارتی عہدہ نامہ حاصل کیا تھا۔ وہ اپنی قوم میں شریف تھے سردار تھے اور ان کی اطاعت کی جاتی تھی جو دو کرم کے باعث قریش انہیں الغیض کہتے تھے (یعنی فیاض) ہاشم کے بعد سقاہیہ و رفادہ کے وہی متولی ہوئے وہ اس باب

میں کہتے ہیں:

وَ أَلْبَعَ لَدِيكَ بَنِي هَاشِمٍ بِمَا فَعَلْنَا وَ لَمْ نُؤْمِنْ  
”ہم نے جو کچھ کیا ہے اور بغیر کسی حکم کے جو کام ہم سے ہوا ہے بنی ہاشم کو اپنے پاس بنا کے اس کی اطلاع دے دئے۔“

أَقْمَّا لِنْسِقَى حَجَجَ الْعُرَّا مَ ازْفُرَكَ الْمَجْدُ لَمْ يُؤْتَر  
”ایسی حالت میں کہ مجد و شرف متروک ہو چکا تھا ہم نے حاجیان بیت الحرام کو پلانے کا انظام کیا۔“

نَسُوقُ الْحَجَجِ لَأَبْيَانًا كَانُوهُمْ بَقْرٌ تُخْشَرُ

”حاجیوں کو ہم اپنے گھروں میں اس طرح کھینچ لاتے ہیں کہ گویا وہ اجتماعی طور پر گائے نہیں ہیں جو بے عذر کھینچنے چلتے ہیں۔“

ثابت بن المنذر بن حرام کہ حسان بن ثابت رض شاعر (جناب نبوی) کے والد تھے۔ عمرہ کے لئے (مدینہ مبارکہ سے) مکہ میں آئے یہاں مطلب سے ملے جوان کے دوست تھے (باتوں باتوں میں) ان سے کہا: اگر تو اپنے بھتیجے شیبہ کو ہمارے قبیلہ میں دیکھتا تو اس کے شکل و شہاب میں تجھے خوبی و خوبروتی و بہیت و شرافت نظر آتی، میں نے دیکھا کہ وہ اپنے ماموں زاد بھائیوں میں تیر اندازی کر رہا ہے کہ نشان آموزی <sup>①</sup> کے دونوں تیر میرے کاف دوست جیسے مقدار کے ہدف میں داخل ہو جاتے ہیں، جب تیر نشانہ پر بیٹھتا ہے تو وہ کہتا ہے: انا ابن عمرو العلی (میں بلند مرتبہ عرب و کافر زندہوں)۔

مطلوب نے کہا: میں تو جب تک وہاں نہ جاؤں اور اس کو ساتھ نہ لاؤں اتنی بھی تاخیر نہیں کر سکتا کہ شام ہو جائے (یعنی اتنی عجلت ہے کہ آج کے دن تمام ہونے کا انتظار کرنا بھی ممکن نہیں)۔

ثابت نے کہا: میری رائے میں اسے نہ تو سلسلی تیرے سپرد کر دے گی اور نہ اس کے ماموں تجھے لے جانے دیں گے۔ اگر تو اسے وہیں رہنے دے کہ اپنے نھیاں میں اس وقت تک رہے کہ خود بخود (تیرے پاس برضا و غبت آجائے تو اس میں تیرا کیا حرج ہے؟)

مطلوب نے کہا: اباوس! میں تو اسے وہاں نہ چھوڑوں گا کہ اپنی قوم کے ماڑ و فضائل سے بیگانہ بنا رہے تجھے یہ تو معلوم ہی ہے کہ اس کا حسب و نسب و مجد و شرف سب کچھ اس کی قوم ہی کے ساتھ ہے۔

مطلوب کئے سے لکل کے چلے اور مدیہے میں بھیج کے ایک گوشے میں فروکش ہوئے۔ شیبہ کو دریافت کرتے رہے حتیٰ کہ اپنے نھیاں لڑکوں میں تیر اندازی کرتے ہوئے وہ مل گئے۔ مطلب نے دیکھا تو باپ کی شایہت ان میں نظر آئی، پہچان لیا۔

① نشان آموزی کے تیر اصل میں اس کے لئے لفظ مرماہ ہے جس سے مراد وہ کمزور تیر ہے کہ لڑکے اس سے تیر اندازی سمجھتے تھے ہر ایک لڑکے پاس ایسے ایسے دو تیر ہوا کرتے اسی لئے اصل میں بھی لفظ مشریعہ وارد ہے۔

آنکھیں اشکبار ہوئیں گلے سے لگایا حلہ بیانی پہنایا اور کہنے لگے:

**عَرَفْتُ شَيْبَةَ وَالْجَارَ قَدْ حَفِلْتُ ابْنَاؤُهَا حَوْلَهُ بِالْكَبْلِ تَسْتَضِلُّ**

”میں نے شیبہ کو پیچان لیا اور ایسی حالت میں پیچانا کہ قبلہ بنی نجار کے لڑکے اس کے ارگد تیر اندازی کے لئے  
جمع کئے ہوئے تھے۔“

**عَرَفْتَ أَجْلَادَهُ مَنَا وَشِيمَتَهُ فَقَاضَ مِنْيَ عَلَيْهِ وَأَبِلْ سَيْلُ**

”میں نے پیچان لیا کہ اس کا ذریعہ بازو طور و طریق ہم ہی میں سے ہے اور یہ پیچان کر میری آنکھیں اس پر آنسوؤں  
کے ڈو گرے بر سارے لگیں۔“

سلمی نے پیغام بھیج کر مطلب کو اپنے ہاں فروش ہونے کی دعوت دی جس کے جواب میں مطلب نے کہا: میری حالت  
اس (تکلف) سے بہت ہی سبک واقع ہوئی ہے میں جب تک اپنے بھتیجے کونہ پاؤں گا اور اسے اس کے شہر و قوم میں نہ لے جاؤں  
گا اس وقت تک گرہ بھی نہیں کھولنا چاہتا۔

سلمی نے کہا: میں تو اس کو تیرے ساتھ بھیجنے کی نہیں۔

سلمی نے اس جواب میں مطلب کے ساتھ درشتی و خشونت ظاہر کی تو انہوں نے کہا ایسا کہ میں تو بغیر اس کے ساتھ لئے  
و اپس جانے والا نہیں۔ میرا بھتیجا سن شعور کو بھیچ چکا ہے اور غیر قوم میں ہے اور اجنبی ہے۔ ہم لوگ اس خاندان کے ہیں کہ ہماری  
قوم کی شرافت اور اپنے قومی شہر میں قیام کرنا یہاں کی اقامت سے اس لئے بہتر ہے اور وہ جہاں کہیں بھی ہو، ہر حال تیرا ہی لڑکا  
ہے۔

**أَبْلَغَ بَنَى النَّجَارَ أَنْ جِنَّتَهُمْ أَنِي مِنْهُمْ وَأَبْنَهُمْ وَأَنْحَمِسْنِ**

”بنی نجار کے پاس آنا تو ان سے کہہ دینا کہ میں بھی اور ان کا لڑکا بھی یہ جماعت کی جماعت سب انہیں میں سے  
ہے۔“

**رَأَيْتُهُمْ قَوْمًا إِذَا جِنَّتَهُمْ هُوَرَا لَفَائِي وَأَحْبَاوَا حَسِيبِيُّ**

”میں نے دیکھا کہ یہ ایسے لوگ ہیں کہ ان کے پاس آئے تو وہ میری ملاقات کے خواہشمند ہوتے ہیں اور میری  
آہست سے بھی الفت رکھتے ہیں۔“

ان دونوں شعروں کی روایت تو ہشام بن محمد نے اپنے والد سے کی ہے۔ اب آگے پھر وہی محمد بن عمر و والی روایت  
شروع ہوتی ہے۔

**شیبہ سے عبدالمطلب کیسے بنے؟**

محمد بن عمر و کہتے ہیں: مطلب شیبہ کو لئے ہوئے ظہر کے وقت کے پنچھے۔

قریش نے یہ دیکھ کے کہا: هذا عبد المطلب (یہ مطلب کا غلام ہے)۔

مطلوب نے کہا: ہاں میں افسوس ایسے تھے حقیقت میں میرا جستیجاشیبہ بن عمر وہ ہے۔

لوگوں نے (بنظر غارہ) شیبہ کو جب دیکھ لیا تو (یہجان کے) سب نے کہا: اپنے عمری (میری جان کی قسم یہ عمر و کا لڑکا

ہے)۔

اس وقت سے عبدالمطلب برادر کے ہی میں مقمر ہے تا آنکہ سن بلوغ کو پہنچ اور جوان ہوئے۔

## عبدالمطلب بحثیت متولیٰ کعبۃ اللہ

مطلوب بن عبد مناف نے تجارت کی غرض سے یمن کا سفر کیا تھا۔ وہاں مقام اومان میں انتقال کر گئے۔ ان کے بعد رفادہ و سقاپہ کے عبدالمطلب بن ہاشم متولی ہوئے اور یہ مناصب بیٹھاں گے ہاتھ میں رہے۔ حاجیوں کو کھانا کھلاتے، پانی پلاتے، تکے میں کئی حوض بنائے تھے کہ انہیں سے حاجیوں کو سیراب کرتے۔ جب زمزم سے پانی پلانے کا آغاز ہوا تو کئے میں حضوں کے ذریعہ پانی پلانے کا دستور بند ہو گیا اور عبدالمطلب نے جاج کو زمزم ہی سے پانی پلانا شروع کیا، اس کا سر آغاز اس وقت سے ہوا جب زمزم کو ازسرنو کھود کے جاری کیا ہے۔ جبکہ پانی عرفات تک پہنچاتے تھے اور وہاں بھی سب کو پلواتے تھے۔

## چشمہ زمزم

زمزم اللہ تعالیٰ کی جانب سے پانی پینے کے لئے تھا۔ خواب میں کئی مرتبہ عبدالمطلب کو بشارت ہوئی، کھوڈ نے کا حکم ملا،

اور وہ جگہ بھی بتا دی گئی (ایک رات بحالت روکیا) کہا گیا: طیبہ کو کھوڈ الوب۔

انہوں نے پوچھا: طیبہ کیا ہے؟

دوسرے دن پھر آ کے کہا: بزرہ کو کھوڈ۔

انہوں نے پوچھا: بزرہ کیا ہے؟

تیسرا دن وہ اپنی خوابگاہ میں استراحت کر رہے تھے کہ خواب میں ایک شخص آ کے کہتا ہے مخصوصہ کو کھوڈ۔

انہوں نے پوچھا: مخصوصہ کیا ہے؟ بیان کر تو کیا کہتا ہے؟

چوتھی شب میں پھر آ کے کہا: احفر زم زم (زمزم کو کھوڈ)۔

انہوں نے پوچھا: و ما زم زم؟ (زمزم کیا ہے؟)

جواب دیا: لا تنزع ولا تندم، تبقى الحجيج الاعظم و هي بين الفرات والدم عند نقرة الغراب الاعصم

(زمزم وہ ہے کہ نہ اس کا پانی ختم ہو گا نہ اس کی نہمت کی جائے گی، حاجیوں کو خاطر خواہ وہ سیراب کرے گا، یہ گندگی اور خون

کے درمیان اس جگہ واقع ہے جہاں غرابِ عصُم<sup>①</sup> منقار سے کریدتا رہتا ہے۔

محمد بن عمرو کہتے ہیں کہ ذبح کی جگہ سے جہاں گندگی اور خون جمع رہتا ہے غرابِ عصُم وہاں سے ہٹاہی نہ تھا۔

وہی شرب لک ولو لدک من بعدک (ای خواب میں عبدالمطلب کو یہ بھی بشارت ہوئی کہ یہ تیرے پینے کے لئے اور تیرے بعد تیری اولاد کے پینے کے لئے ہے)۔

عبدالمطلب نے زمین کھوئے، مئی پھیلنے پانی کا لئے کے سامان و آلات لئے اور اپنے بیٹے حارث بن عبدالمطلب کو ساتھ لیا کہ اس وقت تک بھر ان کے اور کوئی دوسرا لاکانہ تھا۔ کمال اور چھاؤڑے سے زمین کھوئتے تھے۔ مئی کو رتن میں بھر دیتے تھے۔ جسے حارث اٹھا اٹھا کے باہر ڈال دیتے تھے۔ تین دن تک کھوئتے رہے جس کے بعد زم زم کا نشان ملا۔ عبدالمطلب نے اللہ اکبر کا لغزہ مارا اور کہا: هذا طوی اسماعیل (یہ وہی زم زم ہے جو حضرت اسماعیل علیہ السلام کے لئے جاری ہوا تھا اور بعد کو پڑ گیا)۔

### تبحییم

اب قریش نے بھی جان لیا تھا کہ عبدالمطلب نے پانی تک دسترس حاصل کر لیا لہذا سب نے آ کر کہا: "ہمیں اس میں شریک کرو"۔

عبدالمطلب نے کہا: "میں تو شریک کرنے والا نہیں یہ امر میرے ہی ساتھ مخصوص ہے، تمہارا اس میں لگاؤ نہیں، اس معاملہ میں جسے چاہوٹا لاث مقرر کر لو کہ اس سے محاکہ کریں اور وہ فصل دئے۔"

قریش نے کہا: ہندیم کہ قبیلہ بنی سعد کی کاہنہ ہے یہ کاہنہ مقام معان میں مقیم تھی جو شام کے نواحی میں واقع ہے۔

آخر سب لوگ اس کے ہاں چلے۔ عبدالمطلب کی معیت میں اولاد عبد مناف سے میں آدمی تھے اور قریش نے بھی اپنے قبائل میں سے میں آدمی لئے تھے۔ شام کے راستے میں جب یہ لوگ فقیر یا اس کے قریب تک پہنچے تو سب کے ہاں پانی کا ذخیرہ ختم ہو چکا تھا (فقیر ایک سوکھے نالے کے مخزن کا نام تھا جس میں بھی پانی رہا ہوگا، مگر ان دونوں مدتوں سے خشک پڑا تھا)۔

تفنگی کا غلبہ ہوا تو سب نے عبدالمطلب سے کہا: کیا رائے ہے؟ جواب دیا یہ موت ہے۔ بہتر یہ ہے کہ تم میں سے ہر ایک شخص اپنے لئے ایک ایک گڑھا (قبر) کھود رکھے جب کوئی مرے تو ساتھ والے اسے دفن کر دیا کریں۔ حتیٰ کہ آخر میں صرف ایک شخص رہ جائے کہ اسے ضائع ہونے کی موت مرتا پڑے (یعنی مرنے کے بعد پیچھے کوئی اس کو قبر میں دفن کرنے والا نہ ہو)۔ یہ صورت اس سے آسان ہے کہ تم سب کے سب مر جاؤ (اور کوئی کسی کو دفن نہ کر سکے) سب لوگ (ای رائے کے مطابق) وہیں ٹھہر گئے اور بیٹھ کے موت کا انتظار کرنے لگے۔

<sup>①</sup> غرابِ عصُم: وہ کو اجس کے دونوں پاؤں اور پوچھ جس سرخ رنگ کے ہوں اور اس کے پراؤں میں بکھر سفیدی ہو اس زمانہ میں اسی رنگ کا ایک کو ا مقام زم زم پر آ کر بیٹھتا تھا، زم زم تو باقی نہ رہا تھا البتہ اس کی جگہ قریش قربانی کیا کرتے تھے اور اسی باعث سے وہ کو اوہاں سے ہٹانا نہ تھا۔

## سواری کے قدموں تک پانی کا چشمہ

عبدالمطلب نے یہ دیکھ کے کہ سب کے سب موت کے منتظر ہیٹھے ہیں لوگوں سے خطاب کیا: خدا کی قسم! خود کو اپنے ہاتھوں سے اس طرح تہلکہ میں ڈالنا تو بڑی عاجزی و بے بھی کی بات ہے۔ ہم کوئی نہ چلیں پھریں قدم بڑھائیں (بیٹھے کیوں رہیں؟) شاید اس علاقے میں کہیں اللہ تعالیٰ ہمیں پانی عطا فرمائے۔ یہ سن کر سب لوگ انٹھ کھڑے ہوئے۔ عبدالمطلب بھی اپنے سامان کے پاس آئے اور سوار ہو کر چلے۔ سواری چلی ہی تھی کہ اس کے سُم کے نیچے سے ایک چشمہ آب شیریں نمودار ہوا۔ عبدالمطلب اور ان کے ہمراہیوں نے تکمیر کیا اور سب نے پانی پیا۔ قریش کے بھی افراد نے قبائل کو بلا کے کہا: هلموا الی الماء الرّوَاعِ فقد سقانا اللہ (یہ لوآب زلال و صافی کہ خود اللہ تعالیٰ نے ہمیں سیراب فرمایا ہے)۔ سب نے پانی پیا اور پلا یا اور کہا: قد قضی لک علینا، الذی سقاک هذَا الماء بہلَهِ الْفَلَةُ هُوَ الذی سقاک زم زم، فوالدر لا نخاصمك فيها ابداً (حقیقت یہ ہے کہ ہمارے غلاف تیرے حق میں فیصلہ ہو چکا جس نے اس دشت میں تجھے یہ پانی عطا فرمائے سیراب کیا ہے اسی نے آب زم زم بھی تجھے عنایت فرمایا ہے۔ خدا کی قسم ہم اس باب میں کبھی تجھے سے مخاصمت نہ کریں گے)۔

یہ سن کر عبدالمطلب نے مراجعت کی ساتھ ہی وہ سب لوگ بھی واپس آئے۔ کامنہ تک کوئی نہ گیا اور زم زم کو عبدالمطلب کے لئے چھوڑ دیا۔

## بیٹی کی قربانی کی نذر

معتمر بن سليمان اتنی کہتے ہیں: میں نے اپنے والد کو ابو الجلوس سے روایت کرتے شاکر خواب میں کسی نے عبدالمطلب سے آئے کہا: کھود۔ عبدالمطلب نے پوچھا: کہاں؟ جواب ملا: وہاں عبدالمطلب نے اس پر عمل نہ کیا تو پھر خواب میں آ کر ان سے کہا گیا: کھود۔ اس جگہ کھود جہاں گندگی ہے جہاں دیمک ہے جہاں قبیله خزانی کی نشست گاہ ہے۔

عبدالمطلب نے کھودا تو ایک ہر ان ملا ہتھیار ملا اور یوسیدہ کپڑے ملے۔

قوم نے جب مال فنیمت دیکھا تو ایسا معلوم ہوا کہ گویا عبدالمطلب نے لڑنا چاہتے ہیں۔ اس حالت میں عبدالمطلب نے منت مانی کہ اگر ان کے دس لڑکے ہوئے تو ایک کو قربان کریں گے۔

جب دسویں پیدا ہو چکے اور عبدالمطلب نے عبد اللہ کو قربان کرنا چاہا تو قبیله ہنی زہرہ نے روک دیا اور کہا: عبد اللہ کے اور اتنے اونٹوں کے درمیان قریعاً و قرعداً الا تو سات مرتبہ عبد اللہ پر قرضہ ہے اور ایک مرتبہ اونٹوں پر۔

سلیمان کہتے ہیں: میں نہیں جانتا کہ سات کی تعداد ابو الجلوس نے کبھی تھی یا نہیں آخ کو یہ ہوا کہ عبدالمطلب نے عبد اللہ کو تو رہنے دیا اور اونٹوں کی قربانی کی۔

یہاں تک تو ابو الجلوس کی روایت تھی اب آگے پھر محمد بن عمرو کی روایت شروع ہوتی ہے۔

## دفن شدہ خزانے کی دریافت

محمد بن عمر کہتے ہیں جس وقت قبلہ جرہم نے محسوس کیا کہ ملتے سے اب ان کو چلا جانا چاہئے تو ہر سات قلعی تلواریں<sup>①</sup> اور پانچ مکمل زر ہیں دفن کر دیں تھیں جن کو عبدالمطلب نے برآمد کیا۔ عبدالمطلب کا شیوه خدا پرستی تھا۔ ظلم و فتن و فجور کو عظیم المکرات صحیح تھے۔ انہوں نے دونوں غزال کے سونے کے تھے کعبے کے سامنے چڑھا دیئے۔ تلواریں خانہ کعبہ کے دونوں دروازے میں پر لکھا دیں کہ خزانہ کعبہ محفوظ رہے، اور کنجی قفل سونے کا بنا کر لکھا دیا۔

ابن عباس ہنر و فنا کہتے ہیں: یہ غزال قبلہ جرہم کا تھا، عبدالمطلب نے جب زم کی کھدائی شروع کی تو غزال (ہرن) اور قلعی تلواریں بھی (کھود کے) نکالیں۔ ان پر قداح<sup>②</sup> ڈالے تو سب کعبے کے لئے نکلیں، یہ سونے کی چیزیں تھیں جو کعبے کے دروازے پر چڑھاویں مگر قریش کے میں شخصوں نے ایکا کر کے انہیں چالیا۔

## بآہمی اتفاق و اتحاد کا معاہدہ

ہشام بن محمد نے اپنے والد سے عبدالجید بن ابی عیسیٰ سے اور ابوالنمّقوم وغیرہم سے روایت کی ہے کہ ان سب نے بیان کیا کہ تمام قریش میں عبدالمطلب سب سے زیادہ خوش رُوب سب سے زیادہ بلند و بالا سب سے زیادہ بردبار (متحمل مزاج) سب سے زیادہ فیاض اور سب سے زیادہ ان مہلکات سے دور رہنے والے شخص تھے جو لوگوں کی حالت و حیثیت بگاڑ دیا کرتے ہیں کبھی ایسا اتفاق نہیں پیش آیا کسی بادشاہ نے انہیں دیکھ کے ان کی تعظیم و تکریم نہ کی ہوا اور ان کی سفارش نہ مانی ہو وہ جب تک زندہ رہے قریش کے سردار بنے رہے، قبلہ خزانے کے کچھ لوگوں نے آ کے ان سے کہا: نحن قوم متبادرؤون فی الدار هَلْمَ فللهَا نعک (هم سب لوگ گھر کے اعتبار سے آپس میں ہمسایہ ہیم جوار ہیں یعنی آدمیوں کے لئے ایسا انتہا کا عہد و بیان کر لیں)۔

عبدالمطلب نے یہ درخواست قبول کر لی اور سات شخصوں کو لے کے چلے جو اولاد مطلب (ابن عبدمناف) و ارم بن نحلہ بن ہاشم و مخاک و عمر و فرزند ابوجیٹی بن ہاشم تھے اس میں سے نہ تو فرزند ابی عبداللہ میں سے کوئی شریک ہوا اور نہ نوبل کی اولاد میں سے کسی نے شرکت کی۔

عبدالمطلب اپنی جماعت کو لئے ہوئے دارالنحوہ میں آئے۔ جہاں دونوں گروہوں نے ایک دوسرے کی مدد و معاہدات کے لئے عہد و بیان کئے اور ایک عہد نامہ لکھ کے خانہ کعبہ میں لکھا دیا۔

① قلعی تلواریں: شیوف قلعیہ مبادیہ عرب میں ایک مقام مرچ القلعہ تھا جہاں کی تلواریں نہایت عمدہ تھیں، شمشیر قلعی اس مقام سے منسوب ہے۔

② قداح: جمع قدح: قال دیکھنے اور شگون لینے کے لئے تیرجاہیت عرب میں اس کا عام دستور تھا۔ اور اس طریقہ کو تداх کہتے تھے۔ میسر جس کی تحریم کلام اللہ نے کی یہ سب بھی اسی کی ایک تحریم تھی۔

عبدالمطلب اس باب میں کہتے ہیں:

سادِمیٰ زبیراً ان تواقت منیتی  
بامساك ما بیني و بین بني عمرو  
اگر میری موت آئی تو میں زبیر کو وصیت کر جاؤں گا کہ میرے اور فرزندانِ عمر و فرزائی کے درمیان جو معاملہ تھا  
وہ اس پر قائم رہے اور ٹوٹنے نہ دے۔“

و ان يحفظ الحلف الذى مسين شخهُ  
ولا يلحدن فيه بظلم ولا عذر  
”میں وصیت کر جاؤں گا کہ اس کے بزرگ نے جو عہد کیا ہے اس کی حفاظت کرے اور ایسا نہ ہو کہ کسی طرح کے  
ظلم و عذر کے باعث اس کی خلاف ورزی ہو۔“

هم حفظوا لآل القديم و حالفوا  
اباك فكانوا دون قومك من فهو  
”اے زبیر! خاندان فہر کہ وہی تیری قوم والے ہیں ان سب میں سے یہی لوگ ہیں کہ انہوں نے پرانی قسم کی  
حفاظت کی اور تیرے باپ کے طبقت بنے۔“  
اسی بنا پر عبدالمطلب نے اپنے بیٹے زبیر بن عبدالمطلب کو اس عہد و بیان کی وصیت کی۔ زبیر نے ابوطالب سے اور  
ابوطالب نے یہی وصیت عباس بن عبدالمطلب سے کی تھی۔

## نبوت اور حکومت کی بشارت

مسور بن محمدہ الزہری کہتے ہیں: عبدالمطلب جب کبھی یمن جاتے تو قوم حمیر کے ایک سرگردہ کے ہاں فروش ہوتے ایک  
حرثبہ کے نزول میں ایک یمنی سے وہیں ملاقات ہوئی، جو بہت ہی طویل العمر تھا اور اس نے (قدیم) کتابیں پڑھی تھیں۔ اس نے  
عبدالمطلب سے کہا: تاذن لی ان افسش مکاناً منک؟ (کیا تو مجھ کو اجازت دیتا ہے کہ تیرے جسم میں سے کوئی جگہ ٹوٹوں)۔  
عبدالمطلب نے جواب دیا: لیس کل مکان منی اذن لک فی تفتیه (میں تجھے ہر جگہ ٹوٹانے کی اجازت تو نہیں  
دے سکتا)۔

یمنی نے پھر کہا: انہم اہو منحریک (وہ جگہ جو ٹوٹی ہے صرف تیرے دونوں نہیں ہیں)۔

عبدالمطلب نے اجازت دی: قدوّمك (یہی بات ہے تو قدم اللہ)۔ یمنی نے عبدالمطلب کے پار یعنی شھوں کے بال  
دیکھے اور کہا: اری نبوة واری ملگا و تھی احدهما فی بني ذھرا (میں نبوت دیکھ رہا ہوں، ملک اور حکومت دیکھ رہا ہوں،  
مگر ان دونوں میں سے ایک چیز مجھے قبیلہ بی زہرا میں نظر آتی ہے)۔

عبدالمطلب نے اس سفر سے واپس آ کے خود توہالہ بنت وہب بن عبد مناف بن زہرا سے نکاح کیا اور اپنے بیٹے عبد اللہ  
کا نکاح آمنہ بنت وہب بن عبد مناف بن زہرا سے کر دیا جن سے محمد رسول اللہ ﷺ پیدا ہوئے۔ اس طرح اللہ تعالیٰ نے اولاد  
عبدالمطلب کو نبوت و خلافت دونوں عطا فرمائی اور اللہ تعالیٰ (اس خانوادہ شریعت کے لقنس و عظمت کو) خوب جانتا ہے، جہاں

اس سے یہ عطیہ عطا فرمایا ہے۔

## خطاب

ہشام بن محمد اپنے والد سے بیان کرتے ہیں اور یہ بھی کہتے ہیں کہ ان سے مدینہ کے ایک شخص نے جعفر بن عبد الرحمن بن المسور بن مخرمہ سے روایت کی جو اپنے والد (عبد الرحمن بن المسور) سے راوی تھے۔ ان دونوں راویوں کا بیان یہ ہے کہ جس قریشی نے پہلے پہل وسمہ سے خطاب کیا وہ عبدالمطلب بن ہاشم تھے (اصل کتاب میں بجائے عبدالمطلب کے عبدالمطلب بن ہاشم مرقوم ہے جسے خطاب مطبعی سمجھنا چاہئے)۔

واحده یہ ہے کہ عبدالمطلب جب یمن جاتے تو ایک حمیری سردار کے گھر آتے تو عبدالمطلب سے اس نے کہا: اگر قران سفید بالوں کا رنگ بدل دے تو پھر خوان نظر آئے۔

عبدالمطلب نے اجازت دی تو اس حکم سے پہلے مہندی کا خطاب لگایا گیا۔ پھر اس پر وسمہ چڑھایا گیا۔ عبدالمطلب نے کہا: ہمیں اس میں بطور زادسر کے تھوڑا خطاب دے دیں۔

میزبان نے بہت سا خطاب ان کے ساتھ کر دیا۔ شب میں وہ مکے پنچ اور دن میں باہر نکلے تو ان کے بال ایسے نظر آئے جیسے کوئے کے سیاہ پر ہوں۔ نمیلہ بنت خباب بن کلیب نے کہ عباس بن عبدالمطلب کی ماں تھیں۔ یہ دیکھ کے کہا: ہمیشہ الحمد! یہ اگر ہمیشہ رہ جائے تو خوبصورتی ہے۔ عبدالمطلب نے جواب دیا:

ولو دام لى هذا السواد حَمِدَه فَكَانَ بِدِيلًا مِنْ شَبَابٍ قَدْ انْصَرَمْ

”یہ سیاہی اگر میرے لیے ہمیشہ رہتی تو میں اس کی تعریف کرتا اور اس صورت میں یہ اس جوانی کا بدله ہوتی جو ختم ہو جکی ہے۔“

تمتَّعْ مِنْهُ وَالْحَيَاةِ قَصِيرَةً وَلَا بِدُمْنِ مَوْتٍ نَّيِّلَةً أَوْهُمْ

”میں نے اس سے فائدہ تو اٹھایا مگر زندگی تھوڑی ہے اور اسے نمیلہ آخ کارمندا یا بوڑھا ہونا ضروری ہے۔“

وَمَا ذَا الَّذِي يَجِدُ عَلَى الْمَرْحَفَةِ وَنَعْمَةُ يَوْمًا إِذَا عَرَشَهُ الْهَدْمُ

”انسان کو اس کی فراغی و نعمت بھلا کیا لفظ پہنچا سکتی ہے جبکہ ایک دن اس کے تخت کو منہدم ہونا ہی ہے۔“

فَمَوْتٌ جَهِيزٌ عَاجِلٌ لَا شُوْى لَهُ أَحَبُّ إِلَيْهِ مِنْ مَقَالِهِمْ حَكْمٌ

”ان حالات میں لوگوں کی دلش آرائی سے زیادہ محبوب میرے نزدیک وہ موت ہے جو آراستہ ہو جلد آئے اور اس میں کسی قسم کی آسانی و سفلگی نہ ہو۔“

یہی واقعہ تھا جس کے بعد اہل مکہ سیاہ خطاب کرنے لگے۔

## عبدالمطلب کے حق میں نفیل کا فیصلہ

محمد بن الصائب الحنفی کہتے ہیں کہ مجھ سے دو شخصوں نے روایت کی ہے جن میں ایک تو قبیلہ بنی کنانہ کے ایک صاحب تھے جنہیں ابن ابی صالح کہتے تھے اور دوسرے ایک ذی علم تھے جو مقام رفہ کے باشندے اور قبیلہ بنی اسد کے آزاد غلام تھے۔ ان دونوں صاحبوں کا بیان یہ ہے کہ عبدالمطلب بن ہاشم و حرب بن امیہ کے درمیان (سفر جوشہ کے دوران میں) منافرے کی تھیہ ری اور دونوں نے تجاشی، جبشی (بادشاہ جوشہ) کو حکم فرار دیا۔ لیکن اس نے بیچ میں پڑنے اور فیصلہ کرنے سے انکار کر دیا۔ تاچار نفیل بن عبد العزیز بن ریاض بن عبد اللہ بن قرط بن رزاح بن عدی بن کعب کی جانب رجوع کرنا پڑا اور وہی حکم بنائے گئے لیکن انہیوں نے حرب سے یہ کہا: انداز فر رجلًا هو اطول منك قامة و اعظم منك هامة و اوسم منك وسامه، و اقل منك لامة، و اكثـر منك و لـدا و اـجزـلـ منك صـفـدـا، و اـطـولـ منك مـذـوـدـاً۔ (کیا تو ایسے شخص سے منافرہ کرتا ہے جو تجھ سے زیادہ بلند و بالا ہے تجھ سے زیادہ بڑے سر والا ہے، تجھ سے زیادہ وجہ ہے، موجودات ملامت و ہول و خوف میں تجھ سے بہت کم ہے، تجھ سے زیادہ کثیر الاولاد ہے، تجھ سے زیادہ جزیل العطا و کریم و جواد ہے، تجھ سے زیادہ اس کی زبان لانی ہے؟)

تفیل نے بمقابلہ حرب کے عبدالمطلب کے حق میں فیصلہ کیا۔ اس پر حرب نے کہا: انّ من انتكاث الزمانِ آن جعلناك حَكْمًا (یہ زمانے کا تقض و ابراہم ہے، یعنی خراب و فساد و نیزگی روزگار کی یہ بھی ایک دلیل ہے کہ ہم نے تھوڑا حکم بنایا)۔ محمد بن الصائب کہتے ہیں: جب تک منافرہ نہیں ہوا تھا نفیل بن عبد العزیز کو کہ عمر بن الخطاب خود کے دادا تھے حکم نہیں بنایا تھا اس وقت تک عبدالمطلب ہی حرب بن امیہ کے ہم نہیں وہدم تھے۔ جب نفیل نے عبدالمطلب کے حق میں فیصلہ کیا تو حرب و عبدالمطلب دونوں جدا ہو گئے اور حرب عبد اللہ بن جدعان کے ندیم و تھراز ہو گئے۔

## طاائف میں کامیابی

ابو مسکین کہتے ہیں: طائف میں ایک کنوال (یا چشمہ) عبدالمطلب کی ملکیت میں تھا۔ جسے ذوالہم کہتے تھے یہ ایک زمانہ سے قبیلہ ثقیف کے قبضے میں تھا۔ عبدالمطلب نے مطالبة کیا تو انہوں نے انکار کر دیا۔ جندب بن الحارث بن حبیب بن الحارث بن مالک بن خطیب بن جسم بن ثقیف (ان دونوں) قبیلہ ثقیف کے سردار تھے جو مغفرہ ہو گئے اور عبدالمطلب سے لٹنے لگے۔ دونوں کو منافرے کی ضرورت پڑی جس کے لئے کاہن بنی عذرہ منتخب ہوا کہ اس کو غفری سلمہ کہتے تھے اور وہ شام میں رہتا تھا، منافرہ چند اونٹوں پر قرار پایا جو نا مزدکر لئے گئے (یعنی شرعاً ہوئی کہ جیتنے والے کو اتنے اونٹ دیے جائیں گے)۔

عبدالمطلب چند قریشیوں کو لے کر نکلے ساتھ میں حارث بن عبدالمطلب تھے کہ ان کے علاوہ عبدالمطلب کے ان دونوں

① اردو میں تو زبان درازی بُرے مخنوں میں مستعمل ہے مگر عربوں کے محاورے میں زبان دراز اس شخص کو کہتے ہیں جو نہایت فضح الیان ہو۔

کوئی دوسرا کا نہ تھا۔

جندب چلے تو ان کے ہمراہ ثقیف کے بھی لوگ تھے۔

عبدالمطلب اور ان کے ساتھیوں کے پاس (نادت میں) پانی ختم ہو گیا۔ ثقیفوں سے پانی مانگتا تو انہوں نے نہ دیا۔ اللہ تعالیٰ نے خود ہی عبدالمطلب کے اوونٹ کے نیچے ان کے لئے ایک چشمہ جاری کر دیا۔ عبدالمطلب نے خدا نے عزوجل کی حمد کی اور جان لیا کہ یہ اسی کا احسان و منت ہے۔ سب نے سیر ہو کے پانی پیا اور بقدر ضرورت لے لیا۔ ثقیفوں کا بھی پانی ختم ہو گیا۔ عبدالمطلب نے انجام کی تو انہوں نے سب کو پانی پلوایا۔

کامن کے پاس آئے تو انہوں نے عبدالمطلب کے حق میں فیصلہ کیا۔ عبدالمطلب نے شرط کے اوقت لے کر ذبح کر ڈالے ڈوالہرم کو اپنے قبھے میں لے لیا اور واپس آئے۔ خدا نے عبدالمطلب کو جندب پر اور عبدالمطلب کی قوم کو جندب کی قوم پر فضیلت بخشی۔

## عبدالمطلب کی منت ”بیٹی کی قربانی“

ابن عباس بن حمینا اور محمد بن زبیرؑ الحارث وغیرہما سے روایت ہے کہ زدم کھوئے نے میں عبدالمطلب نے جب اپنے مددگاروں کی قلت دیکھی تو تن تھا کھوئے تھے اور صرف اپنے بیٹے بیٹے حارث کو کہ دی گلف اکبر تھے ان کے شریک حال ہے تو منت مانی کہ اگر اللہ تعالیٰ نے انہیں پورے دس بیٹے دیے تھی کہ اپنی آنکھوں سے دیکھ لیں تو ایک کو قربانی چڑھائیں گے۔ جب دس کی تعداد پوری ہوئی تو باپ نے بیٹوں کو جمع کر کے اس منت کی اطلاع دی اور چاہا کہ اس نذر کو اللہ تعالیٰ کے لئے وفا کریں۔

ان بیٹوں کے نام حسب ذیل ہیں:

✿ الحارث بن عبدالمطلب

✿ الزیر بن عبدالمطلب

✿ ابوطالب

✿ عبدالله

✿ حمزہ

✿ ابولعب

✿ الحیدaq

✿ المقصوم

✿ ضرار

✿ العباس

ان میں سے کسی نے بھی اختلاف نہ کیا سب نے وقارے نذر اور ان کے حسب خواہش عمل کرنے کی صلاح دی۔

عبدالمطلب نے کہا: اچھا تو تم میں سے ہر ایک اپنے اپنے نام قدح میں لکھ کر ڈال دے۔

اس پر عمل ہو چکا تو عبدالمطلب نے خاتمه کعبہ کے اندر آ کے سادون (پچاری) سے کہا: ان سب کو لے کے نام نکال۔

سادون نے نام نکالا تو سب سے پہلے عبد اللہ ہی کا نام نکلا جن سے عبدالمطلب کو خاص محبت تھیں۔ (بایں ہمہ) ذبح کرنے کی چھبری لئے ہوئے عبدالمطلب ان کا ہاتھ پکڑنے قربان گاہ کو چلے۔ لڑکیاں (یعنی عبد اللہ کی بیٹیں) کہ وہیں کھڑی تھیں رونے لگیں اور ایک نے کہا: اس قربانی کے بدال کی تدبیر کرو وہ نیپے ہے کہ حرم میں جو تیری سانچہ اور نیشاں ہیں ان پر سے پانے ڈال۔

عبدالمطلب نے سادون سے کہا: عبد اللہ پر اور دس اونٹوں پر پانے ڈال۔ سادون نے نام نکالا تو عبد اللہ کا نام نکلا۔

عبدالمطلب دس دس اونٹ بڑھاتے رہے تا آنکہ سوکی تعداد پوری ہو گئی اور اب نام نکالا تو قربانی کے لئے اونٹ کا نام نکلا۔

عبدالمطلب نے اللہ اکبر کا نفرہ مارا اور ساتھ ہی ساتھ لوگوں نے بھی تکبیر کی۔ عبدالمطلب کی لڑکیاں اپنے بھائی عبد اللہ کو لے لگیں اور اونٹوں کو لے کے عبدالمطلب نے صفا و مردہ کے درمیان قربانی کی۔

ابن عباس رض کہتے ہیں: عبدالمطلب نے جب ان اونٹوں کی قربانی کی تو ہر ایک کے لئے ان کو چھوڑ دیا (یعنی جو چاہے گوشت کھائے روک نہ رکھی)۔ انسان یا درندہ یا طیور کوئی بھی ہو کسی کی منافع نہ کی البتہ نہ خود کھایا نہ ان کی اولاد میں سے کسی نے فائدہ اٹھایا۔

عکزمه عبد اللہ بن عباس رض سے روایت کرتے ہیں: ان دونوں دس اونٹوں کی دیت (خون بہا) ہوتی تھی (یعنی دستور تھا کہ ایک جانور کے پہلے دس اونٹ دیے جائیں) عبدالمطلب پہلے شخص ہیں جنہوں نے ایک جان کا بدالہ سو اونٹ قرار دیا۔ جس کے بعد قریش اور عرب میں بھی یہ دستور ہو گیا اور رسول اللہ ﷺ نے بھی اس کو جمال خود برقرار رکھا۔

## نبی صادق صلی اللہ علیہ وسلم کی بشارت اور قحط سالی کا خاتمہ

عبد الرحمن بن موهب بن رباح الأشعري قبیدہ رحمۃ اللہ علیہ زہرہ کے حلیف تھے، ان کے لڑکے سے ولید بن عبد اللہ بن جمیع الزہری روایت کرتے ہیں، یہ لڑکا اپنے والد عبد الرحمن کے حوالے سے راوی ہے کہ مخرمہ بن نوبل الزہری کہتے تھے میں نے اپنی ماں رقیہ بنت ابی صفی بن ہاشم بن عبد مناف سے کہ عبدالمطلب کی لذہ <sup>۱</sup> (یعنی بھوپی) تھیں۔ یہ روایت (مندرجہ ذیل) سنی ہے۔ رقیہ نے کوڑہ بیان کرتی تھیں۔

قریش پر ایک مرتبہ ایسی خشک سالیاں گزریں جو مال و منال سب (اپنے ساتھ) لے لگیں اور جان پر آبی میں نے

<sup>۱</sup> لذہ بھوپی لڑکا یا لڑکی جو کسی کے ہم عروہ ہم سن ہو، یعنی دونوں ایک ہی دن یا قریب قریب ایک ہی تاریخ میں بیدا ہوئے ہوں۔ اور دونوں کی تربیت و پرورش بھی ایک ہی ساتھ ہوئی ہو اس لفظ کا صیغہ تشنی الدان اور حجج الدان اور حجج الدانت و لدون ہے اسی کے مراد فاظ تربیت بھی ہے کہ وہ اپنی معنی میں استعمل ہے۔

انہیں دلوں ایک شخص کو خواب میں کہتے تھا:

یا معاشر قریش، انّ هذَا النّى المَعْوُثٌ مِنْكُمْ وَ هذَا إِيَّانِ خَرُوفَهُ وَ بِهِ يَاتِيكُمُ الْحَيَاةُ وَ الْحَصْبُ،  
فَانظُرْ نَوْارِ جَلَامَنْ اُو سَطْكُمْ نَسْبًا طَوَالَاءَ عَظَامًا اِبِيْضُ، مَقْرُونُ الْحَاجِبِينَ، اَهْدَبُ الْاَشْفَارَ، جَعْدَا  
سَهْلُ الْخَدِّيْنَ، رَفِيقُ الْعَرَنِينَ، فَلِيَخْرُجَ هُوَ وَ جَمِيعُ وَلَدَهُ وَ لِيَخْرُجَ مِنْكُمْ مِنْ كُلِّ بَطْنِ رَجْلٍ،  
فَتَطَهُّرُوا وَ تَطَيِّبُوا، ثُمَّ اسْتَلْمُوا الرَّكْنَ ثُمَّ ارْقُوا رَاسَ ابْنِ قَبِيسٍ، ثُمَّ يَقْدِمُ هَذَا الرَّجُلُ فَيَسْتَسْقِي وَ  
تَؤْمِنُونَ، فَإِنَّكُمْ سَتَسْقُونَ.

رتیقہ کو خواب میں جوبشارت ہوئی اس کا مفہوم یہ تھا:

یہ تیغبر جو مجموعت ہونے والا ہے تم ہی لوگوں میں سے ہوگا۔ اس کے ظہور کا بیکی زمانہ ہے اسی کے ظہیل تجهیں فراغی و  
کشاش نصیب ہوگی۔ دیکھو! ایسا شخص تلاش کرو جو تم سب میں اوسط النسب یعنی نہایت شریف خاندان کا ہو۔ بلند بالا ہو۔ بڑا ہو  
بھاری بھر کم ہو۔ سفید رنگ گورا چٹا ہو۔ اس کی بھویں جھی ہوں، پلکیں دراز ہوں، گھونگھریا لے بال ہوں، رخسار بہت بھرے ہوئے  
ناک پتلی ہو (یا تاک کا پانسا پتلا ہو) وہ لکھے اس کی اولاد لکھے اور تم میں سے ہر ایک گھرانے کا ایک ایک شخص لکھے اس کے سب  
طہارت کر۔ خوشبوئیں لگاؤ، رُکن حرم کو یوسہ دو کوہ قبیس کی چوٹی پر چڑھاوے وہ شخص آگے بڑھے استقاء کے لئے ڈعا کرے اور تم  
سب آمین کہو ایسا کرو گے تو سیراب کے جاؤ گے (یعنی ڈعا قبول ہوگی اور بارانِ رحمت نازل ہوگی)۔

## آنحضرت صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ جَمَاعَ اسْتِقْنَاءِ مِنْ

رتیقہ نے اس خواب کا واقعہ لوگوں سے بیان کیا اسپ نے دیکھا تو یہ صفت اور یہ حلیہ جو خواب میں بتایا گیا تھا کہ  
عبدالمطلب کا حلیہ تھا۔ سب لوگ انہیں کے پاس جمع ہو گئے۔ ہر گھرانے سے ایک ایک شخص نکلا جو حکم ملا تھا جمالے۔ پھر جل  
ابو قبیس پر چڑھ گئے۔ ساتھ میں رسول اللہ صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بھی تھے کہ اس وقت لڑ کے ہی تھے۔ عبدالمطلب آگے بڑھے اور ڈعا کی:

اللّٰهُمَّ هُوَ لَأَءَ عَبِيدِكَ وَ بَنُو عَبِيدِكَ وَ امَاءِكَ وَ بَنَاتِ امَائِكَ وَ قَدْ نَزَلَ بِنَا مَا تَرَى وَ تَنَابَعَتْ عَلَيْنَا هَذَهُ  
السَّنَوْنَ فَذَهَبَتِ بِالظَّلْفِ وَالْخَفَّ وَ اشْفَتَ عَلَى الْاَنْفُسِ فَادْهِبْ عَنَا الْجَدْبَ وَ ائْتِنَا بِالْحَيَاةِ وَالْحَصْبَ.

## بَارَانِ رَحْمَتِ كَلَّهُ ڈعا

بِاللّٰهِ! يٰ تَيْرَے بَنَدَے ہیں! یٰ تَيْرَے بَنَدَہ زَادَے ہیں! یٰ تَيْرَیِ لَوْنَدِیاں ہیں! یٰ تَيْرَیِ کَنْزِرِ زَادَیاں ہیں! تو دیکھ رہا ہے کہ ہم  
پر کیا مصیبت نازل ہے۔ یہ خشک سالیاں ایسی پڑیں کہ ان تمام حانوروں کو ہلاک کر دا جو پنج اور سیم رکھتے تھے اور اب تو جانوں پر آ  
گئی ہے۔ یا اللہ! ہم سے اس قحط کو دفع کرا بر رحمت برسا اور فراغی عطا فرم۔

لوگ ہنوز واپس بھی نہ چلے تھے کہ اس قدر بینہ برسا، اتنی بارش ہوئی کہ وادیاں جاری ہو گئیں، نالے بننے لگے، سلاپ

آگیا۔ رسول اللہ ﷺ کے طفیل میں ان سب کو سیرابی نصیب ہوئی۔ اسی ذیل میں رقیقتہ جنت ابو الصنفی بن ہاشم بن عبد مناف کہتی ہیں:

بشيء الحمد اسقى الله بلدنا وقد فقدنا الحياة واجلود المطر  
”عبدالمطلب كطهيل میں اللہ تعالیٰ نے چار سو شہر کو سیراب کیا حالانکہ کیفیت یہ تھی ابر باران کو ہم کوچکے تھے اور مینہ بسرعت روانہ ہو چکا تھا۔“

”فجاد بالماء جوئی له سیل“ دان فعاشت به الانعام والشجر  
”آخر ایے ابرتاریک نے پانی بر سایا جو میدہ سے لبریز تھا اور اس بارش کے باعث حیوانات و نباتات جی  
املجھے۔“

”یہ اللہ تعالیٰ کا احسان تھا اور اس پا برکت اور نیک طالع کے باعث یہ احسان ظہور پذیر ہوا جو ان سب لوگوں سے بہتر ہے جن کی کبھی قوم مضر کو بشارت ہوئی تھی“۔

”وہ کہ خود مبارک ہے اس کے امور مبارک ہیں اس کی بدولت بازارِ رحمت نازل ہوتا ہے وہ بے نظر ہے اور خلاائق میں کوئی اس کا عذیل و سہیم نہیں۔“ مافی الانام لہ عِدْلٌ ولا خطر مبارک الامر یُستَسْقَی انعام یہ

ابر ہے کا قصہ

عثمان بن ابی شلیمان، عبد الرحمن بن لیمیانی، عطار بن ییاز، ابو روزین الحقلی، جاہد اور ابن عباس نبی ﷺ کے میانات آپ میں مخلوط ہو گئے، روایت کرتے ہیں کہ نجاشی (فرماں روائے جبش) نے الٹکم اریا کو چار ہزار فوج دے کے بھیجن بھیجا تھا۔ اریاط نے ملک تختیر کر لیا، اہل ملک کو ذلیل کر ڈالا، ان پر غالب آگیا، متوجہ یہ ہوا کہ بادشاہوں کو محتاج بنادیا اور اور نظریروں کی خوب تذلیل کی۔

جو حالات اس تیجے سے مرتب ہوئے ان کی بنا پر جب شہ کا ایک شخص کہاے ابو میسوم ابرہہم الشرم کہتے تھے انھ کھڑا ہوا اور اہل یمن کو اپنی اطاعت کی دعوت دی لوگوں نے یہ دعوت قبول کر لی تو ان نے ارباط کو مار دیا اور یمن پر متصروف ہو گیا۔  
موسم حج کے دنوں میں ابرہہم نے دیکھا کہ لوگ حج بیت اللہ کا سامان کر رہے ہیں۔ پوچھا۔ یہ لوگ کہاں جاتے ہیں؟  
حجاب ملا: حج بیت اللہ کے لئے کہے جاتے ہیں۔

دریافت کیا: وہ (یعنی بیت اللہ) کس چز سے بنایا گا ہے؟

جوں ملا: پھر سے۔

پھر پوچھا: اس کی پوشش کیا ہے؟

گہا: یہاں سے جودھاری دارکپڑے جاتے ہیں وہی اس کی پوشش کے کام آتے ہیں۔  
ابرہم نے کہا: نسخ کی قسم تمہارے لئے اس سے اچھا گھر تعمیر کروں گا۔ آخری عمارت اس نے تعمیر کر لی۔

## نفلی کعبہ (کعبہ یمن)

ابرہم نے اہل یمن کے لئے سفید و ضرخ و زرد و سیاہ پتھروں کا ایک گھر بنایا جو سونے چاندی سے محلی اور جواہر سے مرصع تھا۔ اس میں کئی دروازے تھے جن میں سونے کے پتھر اور زریں گل سینیں جڑی تھیں اور نیچے تھیں میں جواہر تھے اس مکان میں ایک بڑا سایا قوتِ احرار لگا ہوا تھا۔ پردے پڑے تھے، عود مندلی (یعنی مقام مندل) کا جو خوبیوں کے لئے مشہور تھا، وہاں لوبان، اگر عود سلاکتے رہتے تھے تو اواروں پر اس قدر مغلک ملا جاتا تھا کہ سیاہ ہو جائیں حتیٰ کہ جواہر بھی نظر نہ آتے۔  
لوگوں کو اس مکان کے حج کرنے کا ابرہم نے حکم دیا۔ اکثر قبائل عرب کئی سال تک اس کا حج کرتے رہے۔ عبادت و خدا پرستی و زہد پار سائی کے لئے متعدد اشخاص اس میں مختلف بھی تھے اور مناسک بھیں ادا کرتے تھے۔

## نفلی کعبہ کا حشر

نفیل اشمعی نے نیت کر کی تھی کہ اس عبادت خانے سے متعلق کوئی مکروہ حرکت کرنے گا۔ اس میں ایک زمانہ گزر گیا، آخراً ایک شب میں جب اس نے کسی کوہنیش کرتے نہ دیکھا تو اٹھ کے نجاست و غلامت انھالا یا صومعہ کے قبلے کو اس سے آلوہ کر دیا اور بہت سی گندگی جمع کر کے اس میں ڈال دی۔

ابرہم کو اس کی خبر ملی تو نخت غضب ناک ہوا اور کہنے لگا: عرب نے فقط اپنے گھر (کعبۃ اللہ) کے لئے غصب میں آ کر کیا اور روانی کی ہے۔ میں اس کو ڈھادوں گا۔ اور ایک ایک پتھر تو ڈالوں گا۔

## ابرہم کا حرم پر حملہ

نجاشی کو ابرہم نے لکھ کے اس واقعہ کی اطلاع دی اور اس سے درخواست کی کہ اپنا ہاتھی جس کا نام محمود تھا بھیج دے۔ یہ ہاتھی ایسا تھا کہ عظمت و جسامت و قوت کے لحاظ سے روئے زمین پر کسی نے اس کی نظر نہ دیکھی تھی۔ نجاشی نے اسے ابرہم کے پاس بھیج دیا۔

جب یا تھی آگیا تو ابرہم لوگوں کو لے کے نکلا (یعنی فوج لے کر مکہ مشرقہ پر چڑھائی کر دی)۔ ساتھ میں خیر کے بادشاہ اور نفیل بن جبیب اشمعی بھی تھے۔ حرم کے قریب پہنچنے تو ابرہم نے فوجوں کو حکم دیا کہ لوگوں کے بھیڑ کبریاں (وغیرہ) لوٹ لیں، اس حکم کے مطابق سپاہیوں نے چھاپے مارا اور عبدالمطلب کے کچھ اونٹ پکڑ لئے۔

## ابرہم سے عبدالمطلب کی ملاقات

نفیل عبدالمطلب کا دوست تھا، اونٹوں کی نسبت عبدالمطلب نے اس سے گفتگو کی تو اس نے ابرہم سے عرض کیا۔ آپ بادشاہ! تیرے حضور میں ایسا شخص آیا ہے جو تمام عرب کا سردار، فضل و عظمت و شرف میں سب پر فاقہ نہیں۔ لوگوں کو اچھے اچھے گھوڑوں پر سوار کرتا تھا۔ عطیات دیتا ہے، کھانے کھلاتا ہے، اور جب تک ہوا چلتی ہے (یعنی علی الدوام) یہی اس کا ویرہ و شیوه ہے۔

نفیل نے اس تقریب کے ساتھ عبدالمطلب کو ابرہم کے حضور میں پیش کیا اس نے عرض دریافت کی تو کہا: ترد على ابلی (غرض یہ ہے کہ میرے اونٹ مجھے واپس مل جائیں)۔

ابرہم نے کہا: مادری ما بلغنى عنك الا الغرور و قد ظنتُ انك تلکمنى في بينكم هذا الذى صوشرفكم (میرے رائے میں تیرے متعلق بواطلاع مجھے ملی وہ حکم دھو کے پہنچی میں تو اس گمان میں تھا کہ تو مجھ سے اپنے اس گھر کے متعلق گفتگو کرے گا، جس کے ساتھ تم سب کی عزت و شرف و ابستہ ہے)۔

عبدالمطلب نے جواب دیا: اردد على ابلی، و دونك والبیت، فان له زیا سیمنعه (تو مجھے میرے اونٹ وابیں دئے بیت اللہ کے ساتھ جو چاہے کر کیونکہ واقعہ یہ ہے کہ اس گھر کا ایک پروردگار ہے وہ خود یہ عنقریب اس کی حفاظت کرے گا)۔ ابرہم نے حکم دیا کہ عبدالمطلب کے اونٹ واپس دے دیئے جائیں۔ جب اونٹ مل گئے تو عبدالمطلب نے ان کے سموں<sup>①</sup> پر چڑیے چڑھا دیئے، ان پر نشان کر دیئے۔ ان کو قربانی کے لئے مخصوص کر کے حرم میں چھوڑ دیا کہ انہیں پکڑیں گے تو پروردگار حرم غصب ناک ہوگا۔

## عبدالمطلب کی دعا

عبدالمطلب حراء پر چڑھ گئے، ساتھ میں عمرو بن عائز بن عمران بن مخزوم مطعم بن عدی اور ابو منصور ثقیل تھے، عبدالمطلب نے اس موقع پر جانب الہی میں عرض کی:

اللهم ان الماء يمنع رحله فامنع حلالك

”یا اللہ انسان اپنے سامان کی حفاظت کرتا ہے تو اپنے متاع و سامان کجھے کی حفاظت کر“۔

لا يغلبنَ صليبيهم و مخالفهم َعَدُوا محالك

”اور ان کی صلبیہ اور ان کے فریب و حیلے تیری قوت پر قدرت پر غالب نہیں آ سکتے“۔

① اونٹ کے سموں پر چڑیے چڑھانا علامت ہنا و یا یہ ان کی تقدیم کی نشایاں تھیں کہ لوگ سمجھ جائیں یہ قربانی کے اونٹ ہیں اور خدا نے عز و جل سے تعلق رکھتے ہیں۔

إن كُنتَ قارِئَهُمْ وَ قَلْتَ فَامْرُ مَا بِاللَّهِ  
”اگر تو انہیں چھوڑ دینے والا ہے کہ ہمارے قبیلے کے ساتھ جو چاہیں کریں تو مجھ کو اختیار ہے۔“

## اصحابِ فیل کا عبر تناک انجمام

سمندر سے چڑیوں کے غول آگے بڑھے ہر ایک چڑیا تین تین سگریزے لئے ہوئے تھی دو تو دنوں پاؤں میں اور ایک چونچ میں، یہ پھر چڑیوں نے ان پر گرانے شروع کئے جس چیز تک یہ پھر پہنچتے ان کو توڑ پھوڑ کے ٹکڑے ٹکڑے کر دلتے اور اس جگہ دانے کھل آتے تھے یہ پہلی بیماری چیک تھی جو ظہور پر ہر ہوئی جتنے تھے درافت تھے (یا جن کے پھل کڑوں نے سب کی بخش کرنی کرداری، اللہ تعالیٰ کے حکم سے ایک سیلا ب آیا جو ان سب کو بہا کر لے گیا اور سمندر میں ڈال دیا۔ اب رہہ اور جتنے لوگ اس کے ساتھ باقی رہ گئے تھے سب کے سب بھاگ لئے؛ اب رہہ کا ایک عضو جسم سے کٹ کٹ کر گرتا جاتا تھا۔

نجاشی کا ہاتھی فیل محمود رک گیا تھا، اس نے یہ دلیری و جرأت نہ کی کہ جرم پر جملہ کرتا۔ اس نے بخیج گیا۔ لیکن دوسرا ہاتھی نے یہ گستاخی کی تھی، سکبار ہو گیا، یہ بھی کہتے ہیں کہ ایک دو نیس بلکہ تیرہ ہاتھی تھے۔ اب حرام سے عبدالمطلب بیچے اڑا کے جب شے کے دو شخصوں نے حاضر ہو کے ان کے سر کو بوس دیا اور عرض کی: انت کنت اعلم (تو خوب جاتا تھا)۔

## اولاً عبدالمطلب

محمد بن الاسد کہتے ہیں، عبدالمطلب کے بارہ لڑکے اور چھڑکیاں پیدا ہوئیں:

﴿ حارث یہ عبدالمطلب کے سب سے بڑے لڑکے تھے انہیں کے نام سے وہ اپنی کنیت کرتے تھے یعنی ابوالحارث یا اپنے باپ (عبدالمطلب) کی زندگی ہی میں انتقال کر گئے تھے۔ ان کی والدہ صفیہ تھیں بنت جنید بنت بن حبیر بن زباب بن جلیب بن سواۃ بن عامر بن صحمد۔ ﴾

عبداللہ جو رسول اللہ ﷺ کے والد تھے۔

زید جو ایک شریف شاعر تھے، عبدالمطلب نے انہیں کو وصیت کی تھی (یعنی اپنا وصی انہیں کو بنایا تھا)۔

ابوطالب جن کا نام عبد مناف اور عبدالکعب تھا، لا ولد انتقال کر گئے۔

الف: ام حکیم جن کا نام البیضا تھا۔

۱ ابو طالب لا ولد نہ تھے ان کی اولاد آج تک باقی ہے چنانچہ اس فصل کے آخر میں خود مصنف نے بھی یہی لکھا ہے غالباً یہ سہ نظری ہو گا۔

ب: عائشہ

ج: بزرہ

د: امیمہ

ھ: ازوی۔ ان سب کی والدہ قاطمہ تھیں، بنت عمرو بن عائذ بن عمران بن مخزوم بن یقظہ بن مڑہ بن کعب بن لؤی۔ حمزہ رض کے شیر خدا و شیر رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم تھے۔ غزوہ بدربیں شریک تھے اور احمد میں شہید ہوئے۔ المقویم۔

حجل بن کا نام مخبرہ تھا۔

صفیہ ان سب کی ماں ہالہ تھیں، بنت وہیب بن عبد مناف بن زہرہ بن کلاب اور ہالہ کی ماں عبلہ تھیں، بنت المطلب بن عبد مناف بن قصی۔

عباس رض ایک شریف و دانشنده اور بیت والے و زعیب والے بزرگ تھے۔

ضرار کے ازروے بجال و سخاوت نوجوانان قریش میں ممتاز تھے۔ اللہ تعالیٰ نے جس زمانے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر وحی نازل فرمائی ہے انہیں ذوق وہ لاولدان تعالیٰ کر گئے۔

قُلم بن عبد المطلب یہ بھی لاولد تھے، ان سب کی ماں نیله تھیں، بنت جتاب بن کلیب بن مالک بن عمر بن عائذ بن زید مناہ بن عامر کہ وہی ضھیان تھے ابن سعد بن الحزر رج بن قیم اللہ بن المضر بن قاسط بن هنب بن اقصیٰ بن عینی بن جدیل بن اسد بن ربیعہ بن نزار بن معد بن عدنان۔

ابولہب بن عبد المطلب جن کا نام عبد العزیز تھا اور ابو عتبہ ان کی کنیت تھی، حسن و جمال کے باعث عبد المطلب نے ابو لہب ان کی کنیت رکھی تھی، فیاض آدمی تھے ان کی ماں لمحی تھیں، بنت حاجہ بن عبد مناف بن ضاطر بن حبیبہ بن سلویں بن کعب بن عمرو کے قبیلہ خزانہ کے تھے۔ لمحی کی ماں ہند تھیں، بنت عمرو بن کعب بن سعد بن قیم بن مڑہ اور ہند کی ماں سوداء تھیں، بنت ندہ بہرہ بن کلاب۔

الغیداق بن عبد المطلب جن کا نام مصعب تھا، ان کی ماں ممکنہ تھیں۔ بنت عمرو بن مالک بن مولیں بن سوید بن اسعد بن مشوؤہ بن عبد بن جابر بن عدی بن سلویں بن کعب بن عمرو کے قبیلہ خزانہ کے تھے اور انہیں کے ماں جائے بھائی عوف تھے ابن عبد عوف بن عبد بن الحارث ابن ندہ بہرہ، بھی عوف رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے مشہور صحابی عبد الرحمن بن عوف رض کے والد تھے۔ کلی کہتے ہیں کہ تمام عرب میں فرزندان عبد المطلب کی طرح کسی ایک پاپ کی اولاد بھی نہ تھی اور نہ کوئی ایسا تھا جو ان سے زیادہ شریف و حیض و بلند بینی روشن پیشانی ہو۔ فرهہ بن حجل بن عبد المطلب انہیں کے متعلق کہتے ہیں:

اعدد ضراراً عددات فلی ندأ واللیث حمزة و اعدد العباسا

”اگر کسی فیاض و جوان کا شمار کرنا ہے تو ضرار کو شمار کر، شیر مرد حمزہ کو شمار کر اور عباس کو شمار کر،“

وَعَدَ زَبِيرًا وَالْمَقْوُمَ بَعْدَهُ وَالصَّمْ حِجْلًا وَالْفَتَى الرَّاسَا

”وزیر کو اور اس کے بعد مقوم کو حجل کو شمار کر جو نوجوان سردار ہے۔“

وَالْقَرْمَ عِيدَنًا نَعْدَ حِجَّا حِجَّا سَادُوا عَلَى رَغْمِ الْعَدُوِّ النَّاسَا

”بہادر غیداق کو شمار کر کر یہ سب عظماً یے قوم ہیں اور برغم ذہنم ان کو سب کی سرداری حاصل ہو چکی ہے۔“

وَالْحَارِثُ الْفَيَاضُ وَلِيُّ مَاجِدًا أَيَّامَ نَازِعَةَ الْهُمَامِ الْكَاسَا

”فیاض حارت کو شمار کر جو ایسا بہادر تھا کہ جام مرگ پینے کے دنوں میں اس نے دنیا سے مجد و شرف کے ساتھ منہ مورٹا۔“

مَافِي الْأَنَامِ عُمُومَةَ كَعْمُومَتِي خَيْرًا وَ لَا كَانَاسِنَا أَنْاسَا

”جیسے چچا میرے ہیں تمام خلق میں ویسے اچھے چچا کسی کے نہیں اور نہ جیسے لوگ ہم میں ہیں ویسے کسی خاندان میں ہیں۔“

فَرِزْدَانْ عَبْدُ الْمَطْلَبِ مِنْ عَبَّاسٍ أَبُو طَالِبٍ حَارِثَ أَبُولَهَبٍ كَيْ أَوْلَادُ تَوْصِلِيْ أُوْرَأَرْجَرْ جَمْزَهُ مَقْوُمٌ زَبِيرٌ أَوْ حِجْلُ كَيْ صَلِيْ أَوْ لَارْ

بھی تھی مگر سب کا خاتم ہو گیا اور باقی جتنے تھے سب لا اولاد رہے۔

بَنِي هَشَمٍ مِنْ كَثْرَتِ تَعْدَادٍ پَهْلَيْ تَوْحَارِثَ بَنِي عَبْدِ الْمَطْلَبِ كَيْ أَوْلَادِ مِنْ رَهِيْ پَھْرَ أَبُو طَالِبٍ كَيْ أَوْلَادِ مِنْ نَعْقَلْ ہو گئی۔ لیکن آخر

بنی عباس میں یہ کثرت آگئی۔



## عبداللہ کا نکاح آمنہ سے

### ام ابی صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖ وَسَلَّمَ

مسور بن حجرہ اور ابو جعفر محمد بن علی بن احسینؑ کہتے ہیں، آمنہ بنت وہب بن عبد مناف بن زہرہ بن گلاب اپنے بیچا دہیب بن عبد مناف بن زہرہ کی تربیت میں تھیں۔ عبدالمطلب بن ہاشم بن عبد مناف بن قصی اپنے بیٹے عبد اللہ (ابو ابی علیؑ) کو لے کے ان کے ہاں گئے اور عبد اللہ کے لئے آمنہ بنت وہب کی خواستگاری کی۔ چنانچہ نکاح ہو گیا۔

اسی مجلس میں خود اپنے لئے عبدالمطلب بن ہاشم نے دہیب کی بیٹی ہالہ کی خواستگاری کی اور یہ نکاح بھی ہو گیا، یہ دونوں عقد یعنی عبد اللہ بن عبدالمطلب اور عبدالمطلب بن ہاشم کے ازدواج ایک ہی مجلس اور ایک ہی نشست میں ہوئے۔ ہالہ بنت دہیب کے بطن سے حمزہ پیدا ہوئے جو نسب میں تو رسول اللہ ﷺ کے بیچانے تھے مگر سن و عمر میں آنحضرت ﷺ کے رضامی بھائی تھے۔

محمد بن السائب اور ابوالغیاض الحنفی کہتے ہیں: عبد اللہ بن عبدالمطلب نے جب آمنہ بنت وہب سے نکاح کیا تو وہیں تین دن بسر کئے ان لوگوں میں یہ قاعدہ تھا کہ نکاح کے بعد یوں کے پاس جاتے تو تین دن تک اسی گھر میں رہتے۔

### قیلہ بنت نوبل کی طرف سے پیشکش:

اس باب میں جبور و ایتیں اور خبریں ہم کو میں ان میں اختلاف ہے کوئی تو کہتا ہے کہ وہ حورت ورقہ بن نوبل کی بہن قیلہ تھیں، بنت نوبل بن عبد العزیز بن قصی اور کوئی کہتا ہے فاطمہ بنت مزاحمیہ تھی۔

عروہ بن زیر، محمد بن صفوان، قیلہ اور سعید بن جبیر کہتے ہیں: یہ حورت (جس نے اپنے آپ کو رسول اللہ ﷺ کے والد عبد اللہ بن عبدالمطلب پر پیش کیا تھا) ورقہ بن نوبل کی بہن قیلہ بن نوبل تھی وہ دیکھ کے اپنے لئے شوہر (شوہر) پسند کرتی تھی۔<sup>۱</sup> عبد اللہ بن عبدالمطلب (ایک دن اتفاقاً) قیلہ کے پاس سے گزرے اس نے اپنی ذات سے انہیں تعلق حاصل کرنے کے لئے بلا یا اور ان کا کنارہ دامن پکڑ لیا۔ عبد اللہ نے انکار کیا کہ مجھے واپس آ جانے دے۔ وہاں سے جلدی نوبل کے آمنہ بنت وہب کے پاس آئے اور ان سے ملے چنانچہ محل تھہر گیا۔ رسول اللہ ﷺ کی ذات پاک کا بیٹا میں استقر از ہوا۔ بعد کو اس حورت

<sup>۱</sup> اصل میں ہے کانت محظوظ تھا اعیاف کے لئے مخفی اپنی پسند سے زاد و شد حاصل کرنے کے ہیں۔ لیکن جاوسے میں اس کا وہی مفہوم ہے جو مذکور ہوا ہے۔

کے پاس لوئے تو اس کو منتظر پایا۔

پوچھا: تو نے مجھ پر جو پیش کیا تھا آیا اس پر راضی ہے؟

اس نے کہا: نہیں! تو یہاں سے گزر اتھا تو تیرے چھرے میں ایک فور چمک رہا تھا۔ اب واپس آیا ہے تو وہ نور ندار ہے۔

بعض لوگ بجاے اس کے یہ روایت کرتے ہیں کہ قحیلہ نے (عبداللہ سے) کہا: جس طرح گھوڑے کی پیشانی چمکتی ہے اسی طرح جب تو یہاں سے گزر اتھا تو تیری دونوں آنکھوں کے درمیان چمک تھی۔ ایک تابندگی درخشاں تھی اب جو واپس آیا ہے تو چھرے میں وہ بات نہیں۔

ابن عباس رض کہتے ہیں: جس حورت نے عبد اللہ بن عبد المطلب پر جو بات پیش کی تھی وہ ورقہ بن نوفل کی بہن اور خاندان اسد بن عبد العزیز کی ایک عورت تھی۔

### فاطمہ بنت مُرّ کی تھنا:

ابوالغیاض الحنفی کہتے ہیں: عبد اللہ بن عبد المطلب قبلہ نشم کی ایک عورت کے پاس سے گزرے جنے فاطمہ بنت مُرّ کہتے تھے۔ یہ بہت ہی تو خیز و نوجوان دباغ صفت و عفیف و پاک دامن حورت تھی اور اس نے کتنا بیس بھی پڑھی تھیں۔ نوجوانان قریش میں اس کے چرے تھے۔ عبد اللہ کے چھرے میں اس کو نور نبوت نظر آیا تو پوچھا: تو کون ہے؟

عبد اللہ نے حقیقت بیان کی تو کہا: کیا تو مجھ سے متنع ہونے پر راضی ہے؟ میں تجھے سوادنک دوں گی۔ عبد اللہ نے اس کی طرف دیکھ کے کہا:

اماَ الْحَرَامُ فَالْمَوْتُ دُوَّةٌ وَالْحِلُّ لَا حَلٌ فَاسْتَبِينَهُ

” فعل حرام تو ممکن نہیں بجاے اس کے مرجاناً قبول ہے اور حلال کی کوئی صورت نہیں کہ اس کی سبیل نکلے۔“

فكيف يالامر الذي تنويعه

” پھر وہ امر کیونکر ہو جو تیری نیت ہے۔“

عبد اللہ اس کے بعد آمدہ بنت وہب کے پاس جا کر رہے۔ پھر جو (فاطمہ) نشمیہ اور اس کے صن و جمال کا خیال آیا کہ اس نے ان پر کیا بات پیش کی تھی تو اس کے پاس آئے گراں کے مرتبہ اس کی وہ توجہ تک بھی جو پہلی بار دیکھی تھی۔ پوچھا: تو نے جو مجھ سے کہا تھا کیا اس پر اب بھی راضی ہے؟

فاطمہ نے جواب دیا: قد کان ذاک مرءَ فالیوم لا، وَ ایک مرتبہ کی بات تھی اب نہیں۔ یہ مقولہ اس وقت سے ضرب

ائل مشہور ہو گیا۔

اس نے یہ بھی پوچھا: میرے بعد تو نے کیا کیا؟

عبد اللہ نے کہا: میں اپنی بیوی آمدہ بنت وہب سے ملا۔

اُس نے کہا۔ غدا کی قسم تین ایسی عورت تھیں جس کے چال چلن میں شک و شکر کی گنجائش ہے۔ بات یہ ہے کہ میں نے جیسا کہ پڑھے میں دیکھا کہ نورِ نجت پھٹک رہا ہے چاہا تھا کہ یہ نورِ مجھ تھیں آجائے مگر خدا نے نہ چلا اور اس نے وہیں منتقل کر دیا جہاں ہوتا تھا۔

فاطمہ نے عبد اللہ پر جو پیش کیا تھا اور عبد اللہ نے اس سے انکار کیا تھا۔ تو جوانانِ قریش کو بھی اس کی خبر ملی، انہوں نے اس سے تنگ کرہ کیا تو اس نے کہا:

**اللَّهُ رَأَيْتَ مُخْلِلَةً عَرَضَتِ فَتَلَاهُاتِ بَحْتَنِمِ الْقَطْرِ**

”میں نے دیکھا کہ ایک گھٹا سامنے ہے جو تیرہ و تار (یعنی بارکت ابر باراں) سے روشن ہو گئی ہے۔“

**فَلِمَائِهَا نُورٌ يَضِي لَهُ مَاحِلَّةٌ كَاضِيَةُ الْفَجْرِ**

”اس کے پانی میں ایک ایسا اور ہے جس سے اس کے ارد گرد اسی طرح روشنی ہو رہی ہے جس طرح صبح صادق کی روشنی ہوتی ہے۔“

**وَ رَأَيْتَهُ شَرْفًا أَبْوَعَ بَهُ مَاكِلَ قَادِحَ زَنْدَهُ يُورِي**

”میں نے دیکھا کہ پا ایک ایسی عزت ہے جو مجھے حاصل کرنی چاہیے لیکن ہر شخص جو چھماق جھاؤتا ہے ضروری نہیں کہ وہ کامیاب ہی ہو۔“

**لَهُ مَلَهُوْرِيَةُ سَلْبَتْ ثُوبِكَ مَا اسْتَبْلَتْ وَمَا تَدْرِي**

”قبیله بن زہرہ کی وہ خاتون کسی خوش نصیب ہے جس نے اے عبد اللہ مجھ سے یہ دولت حاصل کر لی اور مجھے خبر تک نہ ہوئی۔“

اسی سلسلہ میں اس نے یہ بھی کہا:

**بَنِي هاشِمٍ قَدْ غَادَرْتَ مِنْ أَخِيْكُمْ أَمْيَنَةَ اذْلِلَاهَ يَعْتَلْجَانَ**

”اے بنی هاشم! تمہیں خبر بھی ہے تھا میرے بھائی کا نور و ضوء چھوٹی سی آمنہ نے اس سے لے لیا۔“

**كَمَا غَادَرَ الْمَصَاحَ بَعْدَ حُبُّهِ فَتَائِلُ قَدْ مَيَثَ لَهُ بَدْهَانَ**

”اس کی مثال ایسی ہے جس طرح چراغ کے بھج جانے کے بعد بتیاں اس کے روغن میں تر رہتی ہیں۔“

**وَمَا كَلَ مَا يَحْوِي الْفَتَى مِنْ تَلَادِهِ بَخْرُومُ وَلَافَاتَهُ لِتَوَانَ**

”انسان جو کسی متار کہن پر حاوی ہو جائے تو یہ بہیشہ اس کے حزم و دور اندر لشی کا میتوں نہیں سمجھنا چاہیے اور جو بات اس سے رہ گئی اس کیستی و غلطی ہی پر محول نہ کرنا چاہیے۔“

**فَاحْلِ إِذَا طَالَتْ امْرًا فَانَّهُ سِكْفِكَةُ جَدْنَ اِيْصِرْعَانَ**

”جب تو کسی امر کا طلبگار ہو تو اس میں خوبی اور خوش اسلوبی کو ظور کر کے دو باہم اور یہ نصیبوں کے مذاق تجھے

کفایت کریں گے۔

سیکھیکہ اما یہ مقصودہ و اما یہ مبسوطہ بیان

”جو شخصی بند ہے یا جو ہاتھ کھلے ہوئے ہیں ان میں سے کوئی نہ کوئی تیرے لئے کافی ہو گا اور عنقریب کافی ہو گا۔“

ولما قاست منه امینة ما قضت نبا بصرى عنه وکل لسانی

”چھوٹی سی آمنہ نے جب فراغت حاصل کر لی تو پھر اس تو جوان کی جانب سے میری بصارت کند اور زبان کو گلی ہو گئی، یعنی اس واقعہ کے بعد اس کی طرف مجھ کو رغبت نہیں رہی،“

ابو زید مدینی کہتے ہیں: مجھے خبر دی گئی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے والد عبد اللہ قبیلہ خصم کی ایک عورت کے پاس سے گزرے جس نے کہ ان کی دونوں آنکھوں کے درمیان ایک ایسا نور تباہ ہے کہ اس کی چمک آسمان تک پہنچی ہوئی ہے۔ یہ دیکھ کے اس نے عبد اللہ سے کہا: هل لك فی (آیا تو مجھ سے تشنع اخہانے میں راغب ہے؟) عبد اللہ نے کہا: نعم حتی ارمی الجحرة (ہاں مگر میں پہلے رہی جرات کرلوں)۔

عبد اللہ نے یہ کہہ کے رہی جرات کے مناسک ادا کئے، پھر اپنی بیوی آمنہ بنت وہب کے پاس گئے۔ پھر وہ خشمیہ عورت یاد آئی تو وہاں پہنچے۔ اس نے پوچھا: هل ایت امرأة بعدي (کیا میرے بعد تو کسی عورت کے پاس گیا ہے؟) عبد اللہ نے کہا: نعم امرأتی امنہ بنت وہب (ہاں اپنی بیوی آمنہ بنت وہب کے پاس)۔ خشمیہ نے کہا: فلا حاجۃ لی فیك انک مررت و بین عینک نور ساطع الی لسماء فلما وقعت علیها وہب، فاخبرها انہا حملت خیز اهل الارض۔ (اب مجھے تیری ضرورت نہیں جب تو یہاں سے گزرا تھا تو تیری دونوں آنکھوں کے درمیان ایک نور تا بلک تباہ تھا۔ جب اس سے ملا تو نور جاتا رہا۔ اس کو اطلاع دیدے کہ وہ بہترین اہل زمین کی حاملہ ہے)۔

آنحضرت ﷺ شکم مادر میں:

یزید بن عبد اللہ بن وہب بن زمداد اپنی چھوپچھی سے روایت کرتے ہیں کہ وہ کہتی تھیں۔ ہم لوگ سنا کرتے تھے کہ آمنہ بنت وہب جب رسول اللہ ﷺ کی حاملہ ہوئیں تو وہ کہتی تھیں: مجھے یہ محسوس ہی نہ ہوا کہ میں حاملہ ہوں نہ ویسی گرانی کا احساس ہوا، جیسی عورتوں کو ہوا کرتی ہے۔ البتہ نبی بات ایام کی بندش تھی وہ بھی گاہے بند ہو جاتے گا ہے عوکر آتے۔ ایک مرتبہ میں سوتے جا گئے کی درمیانی حالت میں تھی کہ ایک آنے والے نے آکے مجھ سے کہا: تو نے محسوس بھی کیا کرتے جا ملے ہے؟ میں نے گویا اس کا جواب دیا: میں کیا جانوں۔ اس نے کہا: تو اس امت کے سردار اور پیغمبر کی حاملہ ہے اور یہ واقعہ یعنی استقرار حل دو شنبہ کو ہوا ہے۔

آمنہ کہتی ہیں کہ یہی بات تھی جس نے مجھ کو حل کا یقین دلایا۔ پھر ایک زمانہ تک سکوت رہا۔ تا آنکہ ولادت کا وقت قریب آیا تو وہی پھر آیا اور اس نے کہا کہہ: اُعیذه بالصمد والواحد من شر کل حاسد (میں ہر ایک حاسد کے شر سے اس بچپ کے لئے خدا نے واحد صمد سے پناہ مانگتی ہوں)۔

آمنہ کہتی ہیں: میں (اس تعلیم کے مطابق) یہی کہا کرتی تھی عورتوں سے تذکرہ کیا تو انہوں نے کہا: اپنے دونوں بارزوں اور گلے میں لوہا لکا لے لوہا لکا تو لیا مگر چند ہی روز لکارہا پھر میں نے اس کو کٹا ہوا پایا۔ تو پھر شکار کیا۔

زہری کہتے ہیں: آمنہ کہتی تھیں کہ میں حاملہ ہوئی تو وضع حمل تک کسی قسم کی مشقت نہ پائی۔

اسحاق بن عبد اللہ کہتے ہیں: رسول اللہ ﷺ کی والدہ کہتی تھیں کہ بارہا میں حاملہ ہوئی میرے لڑکے ہوئے لیکن اس سے زیادہ بھیڑ بکریوں کا کوئی بچہ بھاری نہ رہا ہوا گا۔

محمد بن عمر والا سلی کہتے ہیں: یہ قول (یعنی اسحاق بن عبد اللہ کا بیان مذکور الصدر) من جملہ ان باتوں کے ہے جو ہمارے نزدیک مجھوں ہیں اور اہل علم اس سے واقع نہیں۔ آمنہ بنت وہب اور عبد اللہ بن عبدالمطلب کے بھجوں رسول اللہ ﷺ کے کوئی دوسرے اڑکا ہی نہیں ہوا۔

ابو جعفر محمد بن علی کہتے ہیں: آمنہ رسول اللہ ﷺ کی حاملہ ہی تھیں کہ انہیں حکم ملا احمد نام رکھنا۔

### عبد اللہ کی وفات:

محمد بن کعب اور ایوب بن عبد الرحمن بن ابی صحده کہتے ہیں: قریش کے ایک تجارتی قافلے کے ساتھ کہ ملک شام میں تجارت کے لئے جا رہا تھا۔ عبد اللہ بن عبدالمطلب بھی اُنکے اور غزہ تک گئے۔ اُن قافلہ تجارت سے فارغ ہو کے واپس ہوئے تو مدینے سے گزرے۔ عبد اللہ اس وقت بیمار تھے۔ کہا کہ میں اپنے نخیال بنی عدی بن التجار کے لوگوں میں رہ جاتا ہوں، وہاں وہ ایک میٹنے تک مٹھرے اور لوگ چلے گئے اور کہ پہنچے۔ عبدالمطلب نے عبد اللہ کی نسبت دریافت کیا تو کہا: وہ بیمار تھے، ہم انہیں ان کے نخیال یعنی خاندان بن عدی بن التجار میں چھوڑ آئے۔

عبدالمطلب نے اپنے بڑے بیٹے حارث کو بھیجا۔ تو عبد اللہ وفات پا پہنچے۔ اور نابنہ کے گھر میں دفن ہوئے تھے۔  
تابعہ عدی بن التجار کے ایک فرد تھے اور ان کا گھر (جس میں عبد اللہ دفن ہوئے) وہ ہے کہ جب تم اس محلے میں داخل ہو گئے تو تمہارے باہم ایک ایک چھوٹی سی عمارت پڑے گی۔<sup>۵</sup>

نخیال والوں نے حارث سے عبد اللہ کی بیماری، ان کی تحریض و تمارداری کی کیفیت بیان کی اور کہا کہ ہم انہیں دفن کر پہنچے۔ حارث یہ سن کر واپس آئے۔ عبدالمطلب کو اس واقعہ کی اطلاع دی تو خود ان کی اوپر عبد اللہ کے بھائی بہن سب کو سخت صدمہ ہوا۔ رسول اللہ ﷺ اس وقت بطن مادر میں تھے۔ عبد اللہ نے پھیس برس کی عمر میں وفات پائی۔

محمد بن عمر والوادی کہتے ہیں: عبد اللہ بن عبدالمطلب کی وفات اور ان کی عمر کے متعلق حقیقی روایتیں ہیں ان سب میں صحیح ترین قول ہمارے نزدیک یہی ہے۔

زہری کہتے ہیں: عبدالمطلب نے عبد اللہ کو مدینے میں سو کھے چھواڑے لینے بھجا تھا، مدینے ہی میں وہ انتقال کر گئے۔

محمد بن عمر کہتے ہیں: ثابت ترین روایت یہی روایت ہے۔

۱ یہ شان جو مصنف نے دیا ہے اسی زمانے کا ہے۔ اب تو محلہ بنی عدی تک باقی نہ رہا۔

ابو عبد اللہ محمد بن سعد کہتے ہیں: عبد اللہ کی وفات کی تبیت ہم سے ایک روایت اور بھی کی گئی ہے اور وہ حسب ذیل ہے۔  
 ہشام نے اپنے والد محمد بن الصائب اور عنوانہ بن الحکم دونوں صاحبوں سے روایت کی ہے کہ عبد اللہ بن عبد المطلب نے اس وقت وفات پائی جب رسول اللہ ﷺ ۲۹ میہین کے ہو چکے تھے اور یہ بھی کہا جاتا ہے کہ سات (۷) مینے کے ہو چکے تھے۔  
 محمد بن سعد کہتے ہیں: ثابت ترین روایت یہی ہے کہ رسول اللہ ﷺ بطن مادر ہی میں تھے کہ عبد اللہ انتقال کر گئے۔  
 محمد بن عمرو بن واحد الاسلامی کہتے ہیں: عبد اللہ بن عبد المطلب نے ام ایمن کو پانچ اوارک اونٹ کو اور بھیر کے ایک مختصر گلے کوتر کے میں چھوڑا جس کے رسول اللہ ﷺ وارث ہوئے۔ اوارک ان اونٹوں کو کہتے ہیں جن کی خوراک درخت ارک (بیلو) ہے۔ ام ایمن کو رسول اللہ ﷺ کی دایگری نصیب ہوئی ان کا نام برکت ہے۔  
 آمنہ بنت وہب اپنے شوہر عبد اللہ بن عبد المطلب کے مریعے میں کہتی ہیں:

حفا جانب البطحاء من ابن هاشم      وجاور لحدا اخراجا في الغمام

”قرزند هاشم کی وفات کے باعث بطحاء کا نام و نشان تک مٹ گیا، توحہ و بکاؤ گری و غوغاء کے غیر متین شور میں باہر نکل کے وہ ایک لمحہ کا مجاور ہو گیا“۔

دعنه المتبایا دعوة فاجابها      وما ترکت في الناس مثل ابن هاشم

”موت نے اسے دعوت دی اور اس نے وہ دعوت قبول کر لی، انسانوں میں کسی ایک کو بھی موت نے ایسا نہ چھوڑا جو فرزند هاشم جیسا ہوتا“۔

عشیة راحوا يحملون سريرة      تعاورۃ اصحابہ في التراحم

”شب میں اس کا تابوت الہما کے چلواس کے ساتھیوں نے ابہہ میں تابوت کو دست لیا“۔

فإن يك غالته المتنا يا رببها      فقد كان عطاء كثير التراحم

”اگر وہ مر گیا تو کیا ہوا اس کے آخری توبینہ مرنے کیونکہ وہ نہایت درجہ فیاض اور بہت علی رحم و لی تھا“۔

قد استراح اليraig من ترجمة القسم الاول من الجزء الاول من كتاب الطیقات الكبير، صیحة  
 ليلة اسرى بالنبی ﷺ الى المسجد الاقصى الذى بورك حوله من شهر سنة ۱۳۷ للهجرة،  
 و بذلك قد تمت الانباء الخصيصة بما قبل مولده بنعمۃ اللہ و بنعمته تتم الصالحات و له الحمد  
 من قبیل و من بعد و عليه الاتکال و بیده التوفیق ربنا تقبل منا انک انت الغفور الرحيم





﴿الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي أَرْسَلَ إِلَيْنَا شَاهِيدًا وَّ مُبَشِّرًا وَّ نَذِيرًا وَّ دَاعِيًّا إِلٰى اللّٰهِ بِإِذْنِهِ وَ سَرَاجًا مُّهِنِّدًا صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَ عَلٰى إِلٰهٖهِ وَ صَحْبِهِ وَ سَلَّمَ تَسْلِيمًا كَثِيرًا كَثِيرًا﴾

﴿رَبَّنَا إِهدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ۝ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ۝ غَيْرِ الْغَضُوبِ عَلَيْهِمْ وَ لَا الضَّالِّينَ ۝﴾

## رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ولادت

### تاریخ پیدائش:

ابو جعفر محمد بن علیؑ کہتے ہیں: ماہ ربیع الاول کی دشین گزری تھیں کہ دوشنبہ کے دن رسول اللہ ﷺ پیدا ہوئے۔ اصحاب فیل اس سے پہلے نصف ماہ محرم میں آچکے تھے۔ لہذا رسول اللہ ﷺ کی ولادت اور واقعہ فیل کے درمیان بچپن شہین گزر پچکی تھیں۔

محمد بن عمرو کہتے ہیں کہ ابو محشر نجح المدنی کہا کرتے تھے: ماہ ربیع الاول کی دشین گزری تھیں کہ دوشنبہ کے دن رسول اللہ ﷺ پیدا ہوئے۔

عبداللہ بن عباسؓ کہتے ہیں: تمہارے بغیر علیؑ پیدا ہوا، دوشنبہ کے دن پیدا ہوئے تھے۔

عبداللہ بن عقلہ بن الفغوؑ عبداللہ بن عباسؓ محمد بن کعب، عمران بن مناہ سعید بن جبیر بنت ابی جراح، اور قیس بن مخرمؓ کہتے ہیں: رسول اللہ ﷺ ہام الفیل میں پیدا ہوئے (یعنی جس سال اصحاب فیل کا واقعہ پیش آیا) کہا ہے کہ کعب شریفہ زاد بالله شرقاً و تطییناً پر پڑھائی کی ہے اسی سال آنحضرت صلوات اللہ علیہ کی ولادت ہوئی۔

ابن عباسؓ کہتے ہیں: رسول اللہ ﷺ یوم الفیل میں پیدا ہوئے۔ یوم الفیل سے عام الفیل مراد ہے۔

### ولادت کے وقت منفرد واقعات کا ظہور:

زہری محمد بن کعب القرظی المسوور ابو وجذہ، مجاهد ابن عباسؓ کی روایتیں باہم مخلوط ہو گئی ہیں کہ آمد بنت وہب (رسول اللہ ﷺ کی والدہ ماجدہ) نے کہا: کوئی مشقت محسوس نہ کی۔ مجھ سے جدا ہونے پر ایک ایسا نور ان کے ساتھ ہی

نکا کہ مشرق سے لے کر مغرب تک اس کی روشنی پھیل گئی۔ بعد کو اپنے دونوں ہاتھوں کے سہارے زمین پر آئے تو ایک مشت خاک لے کے آسمان کی جانب سراخایا۔

بعض کہتے ہیں زمین پر آئے تو اپنے دونوں زانوں پر بھکے ہوئے تھے۔ سر آسمان کی جانب بلند قہاں کے ساتھ ایک ایسا اور برآمد ہوا کہ شام کے محل و بازار روشن ہو گئے۔ حتیٰ کہ میں نے بھرٹی میں اونٹوں کی گردیں دیکھ لیں۔

اسحاق بن عبد اللہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی والدہ نے کہا: ان کے پیدا ہوتے ہی مجھ سے ایک ایسا نور برآمد ہوا کہ ملک شام کے قصر والیاں اس سے روشن ہو گئے۔ پیدا ہوئے تو پاک و صاف و طاہر و مطہر پیدا ہوئے جس طرح بھیر بکر یوں کے پچھے پیدا ہوتے ہیں کہ ان کے کچھ بھی آلاش نہیں ہوتی۔ زمین پر آئے تو فرش خاک پر اپنے ہاتھ کے سہارے میٹھے ہوئے تھے۔

رسول اللہ ﷺ کی ولادت کے متعلق ابن القطبی نے روایت کی کہ آنحضرت ﷺ کی والدہ کہتی ہیں: میں نے دیکھا گویا ایک شہاب مجھ سے نکا ہے کہ زمین اس سے روشن ہو گئی ہے۔

عکرمہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ حب اپنی والدہ سے پیدا ہوئے تو پھر<sup>①</sup> کے ایک کوڑے کے یچھے انہیں النالا دیا گیا۔ مگر کوڑا اچھوٹ گیا۔ میں نے دیکھا تو وہ آنکھ چاڑی کے آسمان کی طرف دیکھ رہے تھے۔

ابوالجنا کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میرے پیدا ہوتے وقت میری والدہ نے دیکھا کہ ان سے نور تباہ ہے کہ بصرہ کے قصر والیاں اس سے روشن ہو گئے ہیں۔

ابویس البابی کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میری والدہ نے دیکھا کہ گویا ان سے ایسا نور برآمد ہوا ہے جس سے شام کے قصر والیاں روشن ہو گئے۔

حسان بن عطیہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ پیدا ہوئے تو اپنی دونوں ہاتھیوں اور دونوں زانوں پر بیک لگائے آسمان کی طرف نکلی باندھے ہوئے تھے۔

عبد اللہ بن عباس رض اپنے والد عباس رض بن عبد المطلب سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ پیدا ہوئے تو ختنہ شدہ ناف بریدہ تھے۔ عبد المطلب کو اس پر سرست آمیز تجوہ ہوا، ان کے نزدیک رسول اللہ ﷺ کی قدر بڑھ گئی اور انہوں نے کہا: میرے اس لڑکے کی ایک خاص شان ہو گی۔ چنانچہ فی الواقع آنحضرت ﷺ کی خاص شان ہوئی۔

یزید بن عبد اللہ بن زمعہ کی بہن کہتی ہیں: آمنہ بنت وہب کے بطن سے رسول اللہ ﷺ پیدا ہوئے تو آمنہ نے عبد المطلب کو خبر کرائی خوشخبری لانے والا ایسے وقت میں ان کے پاس پہنچا کر وہ حجر<sup>②</sup> میں اپنے بیٹوں اور قوم کے کچھ لوگوں کے

① پھر کا کوڑا: اصل میں بردا کاظم ہے جس کے لغوی معنی ہیں قدر من العجارة (پھر کی دریگ)۔

② حجر و مقام جس پر حطیم شان پے جو شامی جانب سے کعبہ کو میطھے ہے۔

ساتھ بیٹھے ہوئے تھے۔ اطلاع دی کہ آمنہ کے لڑکا پیدا ہوا۔ عبدالمطلب خوش ہوئے اور ان کے ساتھ جتنے لوگ تھے سب اُنھے۔ آمنہ کے پاس آئے تو جو کچھ انہیں نظر آیا تھا، جوان سے کہا گیا تھا اور جس کا حکم ملا تھا، عبدالمطلب کو سب کچھ سنادیا۔ عبدالمطلب آنحضرت ﷺ کو لئے کعبہ میں آئے۔ وہاں کھڑے ہو کر خدا سے دعا کی اور خدا نے جو نعمت بخشی اس کا شکر کرتے رہے۔ محمد بن عمرو الاسلامی کہتے ہیں کہ مجھے خبر دی گئی ہے کہ اس دن عبدالمطلب نے یہ کہا تھا:

الحمد لله الذي اعطاني هذا الغلام الطيب الارadan

”ہر طرح اور ہر قسم کی حمد و شناس خدا کے لئے ہے جس نے مجھے یہ پا کر دیا من لڑکا عنایت فرمایا۔“

قد سادَ في المهد على الغلمان أعيده بالله ذي الاركان

”یہ وہ لڑکا ہے کہ گیوارہ ہی میں تمام لڑکوں پر سردار ہو گیا، اس کو اللہ تعالیٰ کی پناہ میں دینا ہوں اور اس کے لئے خدا سے پناہ مانگتا ہوں۔“

حق اراه بالغ البیان أعيده من شر ذی شستان

”میری خواہش ہے کہ اس کو تاب بنا دو رسیدہ دیکھوں، میں اس کی نسبت بعض رکھنے والے کے شر سے پناہ مانگتا ہوں۔“

من حاسدِ مضطرب العنان

”میں اس حاسد سے پناہ مانگتا ہوں جو مضطرب العنان ہو یعنی ایک روشن پرائے قرار نہ رہے۔“

### اسم گرامی کا انتخاب:

شیخہ کے آزاد غلام سہل مریس کو نصرانی تھے اور انھیں پڑھا کرتے تھے ان کا بیان ہے کہ انھیں میں رسول اللہ ﷺ کی صفت موجود ہے کہ وہ اسماعیل علیہ السلام کے خاندان سے ہوں گے اور ان کا نام احمد ہو گا۔

ابو جعفر محمد بن علی بن ابي طالبؑ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے نبوز بطن مادری میں تھے کہ آمنہ کو حکم ہوا: ان کا نام احمد رکھنا۔

محمد بن علی، یعنی ابن الحفیہ سے روایت ہے کہ انہوں نے علی بن ابی طالبؑ کو یہ کہتے تھا کہ رسول اللہ ﷺ نے

فرمایا: میرا نام احمد رکھا گیا ہے۔

جیبر بن مطعمؑ سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو مددینہ کی ایک گلی میں یہ کہتے ہوئے تھا: میں محمد ہوں، احمد ہوں، حاشرؑ ہوں، ماحی ہوں، خاتم ہوں، عاقب ہوں۔

حدیفہ کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو مددینہ کی ایک گلی میں یہ کہتے ہوئے تھا: میں محمد ہوں، احمد ہوں، حاشرؑ ہوں،

① حاشر: وہ پیغمبر جو قرب قیامت کے زمانے میں میتوٹھ ہو۔ ماحی: جس کی یادوں میں میتوٹھ ہو۔ خاتم النبیین: عاقب: جس کی یادوں میں میتوٹھ ہو۔ پیغمبروں کے بعد ہوئی ہو۔

متفقی ہوں، نبی رحمت ہوں۔

ابی موسیٰ اشعریؑ کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے ہمیں اپنے نام بتائے جن میں سے بعض نام ہم نے یاد کرنے۔ آپ ﷺ نے فرمایا تھا: میں محمد ﷺ ہوں، احمد ہوں، متفقی ہوں، حاشر ہوں، نبی رحمت ہوں، نبی توبہ ہوں، نبی ملجمہ ہوں۔

مجاہد روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میں محمد ﷺ ہوں، احمد ہوں، رسول رحمت ہوں، رسول ملجمہ ہوں، متفقی ہوں، حاشر ہوں، جہاد کے لئے مبعوث ہوا ہوں، زراعت کے لئے مبعوث نہیں ہوا ہوں۔

جبیر بن مطعم سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا میرے پانچ نام ہیں:

① میں محمد ﷺ ہوں۔

② احمد ہوں۔

③ ماجی ہوں کہ اللہ تعالیٰ میرے باعث گفرانومند ہتا ہے۔

④ حاشر ہوں کہ لوگ میرے قدموں پر محشور ہوں گے۔

⑤ اور میں عاقب ہوں۔

جبیر بن مطعم سے دوسری روایت بھی اسی طرح ہے مگر اس میں یہ لفظ زائد ہے: میں عاقب ہوں جس کے بعد کوئی نبی نہیں۔

نافع بن جبیر سے روایت ہے کہ وہ عبدالمطلب بن مروان کے پاس گئے تو عبدالملک نے ان سے پوچھا: تجھے رسول اللہ ﷺ کے ان ناموں کا شمار معلوم ہے جن کو جبیر یعنی ابن مطعم سننا کرتے تھے؟ نافع نے کہا: ہاں! وہ چھ نام ہیں:

① محمد ﷺ ② احمد ③ خاتم ④ حاشر ⑤ عاقب ⑥ ماجی۔

حاشر اس لئے کہ آنحضرت ﷺ تم س کو (غدا کے خوف سے) ڈرانے کے لئے عذاب شدید کے رو برو قیامت کے ساتھ ساتھ مبعوث ہوئے۔

عاقب اس لئے کہ پیغمبر وہی نے بعد آئے۔

ماجی اس لئے کہ جن لوگوں نے ان کا اتباع کیا، اللہ تعالیٰ نے ان کے گناہ آنحضرت ﷺ کے طفیل میں محو کر دیے۔ ابو ہریرہ خاصہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اے بندگانِ خدا! دیکھو! ان لوگوں کے دشام و لعنت کو اللہ تعالیٰ تمہاری طرف سے کیونکر پلٹ دیتا ہے۔

ان لوگوں سے آنحضرت ﷺ کی مراد قریش کے لوگ تھے۔ سمعین نے عرض کی: کیف یا رسول اللہ ﷺ (یا رسول اللہ ﷺ اور کیونکر؟) فرمایا: یشتمون مُذمِّمًا و یلْعَنُون مُذمِّمًا وَ اَنَا مُحَمَّد (وَهَذِمُ كُوْكَالِيَاْ دَيْتَ هِيْزِمُ پِرْ)

① متفقی: جس کا زمانہ تمام پیغمبروں کے بعد آئے۔

② نبی ملجمہ اور پیغمبر جو قرب قیامت کے ایام قتد و فاد کے پنجہ بھی دونوں پیشتر مبعوث ہوں۔

لغت کرتے ہیں، حالانکہ میں نہم نہیں ہوں، میں تو محمد ہوں)۔<sup>۱</sup>

رسول اللہ ﷺ کی کنیت:

ابو ہریرہ رض کہتے تھے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میرے نام پر نام رکھو، مگر میری کنیت پر کنیت نہ رکھو۔ کیونکہ میں ہی ابوالقاسم ہوں۔

ابو ہریرہ رض سے یہ دوسری روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میرے نام اور کنیت دونوں کو جمع نہ کرو (یعنی ایسا نہ کرو کہ کسی کا نام رکھو تو میرا ہی نام رکھو اور کنیت رکھو تو وہ بھی میری ہی کنیت ہو) ایک تک مضافات نہیں، مگر دونوں کا اجتماع نامناسب ہے۔ میں ابوالقاسم ہوں آللہ دیتا ہے اور میں تقسیم کرتا ہوں۔

ابو ہریرہ رض ایک اور روایت میں لمحف<sup>۲</sup> ابی قاسم کے الفاظ ہیں کہ اس سے آنحضرت ﷺ می مراد ہیں۔ انس بن مالک رض سے روایت ہے: رسول اللہ ﷺ فیصلہ مجع میں تھے کہ ایک شخص نے آواز دی "یا ابوالقاسم" اس آواز پر رسول اللہ ﷺ باختت ہوئے۔ تو اس نے کہا: میں نے آپ وا ز نہیں دی۔ رسول اللہ ﷺ نے اس پر فرمایا: سمواً باسمی ولا تكتروا بکنیتی (میرے نام پر نام رکھو مگر میری کنیت پر کنیت نہ رکھو)۔

جاہر رض کہتے ہیں: ایک انصاری کے لا کا پیدا ہوا جس کا نام اس نے محمد رکھا انصار اس پر غضناک ہوئے اور کہا: یہ نام اس وقت رکھا جاسکتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ سے ہم اجازت حاصل کر لیں۔ آنحضرت ﷺ سے تذکرہ کیا تو آپ ﷺ نے فرمایا: انصار نے اچھا کیا۔ پھر ارشاد ہوا: میرا نام رکھو میری کنیت نہ رکھو۔ کیونکہ فقط میں ہی ابوالقاسم ہوں کہ تمہارے درمیان خدا کی نسبیں تقسیم کرتا ہوں۔

جاہر بن عبد اللہ سے روایت ہے: ایک انصاری نے اپنی کنیت ابوالقاسم رکھی، انصار نے اس پر کہا: جب تک رسول اللہ ﷺ سے اس باب میں ہم دریافت نہ کر لیں، تجھے اس کنیت سے مخاطب نہ کریں گے۔ رسول اللہ ﷺ سے تذکرہ کیا تو آپ ﷺ نے فرمایا: میرا نام رکھو میری کنیت نہ رکھو۔

سعید کہتے ہیں: قاتدہ اس امر کو مکروہ سمجھتے تھے کہ کوئی شخص اپنی کنیت ابوالقاسم رکھے تو اس کا نام محمد نہ ہو۔

عبد الرحمن بن ابی عمرہ الاصاری کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میرا نام اور میری کنیت جمع نہ کرو۔

ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میرا نام نہ رکھو میری کنیت رکھو مطلب یہ ہے کہ آنحضرت ﷺ نے اس بات کی ممانعت فرمائی کہ نام اور کنیت دونوں جمع ہوں۔

ابو ہریرہ رض نے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میرے نام اور میری کنیت کو جمع نہ کرو۔

مجاہد کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میرا نام رکھو میری کنیت نہ رکھو۔

۱ مذموم و کوہیدہ سیرت۔ محمد: مسودہ خصال۔

۲ لمحف: عطف کردہ خدا کی قسم۔

## جنہیں رسول اللہ ﷺ کی رضا عن特 کا شرف حاصل ہوا

آنحضرت ﷺ کے شرکائے رضا عن特:

بڑہ بنت تجراہ کہتے ہیں: رسول اللہ ﷺ کو پہلے بھل ثوبیہ نے اپنے ایک لڑکے کے ساتھ دودھ پلایا جسے مسرور کہتے تھے۔ یہ واقعہ حلیمه کی آمد سے قبل کا ہے۔ ثوبیہ نے اس سے پہلے حمزہ بن عبدالمطلب کو دودھ پلایا تھا، اور اس کے بعد ابوسلمه بن عبدالاسد الحجر وی کو دودھ پلایا۔

ابن عباس رض کہتے ہیں: ثوبیہ نے کہ ابوہب کی لوڈی تھیں، حلیمه کی آمد سے پیشتر رسول اللہ ﷺ کو چند روز دودھ پلایا تھا۔ اور آپ صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کے ساتھ ابوسلمه بن عبدالاسد کو بھی دودھ پلاتی تھیں۔ لہذا ابوسلمه آپ کے دودھ شریک بھائی تھے۔

عروہ بن الزیر رض سے روایت ہے کہ ثوبیہ کو ابوہب نے آزاد کر دیا تھا اور اسی وجہ سے اس نے رسول اللہ ﷺ کو دودھ پلایا تھا۔ ابوہب کے مرنے پر بعض لوگوں نے اس کو بدترین حالت میں خواب میں دیکھا تو پوچھا: کہو کیا گزری؟

ابوہب نے کہا: تمہارے بعد ہمیں کوئی آسانی نہ ملی۔ البتہ میں ثوبیہ کو آزاد کرنے کے باعث اس میں سیراب ہوا۔ ابوہب نے اس میں کہا تو انگوٹھے اور اس کے بعد انگلیوں کے پوروں کے درمیان اشارہ کیا تھا۔

محمد بن عمر کو اہل علم سے روایت کرتے ہیں جو کہتے تھے: رسول اللہ ﷺ میں ثوبیہ کی خبر گیری فرماتے تھے، خدیجہ بھی ثوبیہ کی بزرگ داشت کرتیں۔ ثوبیہ اُن دونوں آزادوں کی غرض سے خدیجہ رض نے ابوہب سے درخواست کی کہ ان کے ہاتھ فروخت کر دیں کہ آزاد کر دی جائیں۔ مگر ابوہب نے انکار کر دیا۔ رسول اللہ ﷺ نے جب مدینہ میں بھرت کی تو ابوہب نے ثوبیہ کو آزاد کر دیا۔ رسول اللہ ﷺ وہاں سے بھی ثوبیہ کو ہدیٰ بھجواتے اور کپڑے دیتے تا آنکہ غزوہ خبر سے واپس آئے وقت کچھ میں خبر ملی کہ ثوبیہ انقال کر گئی۔

رسول اللہ ﷺ نے پوچھا: ثوبیہ کے بیٹے سرور نے کیا کیا؟ کہا گیا: وہ تو ثوبیہ سے پہلے ہی مر چکے تھے، ان کی قرابت میں بھی کوئی باقی نہیں۔

قاسم بن عباس الاسمی کہتے ہیں: بھرت کے بعد رسول اللہ ﷺ ثوبیہ کا حال دریافت فرمایا کرتے اور ان کے لئے ہدیے اور کپڑے بھیجا کرتے تھے حتیٰ کہ ان کی وفات کی خبر آئی تو استفسار فرمایا: ان کی قرابت میں کون باقی ہے۔ لوگوں نے کہا: کوئی نہیں۔

عبداللہ بن عباس رض کہتے ہیں: رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: حمزہ بن عبدالمطلب رض میرے رضائی بھائی ہیں۔

ابن ابی ملکیہ کہتے ہیں: حمزہ بن عبدالمطلب رض رسول اللہ ﷺ کے دودھ شریک بھائی تھے۔ آنحضرت ﷺ کو بھی اور انہیں بھی ایک عربیہ نے دودھ پلایا تھا۔ قبیلہ بنی بکر کے لوگوں میں حمزہ کے دودھ پلانے کا انتظام تھا۔ رسول اللہ ﷺ ایک دن اپنی

دودھ پلانے والی ماں حیمہ کے پاس تھے کہ جزہ ہن شعرا کی والدہ نے آنحضرت ﷺ کو اپنا دودھ پلایا تھا۔ ام سلمہ ہن شعرا واقع انبیاء میں بھی ہیں کہ رسول اللہ ﷺ سے عرض کی گئی۔ یا رسول اللہ ﷺ آپ جزہ ہن شعرا کی لڑکی کی جانب سے کہاں (بھولے ہوئے ہیں؟) یا آپ سے یہ کہا گیا جزہ ہن شعرا کی لڑکی کو آپ کیوں نہیں پینام دیتے۔ آنحضرت ﷺ نے فرمایا: رضاعت کی حیثیت سے جزہ میرے بھائی ہیں۔

ابن عباس ہن شعرا سے روایت ہے کہ جزہ ہن شعرا کی بیٹی کے لئے رسول اللہ ﷺ سے خواہش کی گئی تو فرمایا: وہ بھائی پر حلال نہیں، وہ میرے رضاعی بھائی کی لڑکی ہے جو نسبت سے حرام وہ رضاعت سے بھی حرام ہے۔ علی بن ابی طالب ہن شعرا کہتے ہیں کہ جزہ ہن شعرا کی لڑکی کی نسبت میں نے رسول اللہ ﷺ سے عرض کی اور ان کے حسن و جمال کا بھی تذکرہ کیا۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: از روئے رضاعت وہ میرے بھائی کی لڑکی ہے۔ کیا تجھے علم نہیں کہ اللہ تعالیٰ نے جو نسبت سے حرام کیا ہے وہ رضاعت سے بھی حرام ہے۔

محمد بن عبد اللہ کہتے کہ میں نے ابو صالح کو علی ہن شعرا (ابن ابی طالب) سے روایت کرتے سن کہ وہ کہتے تھے میں نے رسول اللہ ﷺ سے جزہ ہن شعرا کی لڑکی کے لئے تذکرہ کیا تو فرمایا: وہ میرے رضاعی بھائی کی لڑکی ہے۔

عراک بن ماکب سے روایت ہے کہ نسبت بنت ابی سلمہ نے ان کی خبر دی کہ ام جیبہ ہن شعرا (ام المؤمنین) نے رسول اللہ ﷺ سے عرض کی: ہم سے بیان کیا گیا ہے کہ آپ ذرہ بنت ابی سلمہ سے نکاح کرنے والے ہیں۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اعلیٰ ام سلمہ (کیا ام سلمہ پر؟) پھر فرمایا: لو اتنی لم انکح ام سلمہ ماحلت لی، ان اباها اخى من الرضاعة (میں اگر ام سلمہ سے نکاح نہ بھی کئے ہوتا تو بھی ذرہ ابی سلمہ میرے واسطے حلال نہ ہوتی۔ از روئے رضاعت اس کا باپ تو میرا بھائی ہے)۔

#### حیمہ سعد یہ ہن شعرا:

سُجَّى بْنَ يَرِيدَ السَّعْدِيَّ كَتَبَتْ هِيَ مِنْ بَنِي بَعْدَةِ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ بْنِ رَفَعَةِ بْنِ مَلَانَ بْنِ نَاصِرَةِ بْنِ فَصِيَّهِ بْنِ سَعْدٍ بْنِ بَكْرٍ بْنِ هُوَازِنَ بْنِ عَلْكَرِمَةِ بْنِ حَضْقَةِ بْنِ قَيْسِ بْنِ عَيْلَانَ بْنِ مُعْنَى۔

حیمہ کے ساتھ ان کے شوہر حارث بھی تھے ابن عبد العزیز بن رفاعة بن ملان بن ناصرہ بن فصیہ بن سعد بن بکر بن هوازن۔

غارث کی کنیت ابو ذرہ بنت حیمہ کے لڑکے عبد اللہ انہیں کے صلب سے تھے اور ہوز شیر خوار تھے۔ حارث کی دلڑکیاں بھی تھیں۔ ایساہ بنت الحارث اور جذہ امر بنت الحارث جداد کا القب شماہ تھا۔ رسول اللہ ﷺ کو وہی گود میں لئے رہتیں اور اپنی ماں کے ساتھ آنحضرت ﷺ کو کھلایا کرتیں۔

① شیخاء دو عورت جس کے جسم پر دبے ہوں۔

حیمہ پر آنحضرت ﷺ کی رضا عنت پیش کی گئی تو کہنے لگیں: یعنی ولا مال له وما عست امہ ان تفعل (تم بے مال و مہال، ان کی ماں کیا کر لیں گی)۔ قبیلہ کی تمام عورتوں حیمہ کو چھوڑ کے چلی گئیں تو حیمہ نے اپنے شوہر سے کہا: تیری کیارائے ہے؟ میری ساختہ والیاں تو چلی گئیں اور مکہ میں دودھ پلانے کے لئے بجز اس تینم بچے کے کوئی نہیں، اگر ہم اسے لے لیں تو کیا؟ کیونکہ مجھے یہ معلوم ہوتا ہے کہ بے کچھ لئے گھر واپس جائیں۔

شوہر نے جواب دیا: اس کو لے لئے شاید اللہ تعالیٰ اس میں ہمارے لیے بہتری کرے۔

حیمہ رسول اللہ ﷺ کی والدہ کے پاس آئیں۔ ان سے ملے کے آنحضرت ﷺ کو اپنی آغوش میں لے لیا تو دو توں چھاتیاں اس تدریجہ آئیں کہ اب ان سے دودھ پٹکا کہ تب پٹکا۔ رسول اللہ ﷺ نے آسودہ ہو کے پیا اور آپ ﷺ کے دودھ شریک نے بھی پیا جس کی پہلے یہ حالت تھی کہ بھوک کے مارے نوتانہ تھا۔

آنحضرت ﷺ کی والدہ نے حیمہ سے کہا: مہربان اور شریف دائی۔ اپنے بچے (یعنی رسول اللہ ﷺ) کی جانب سے خبردار ہنا کیونکہ عقریب اس کی ایک خاص شان ہوگی۔

آمنہ نے آنحضرت ﷺ کی ولادت کے وقت جو کچھ دیکھا تھا اور اس مولود کی نسبت جوان سے کہا گیا تھا، حیمہ کو سب کچھ بتا دیا اور یہ بھی کہا: مجھ سے (متواتر) تین شب کہا گیا کہ اپنے بچے کو اولاد فیلہ بنی سعد بن کبر میں پھر آل ابو ذؤب میں دودھ پلوانا۔

حیمہ نے کہا: یہ بچہ جو میری گود میں ہے اسی کا باپ ابو ذؤب میرا شوہر ہے۔

غرض کہ حیمہ کی طبیعت خوش ہو گئی اور ان سب کوں کے خوشی خوشی آنحضرت ﷺ کو لئے ہوئے اپنی فردگاہ پر پہنچی۔ گدمی پر اسباب و کجاوہ رکھا اور حیمہ رسول اللہ ﷺ کو اپنے آگے لئے ہوئے پہنچ گئیں۔ ان کے آگے خارت پڑھے۔ چلتے چلتے وادی السربر میں پہنچے ساختہ والیوں سے ملاقات ہوئی جو شاداں و مسرور تھیں اور حیمہ و حارث کو شش کر رہے تھے کہ ان کے برادر آ جائیں۔

حیمہ سے ان عورتوں نے پوچھا: کیا کیا؟ جواب ریا: اخذتُ والله خیر مولود رائیہ قط و اعظمهم برکة (خدا کی کارکردگی)؟ حیمہ نے کہا: ہاں۔ حیمہ کہتی ہیں: ہم نے اس منزل سے کوچ بھی نہ کیا تھا کہ دیکھا بعض عورتوں میں حد نہیاں ہے۔

محمد بن عمر و کتبتے ہیں بعض لوگوں نے بیان کیا کہ جب رسول اللہ ﷺ کو حیمہ اپنے گھر لے چلیں تو آمنہ بنت وہب نے کہا:

**أَعِنْدُهُ بِاللَّهِ ذِي الْجَلَلِ مِنْ شَوَّمْرَةِ الْجَبَلِ**

”جسم پر جو شرگز رہے ہیں جو بدی و خرابی و عسکلی لاحق ہوتی ہے جو آفات و امراض پیش آتے ہیں ان سب سے

① اس لفظ کے دوسرے معنوں میں الفاظ جمال بوزن خیال آیا ہے۔ جمال کے معنی جسم کے ہیں۔ حاویہ عرب میں کہتے ہیں: هو عظیم الجمال بمعنی وہ جسم و مجھے کلے ٹھلے کا تاثر و تحویل آؤ دی ہے۔ آخری معنوں میں ٹھوڑہ دار ہے جس کے معنی اراذل کے ہیں۔ یعنی کم پایا انفار۔

میں اس بچے کو خدا نے ذوالجلال کی پناہ میں دیتی ہوں اور اس کے لیے خدا سے پناہ مانگتی ہوں۔“

حتیٰ ارآ حامل الحلال و يفعل العُرف الى الموال

”میں اس وقت تک کے لئے اس کو خدا کی پناہ میں دیتی ہوں کہ اسے امر حلال کا حامل اور غلاموں کے ساتھ نیکی کرتے دیکھ لوں۔“

### و غيرهم من حثوة الرجال

”اور صرف غلاموں ہی کے ساتھ نہیں بلکہ یہ بھی دیکھوں کہ ان کے علاوہ دوسرے ادنیٰ درجے کے لوگوں کے ساتھ بھی وہ نیکیاں کر رہا ہے۔“

### شق صدر کا واقعہ:

محمد بن عمر و اپنے اصحاب سے روایت کرتے ہیں: رسول اللہ ﷺ دو برس تک قبیلہ بنی سعد میں رہے، دو دفعہ چھڑا یا گیا ہے تو ایسا معلوم ہوتا تھا جیسے آپ چار برس کے ہیں۔ آنحضرت ﷺ کی والدہ سے ملنے کے لئے آپ کو لے چلے۔ حیمہ نے ان سے آنحضرت ﷺ کے حالات بیان کئے اور آپ ﷺ کی برکت سے جو دیکھا تھا اس کی کیفیت بنائی۔ آم منے کہا: میرے بچے کو واپس لے جائیں اس کی نسبت مکملی کی وبا سے ڈرتی ہوں، خدا کی قسم اس کی ایک خاص شان ہوگی۔

چنانچہ آنحضرت سلام اللہ علیہ کو واپس لے گئیں۔

آنحضرت ﷺ جب چار برس کے ہوئے تو اپنے بھائی ہنوں کے ساتھ نکل جاتے تھے۔ یہ جگہ محلے کے قریب ہی تھی اور یہاں چار پائے رہتے تھے۔ اس مقام پر دو فرشتوں نے آ کے آنحضرت ﷺ کا شکم چیر کر ایک سیاہ نقطہ نکال کے اس کو پھینک دیا۔ اور سونے کے ایک طشت میں رکھ کے ہر قاب سے شکم کو دھویا۔ امت کے ایک ہزار آدمیوں کے ہم سنگ کر کے آپ کو تو لا۔ تو آپ ہی بھاری تھیں۔ ایک فرشتے نے دوسرے سے کہا: دعہ فلو وزن بامته کلہا لوزنہم (جانے دو اگر تمام امت کے ساتھ وزن کرو گے تو بھی آپ ہی کا پلے گراں ہو گا)۔

آنحضرت ﷺ کے بھائی چینخنے چلاتے اپنی ماں کے پاس بچپن کہ اُدِر کی اخی القرشی (میرے قریشی بھائی کی بُرلے)۔

حیمہ مع اپنے شوہر کے دوڑتی ہوئی تکلیں تو رسول اللہ ﷺ کو ایسی حالت میں پایا کہ آپ ﷺ کا رنگ اُڑا ہوا تھا۔ آم منہ کے پاس آنحضرت ﷺ کو لے کے پہنچیں اور کیفیت سنائے کہا: انا لا نزدہ الا علی جل جل عَنِّا (ہم اس بچے کو یوں واپس نہیں کرتے اپنی تاک کٹا کے واپس کرنے پر مجبور ہیں)۔

مگر مراجعت کے وقت آنحضرت ﷺ کو پھر لیتی آئیں اور ایک سال یا اسی کے قریب آنحضرت (وائد شق صدر کے بعد) حیمہ ہی کے پاس رہے کہ اب آپ کو وہ کہیں دوڑنے جانے دیتی تھیں۔

کچھ دن گزرے تھے کہ حیمہ نے دیکھا ایک ابرا آنحضرت ﷺ پر سایہ گسترنے، جب آپ ﷺ تھہر جاتے ہیں تو وہ بھی تھہر جاتا ہے اور چلتے ہیں تو وہ بھی چلتا ہے۔ حیمہ اس بات سے بھی ڈریں اور آنحضرت ﷺ کو لے کے چلیں کہ آپ کو آپ کی

والدہ کے پر دکردیں۔ اس وقت آپ پانچ برس کے تھے۔ وہاں سے لے کے چلیں تو کے کے قریب پہنچیں تھیں کہ لوگوں کے مجمع میں آپ کو گم کر دیا۔ تلاش کیا اور نہ پایا۔ تو آ کے عبدالمطلب کو خبر دی۔ عبدالمطلب نے بھی جستجو کی انہیں بھی نہ ملے تو کعبے کے پاس آ کے وہ کھڑے ہو گئے۔ اور کہنے لگے:

اللَّهُمَّ إِذْ رَأَكَيْتَ مُحَمَّداً كَلِيلَ الْجَنَاحِ  
أَدْهِ أَلَّى وَ اصْطَبِعْ عَنْدِي يَدَا

”يَا اللَّهُ امِيرَ شَهْوَارِ مُحَمَّدٍ (كَلِيلَ الْجَنَاحِ) كَوْمَحْدَدَ دَلَّ اَسَّمَحْكُودَ دَلَّ مَيْرَ پَاسَ بَحْجَ دَلَّ اُورَعَنَیَتَ کَ  
بَدْلَتَ بَحْجَ پَرَانَا فَضْلَ وَ كَرْمَ کَرَّا۔“

أَنْتَ الَّذِي جَعَلْتَهُ لِي عَضْدًا لَا يُبَعِّدُ النَّهَرَ بِهِ فَلِيَعْدَا

”يَا اللَّهُ! تو ہی نے اس لڑکے کو میرا بازو بنا یا ہے، یا اللہ ایسا نہ ہو کہ زماں اس کو دور کر دے تو پھر یہ دوڑ ہی ہو  
جائے گا۔“

أَنْتَ الَّذِي سَمَيْتَهُ مُحَمَّدًا كَلِيلَ الْجَنَاحِ

”تو ہی نے تو اس کا نام محمد کیل جنہاں کر کا ہے اور اس متودگی اور ستائش سے موسم کیا ہے۔“  
کندری بن سعید اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ وہ کہتے تھے: وہ خانہ کبھی کا طواف کر رہا تھا کہ ایک شخص نظر آیا جو کہ  
رہا تھا: رَبْ (اے میرے پروردگار)!

رُدُّ إِلَيْ رَأَكَيْتَ مُحَمَّدًا كَلِيلَ الْجَنَاحِ رُدُّهُ إِلَيْ وَاصْطَبِعْ عَنْدِي يَدَا

”محمد کیل جنہاں کو واپس کر دے، اسے میرے پاس واپس کر دے اور اس طرح میرے حق میں عنایت کر۔“  
میں نے کہا: یہ کون ہے؟

لوگوں نے جواب دیا: عبدالمطلب بن ہاشم ہیں۔ اپنے اونٹوں کی تلاش میں اپنے ایک فرزندزادے کو بھیجا تھا اور اس لڑکے کی یہ برکت ہے کہ جس کام میں اس کو بھیجا وہ ضرور کامیاب ہو کے واپس آیا۔

سعید کہتے ہیں، ہم لوگ کچھ دریخہ میرے تھے کہ رسول اللہ کیل جنہاں آگئے۔ عبدالمطلب نے آنحضرت کیل جنہاں کو ٹلے سے لگایا اور کہا: اب میں بچھے کی ضرورت کے لئے نہ بھجوں گا۔

ابن القطبیہ کہتے ہیں: رسول اللہ کیل جنہاں کی رضا عن特 قبیلہ بنی سعد بن بکر میں ہوئی۔

یہود کا ارادہ قتل:

اسحاق بن عبد اللہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ کیل جنہاں کو جب آنحضرت کیل جنہاں کی والدہ نے دودھ پلانے کے لئے (حیمرہ) سعید یہ کے پر دکیا تو یہ بھی کہا کہ میرے بچے کی حفاظت کرتی رہنا۔ اسی کے ساتھ وہ تمام باتیں بھی حیمرہ کو بتا دیں (جو آنحضرت کیل جنہاں کے متعلق انہوں نے دیکھی تھیں)۔

کچھ روزگرے تھے کہ حیمرہ کے پاس یہودیوں کا گزر ہوا، جس سے حیمرہ نے کہا: میرے اس بچے کی نسبت تم مجھے کچھ

باتیں نہیں بتاتے۔ یہ شکم میں رہا اس طرح رہا پیدا ہوا تو یوں پیدا ہوا اور میں نے یہ کچھ اس کی نسبت دیکھا ہے۔ غرض کر آنحضرت ﷺ کی والدہ نے جو باتیں بتائی تھیں سب کہہ دیں۔ ایک یہودی نے ان میں سے کہا: اقوہہ (اے قتل کرڈا لو)۔ دوسرے نے کہا: ایقیمْ هو (کیا یہ بچہ قیم ہے؟) حیمہ نے کہا: نہیں یہ اپنے شوہر کی طرف اشارہ کر کے) اس کا باپ ہے اور میں اس کی ماں ہوں۔ سب نے کہا: لو کان یعنیماً لقتلناہ (اگر یہ بچہ قیم ہوتا تو ہم اس کو قتل کرڈا لئے)۔

جب یہ واقعہ پیش آیا تو حیمہ آنحضرت ﷺ کو لے کے چلی گئیں اور کہنے لگیں: قریب تھا کہ میں اپنی امانت ہی کو خراب اور ضائع کر چکی تھی۔

### رضاعی بھائی کے لئے بشارت:

اسحاق کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ کے ایک دودھ شریک بھائی تھے جو آنحضرت ﷺ سے کہنے لگے: اتری انه یکون بعث (کیا آپ کی رائے میں پیغمبری و بعثت ہونے والی ہے)۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اما و الذی نفسی بیده لاخذن بیدک یوم القيامۃ ولا غرفنك (قسم ہے اس کی جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے کہ قیامت کے دن میں تیراہاتھ بکڑ لوں گا اور تجھے پہچان لوں گا)۔

رسول اللہ ﷺ کے انتقال کے بعد جب یہ صاحب ایمان لائے تو بیٹھ کے رویا کرتے تھے۔ اور کہتے تھے: انہا ارجوان یا خدا النبی علیہ السلام بیدی یوم القيامۃ فانجو (محبے تو صرف اتنی امید ہے کہ رسول اللہ ﷺ قیامت کے دن میراہاتھ پکڑ لیں گے تو میری نجات ہو جائے گی)۔

### نگاہ نبوی ﷺ میں حیمہ سعدیہ کا احترام:

یحییٰ بن زید السعدی کہتے ہیں، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: تم سب میں زیادہ فتح میں ہوں اس لئے کہ میں قریش سے ہوں اور میری زبان بی سعد بن بکر کی زبان ہے جو فتح عرب مشہور تھے۔

آسامہ بن زید اللشی قبیلہ بنی سعد کے ایک بزرگ سے ردایت کرتے ہیں، حیمہ بنت عبد اللہ (ایک مرتب رسول اللہ ﷺ کے پاس) نے پہچیں، یہ وہ زمانہ تھا کہ رسول اللہ ﷺ خدیجہؓ خاتم سے نکاح کر چکے تھے۔ حیمہ نے آنحضرت ﷺ سے خط و گرافی اور مولیشیوں کے ہلاک ہو جانے کی عکایت کی۔ آنحضرت ﷺ نے خدیجہؓ خاتم سے اس باب میں گفتگو کی تو انہوں نے حیمہ کو چالیس بکریاں دیں اور سواری کے لئے ایک اونٹ عنایت کیا جو سامان و متاع سے لدا ہوا تھا۔ حیمہ یہ سب لے کے اپنے اہل و عیال میں واپس آ گئیں۔

محمد بن المنکدر کہتے ہیں: رسول اللہ ﷺ کے حضور میں ایک عورت نے کہ آنحضرت ﷺ کو دودھ پلایا تھا آنے کی اجازت طلب کی، جب یہ خاتون حاضر ہوئیں تو آنحضرت ﷺ نے فرمایا: میری ماں! میری ماں! اپنی چادر لے کے ان کے لئے بچھا دی جس پر وہ بیٹھیں۔

غم بن سعد کہتے ہیں: رسول اللہ ﷺ کی دایہ آنحضرت ﷺ کے پاس آئیں تو آپ ﷺ نے ان کے لئے اپنی چادر بچا

دی ان کے کپڑوں کے اندر اپنا باتھڈاں کے ان کے سینے پر رکھا اور جو ضرورت ان کی تھی پوری کر دی۔

ابو بکر اپنی بندوق کے پاس آئیں تو انہوں نے بھی اپنی چادر بچا دی اور کہا: مجھے اجازت دیجئے کہ باہر سے اپنا باتھ آپ کے کپڑوں تک لے جاؤں اس کے بعد ان کی ضرورت پوری کر دی۔ بعد کو حضرت عمر بن حفظہ کے پاس آئیں تو انہوں نے بھی بیسی کیا۔

### قبيله بوازن:

زہری، عبد اللہ بن جعفر، اور ابن ببرہ وغیرہم کہتے ہیں: رسول اللہ ﷺ کی پیشگاہ میں قبیلہ بوازن کا وفد بمقام بصرہ پیش ہوا جب کہ آنحضرت ﷺ مال غیمت تقسیم کر چکے تھے۔ اس وفد میں ابوثوان بھی تھے کہ رشیقہ رضاعت سے رسول اللہ ﷺ کے بچا ہوتے تھے اس موقع پر انہوں نے عرض کی: ان خطیروں میں وہ ہیں جنہوں نے آپ کی کفالت کی تھی۔ آپ کی چھی ہیں خالائیں ہیں، اور ایسا ہیں، ہم اپنے آن غوش میں آپ کو پالتے رہے ہیں، اپنی چھاتیوں سے آپ کو دودھ پلاتے رہے ہیں۔ میں نے آپ کو دودھ پیتے دیکھا ہے، کوئی دودھ پیتا بچہ آپ سے اچھائیں دیکھا۔ آپ ﷺ کو دودھ چھوڑتے دیکھا ہے کہ کوئی دودھ چھڑایا ہوا پچھہ آپ سے اچھائیں دیکھا۔ آپ کو جوان دیکھا کہ کوئی جوان آپ سے اچھائیں دیکھا۔ نیک خصلتیں آپ میں درجہ کمال تک پہنچ چکی ہیں ہمارے آپ کی بڑی بنا دہم ہیں آپ کے خاندان کے لوگ ہم ہیں، ہم پر احسان کیجئے۔ اللہ آپ پر احسان کرے گا۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: تم لوگوں نے اتنی سستی و تاخیر کی کہ میں نے گماں کیا اب تم لوگ نہ آؤ گے۔ حالت یہ تھی کہ رسول اللہ ﷺ برداۓ (جو لا ای کے لوٹی غلام بناتے گے) تقسیم کر چکے تھے اور ان کے حصے بھی لگ چکے تھے۔

بوازن کے چودہ آدمی مسلمان ہو گئے آئے تھے۔ اور جو لوگ رہ گئے ان کے اسلام کی خبر لائے تھے۔ ان لوگوں کے سردار اور خطیب ابو مروأۃ ہیر بن صرد تھے جنہوں نے عرض کی: یا رسول اللہ ﷺ اہمیت میں آپ کے تھے وہیں اور آپ ﷺ کے خاندان ہیں، جس مصیبت میں ہم بدلنا ہیں وہ آپ پر مخفی نہیں، انہیں خطیروں میں آپ کی پھوپھیاں ہیں خالائیں اور ایسا ہیں، کھلائیں ہیں جو آپ کی کفالت کر چکی ہیں۔ اگر ہم خارث بن ابی شمر (بادشاہ غسان) یا نعمان بن منذر (بادشاہ حیرہ) سے یہی سلوک کئے ہوتے اور جو منزلت آپ کی ہے، ہم میں بھی محل و مقام ان کو حاصل ہوا ہوتا تو ہم ان کی عاطفت و افادہ کے بھی امیدوار ہوتے، اور آپ تو بہترین کفیل ہیں۔

دوسری روایت یہ ہے کہ اس دین ابوصرہ نے حسب ذیل تقریر کی۔

یا رسول اللہ ﷺ ابھی خطیرے ہیں جن میں آپ کی بہنیں ہیں، پھوپھیاں ہیں، خالائیں ہیں، چھپری اور خالہ زاد بہنیں ہیں اور ان میں جو دو رنگ کے رشتے کے بھی ہیں وہ بھی آپ سے قریبی تعلق رکھتی ہیں، میرے ماں باپ آپ پر فدا ہوں، انہیں نے اپنے کنایہ و آن غوش میں آپ کو لیا ہے۔ اپنی چھاتیوں کا دودھ آپ کو پلا یا سے، اور اپنے زانوں پر آپ کو کھلایا ہے اور اب آپ ہی بہترین کفیل ہیں۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: سب سے اچھی بات وہی ہے جو راستی میں سب سے اچھی ہو۔ مسلمانوں میں جو میرے پاس ہیں انہیں تم دیکھ رہے ہیں۔ اب بتاؤ تمہیں اپنے زن و فرزند زیادہ محظوظ ہیں یا مال و منال۔ وفد نے عرض کی: یا رسول اللہ ﷺ ا حسب و مال و دونوں میں سے کسی ایک کو اختیار کر لینے کی آپ نے ہمیں اجازت دی ہے۔ ہم تو حسب کے برادر کسی چیز کو تمہیں سمجھتے۔ آپ ہمارے بال بچوں کو واپس کروجئے۔ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا: جو میرے لئے اور اولاد عبدالمطلب کے لئے ہے وہ تمہارے لئے ہے۔ مسلمانوں سے میں بھی تمہارے لئے سالت کروں گا۔ لوگوں کے ساتھ ظہر کی نماز جب میں پڑھ چکوں تم کہتا: نستشفع برسول اللہ الی المسلمين و بالمسلمین الی رسول اللہ (مسلمانوں سے رسول اللہ ﷺ کے طفیل میں اور رسول اللہ ﷺ سے مسلمانوں کی بدولت ہم طلبگار رشاعت ہیں)۔ اس پر میں تم سے کہوں گا کہ میرے اور بنی عبدالمطلب کے حصے میں جو ہیں وہ تمہارے ہیں مج پڑا میں تمہارے لئے لوگوں سے بھی طلبگاری کروں گا۔

رسول اللہ ﷺ جب ظہر کی نماز پڑھ چکے تو ان لوگوں نے اٹھ کے جو باتیں آنحضرت ﷺ نے فرمائی تھیں عرض کیں۔ آنحضرت ﷺ نے اپنے اور بنی عبدالمطلب کے حصے کے بارے (لوڈی غلام) ان کو واپس کر دیئے اور مہاجرین اور انصار اتنے بھی اپنے اپنے حصے واپس کر دیئے اور قبائل عرب سے بھی آنحضرت ﷺ ان کے لئے خواہش ظاہر فرمائی۔ سب نے اسی ایک بات پر اتفاق کر لیا کہ تسلیم و رضا پر آمادہ ہیں۔ جتنے بردے قبضہ میں ہیں سب واپس کر دیں گے۔ البتہ کچھ لوگوں نے بردوں کے ذمے سے ہاتھ روک لئے تو رسول اللہ ﷺ نے انہیں معاوضہ میں اونٹ دے دیئے۔

### وفات آمنہ ام انبیاء ﷺ:

زہری عاصم بن عمرو بن قادة عبد الرحمن بن ابی بکر<sup>ؓ</sup> بن محمد بن عمرو بن حزم اور ابن عباس رض سے روایت ہے جن کے بیان خلط ملط ہو گئے ہیں: رسول اللہ ﷺ اپنی والدہ آمنہ بنت وہب کے پاس تھے، چھ برس کے ہوئے تو آنحضرت ﷺ کو مدینے آپ کے نخیال بنی عدی بن الجار میں لے کے چلیں کہ ان سے مل لیں، ساتھ میں ام امین تھیں جو آپ کی کھلائی تھیں۔ وہ اونٹ سواری میں تھے۔ نابغہ کے گھر آنحضرت ﷺ کو لے کے اتریں اور ایک میسیئے تک انہیں لوگوں میں رہیں، وہاں کی اقامت میں جو باتیں پیش آئی تھیں رسول اللہ ﷺ ان کو یاد کر کے بیان کیا کرتے تھے۔ بنی عدی بن الجار کا اطم<sup>۱</sup> دیکھا تو پیچاں لیا اور فرمایا: میں اس اطم پر انصار کی ایک لڑکی انسیہ کے ساتھ کھیلا کر تھا اور اپنے نخیالی لڑکوں کے ساتھ ہم ایک چڑیا کو اڑایا کرتے تھے جو اس اطم پر آکے بیٹھا کرتی تھی۔

گھر کو دیکھ کر فرمایا: میری ماں مجھے لے کر یہیں اُتری تھیں اور اسی گھر میں میرے والد عبد اللہ بن عبدالمطلب کی قبرے پر بنی عدی بن الجار کے حوض میں میں نے اچھی طرح سے تیر اکی سیکھ لی تھی۔

پکھ بہودی بھی وہاں آئے۔ آنحضرت ﷺ کو دیکھا کرتے تھے ام امین کہتی ہیں کہ میں نے ان میں سے ایک کو کہتے سن کہ یہ (یعنی آنحضرت ﷺ) اس امت کے پیغمبر ہیں اور یہی ان کا دارال مجرہ ہے۔ میں نے (یعنی ام امین نے) اس کی

<sup>۱</sup> اطم، قصر، وہ گھر جو مریع مسلط ہو۔

باتوں میں سب کوڈ ہن نشین کر لیا۔

آنحضرت ﷺ کی والدہ آپ کو لے کے واپس چلیں، مقام ابواہ میں پہنچ کے انتقال کر گئیں، وہیں ان کی قبر ہے۔ ام ایکن نے آنحضرت ﷺ کو لے کے مراجعت کی، سواری میں وہی دلوں اونٹ تھے جنہیں مدینے جاتے وقت لائے تھے۔ آنحضرت ﷺ کی والدہ زندہ تھیں جب بھی اور بعد کو بھی ام ایکن ہی آنحضرت ﷺ کو پالتی پوتی تھیں۔ عمرہ حدیبیہ میں جب رسول اللہ ﷺ مقام ابواہ میں پہنچے تو فرمایا: اللہ تعالیٰ نے مجھ کو اپنی ماں کی قبر کی زیارت کی اجازت دے دی ہے۔

قبر کے پاس آنحضرت ﷺ آئے اس کو درست کیا، صفائی سترائی کی اور روئے۔ مسلمان بھی آپ ﷺ کے رونے پر گریا ہوئے۔ جب اس باب میں رسول اللہ ﷺ سے عرض کی گئی تو فرمایا: مجھ پر ان کی رحمت و محبت چھاگی تو میں رویا۔ قاسم کہتے ہیں: رسول اللہ ﷺ نے اپنی ماں کی قبر کی زیارت کے لئے (اللہ تعالیٰ سے) اجازت چاہی تو مل گئی گران کے لئے مغفرت کی درخواست کی تو قبول نہ ہوئی۔

بریدہ کہتے ہیں: رسول اللہ ﷺ نے جب مذہب فتح کر لیا تو ایک مقام پر آ کے ایک بن قبر پر بیٹھ گئے اور لوگ بھی آپ ﷺ کے ارد گرد بیٹھ گئے۔ آپ ﷺ نے اپنی بہیات ایسی بنا تھی جیسے کوئی کسی سے خطاب کرتا ہو۔ کچھ دیر یوں ہی گزری تھی کہ روتے ہوئے اٹھ گئے۔ عمر بن الخطاب نے کہ جناب رسالت میں سب سے زیادہ جرأت رکھتے تھے۔ آنحضرت ﷺ کے روبرو آ کے عرض کی: یا رسول اللہ ﷺ! میرے ماں باپ آپ پر فدا ہوں، باعث گریہ کیا ہے؟ فرمایا: یہ میری والدہ کی قبر ہے۔ میں نے اللہ تعالیٰ سے زیارت کے لئے درخواست کی تو اجازت دے دی، مغفرت کے لئے درخواست کی تو قبول نہ کی۔ مجھے وہ یاد آئیں تو رقت آگئی اور میں رو دیا۔

ابن سعد کہتے ہیں: یہ غلط ہے اس لئے کہ آمنہ کی قبر کے میں نہیں ہے ابواہ میں ہے۔

## والدہ کی وفات کے بعد آنحضرت ﷺ کے حالات

رسول اللہ ﷺ عبد المطلب کی آغوش شفقت میں:

زہری، عبدالواحد بن حمزہ بن عبد اللہ منذر بن ہشم، جاہد، ابو الحوریث اور نافع بن حبیر، جن کے بیانات باہم غلط ملط ہو گئے ہیں، کہتے ہیں: رسول اللہ ﷺ اپنی والدہ آمنہ بنت وہب کے ساتھ ہوتے تھے (یعنی انہیں کے ساتھ رہتے تھے)۔ جب وہ انتقال کر گئیں تو آنحضرت ﷺ کے دادا عبد المطلب نے آپ کو لے لیا اور اپنی صلبی اولاد سے بھی زیادہ آپ کے ساتھ رقت و شفقت سے پیش آئے۔ کمال تقرب کا رتاو کرتے، اپنے نزدیک ہی رکھتے، عبد المطلب جب تھا ہوتے، جب سوتے رہتے (کہ ایسے وقت میں کوئی اندر نہ آتا) آنحضرت ﷺ اس وقت بھی اور ان کے پاس جاتے اور ان کے سر پر بیٹھ جاتے (حالانکہ کسی دوسرے کی اتنی جگہ نہ تھی)۔ یہ دلکھ کے عبد المطلب کہتے: دَعُوا لِبَنِي أَلْيُونُسَ ملکا (میرے بیٹے کو رہنے والا ملک و

سلطنت سے انوس نظر آتا ہے۔)

قبیلہ مدین کے کچھ لوگوں نے ایک مرتبہ عبدالمطلب سے کہا: احتفظ بہ فانا لم نرقدماً اشبه بالقوم الشی فی المقام منه (اس لڑکے کی حفاظت کر کیونکہ مقام ابراہیم میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کا جو شان قدم ہے اس کے ساتھ اس لڑکے کے قدموں سے زیادہ مشابہ ہم نے کسی کا قدم نہیں دیکھا)۔

عبدالمطلب نے ابوطالب سے کہا: سن یہ لوگ کیا کہتے ہیں۔

اسی بنا پر ابوطالب آنحضرت علیہ السلام کی حفاظت کیا کرتے تھے۔

ام ایکن سے کہ رسول اللہ علیہ السلام کی دایہ گیری کرتی تھیں ایک مرتبہ عبدالمطلب نے کہا: یا برکہ<sup>۱</sup> لا تغفری عن ابنتی فانی و جدته مع غلمان قرباً من السدوة و ان اهل الكتاب يزعمون ان ابنتی هذا تبی هذه الامة (ایے برکت میرے بیٹے سے غالباً شرہ میں نے اسے چند لڑکوں کے پاس بیڑی کے درخت کے پاس پایا ہے، حالانکہ اہل کتاب یعنی یہود و نصاریٰ یہ گمان کرتے ہیں کہ میرے اپنی اس امت کا پیغمبر ہے)۔

عبدالمطلب جب کھانا کھانے بیٹھتے تو کہتے: علیؑ یا بنتی (میرے بیٹے کو میرے پاس لاو)۔ جب تک آپ علیؑ نہ آتے کھانا کھاتے آجاتے تو کھاتے اور کھلاتے۔

#### عبدالمطلب کی وصیت و وفات:

عبدالمطلب جب مشرف بہوت ہوئے وقت رحلت قریب آیا تو رسول اللہ علیہ السلام کی حفاظت و احتیاط کے لئے ابوطالب کو وصیت کی۔ مرنے لگے تو اپنی لڑکیوں سے فرمائش کی: ابکیتني و انا اسمع (مجھے روک کر میں بھی سنوں)۔ سب لڑکیوں نے منظوم مرثیے کہے اور ان کا ماتم کرتی رہیں۔ امیمہ کی نوبت آئی تو عبدالمطلب کی زبان بند ہو چکی تھی۔ بول نہ سکتے تھے۔ ان کا مرثیہ سن کے سر ہلانے لگے۔ مطلب یہ تھا کہ تو نے سچ کہا۔ میری جو صفت کی میں حقیقت ایسا ہی تھا۔ امیمہ بنت عبدالمطلب کے وہ اشعار یہ ہیں:

اعیتی جوَدْ ابْدَ مَعَ دَرَّ عَلَى طَبِ الْحَمِيمِ وَالْمُعَتَصِّرِ

”اے میری دونوں آنکھوں آنسو بہاؤ اشکبار ہو ایسے شخص پر جو طبیعت و عادات کا پاک و طیب اور عطیات دینے میں کریم و فیاض تھا۔“

علی ماجد العبد و ارد الزنان حبیل لنجا عظیم الخططر

”اس پر جو صاحب مجد و عظمت تھا، نصیر و رحمہ اہل حاجت کا میں و مدگار تھا، خور و رحمہ عالی رتبہ و عظیم القدر تھا۔“

علی شیۃ الحمد ذی المکرمات و ذی المجد و العز و المُفْتَحُ

”آنسو بہاؤ، خیریۃ الحمد پر آنسو بہاؤ اور اس مکرمت و بزرگی و عزت و فخر والے شخص کو روؤ۔“

<sup>۱</sup> برکت کی خاتون سے خطاب کرتے اور نام نہ لیتا چاہتے تو عرب اس کو ”برکت“ کے لفظ سے مطاب کرتے یعنی برکت والی بی بی جیسے ہندوستان میں سورتیں ”تووا“ کہتی ہیں۔ اور مصروف شام میں آج کل ”حرمت“ کا اطلاق کرتے ہیں۔

و ذی الحلم والفضل فی النبات کثیر المکارم جمر الفخر  
”وہ کہ حادث و مصائب کے وقت تخل و برداشتی و فضیلت اس سے ظاہر ہوا کرتی بہت سی مکرتیں اس کی ذات  
میں تھیں، بہت سے خراں میں موجود تھے۔“

لہ فضل مجید علی قومہ مینیلوج کضوئے القمر  
”وہ اپنی قوم پر ایسی فضیلت و برتری رکھتا تھا جو ضیائے مہتاب کی طرح بھلی ہوئی واضح و روشن تھی۔“  
اتہُ المنايا فلم تُشوه بصرف البدالی و رب الفخر  
”یہ سارے فضائل اس میں جمع تھے مگر موت آئی تو گروش ایسا موحد اُنقدر یہ کوئی چیز اس کو نہ چاہکی۔“  
عبدالمطلب انتقال کے بعد مقام جون میں دفن کئے گئے۔ وہ اس وقت بیانی ۸۲ برس کے تھے۔ اور یہ بھی کہا جاتا ہے کہ  
ایک سو دس (۱۱۰) برس کی عمر تھی۔

رسول اللہ ﷺ سے دریافت کیا گیا کیا آپ کو عبدالمطلب کی موت یاد ہے۔  
فرمایا: ہاں! میں ان دونوں آٹھ برس کا تھا۔

اُم ایمن کہتی ہیں: میں نے اس دون دیکھا کہ رسول اللہ ﷺ عبدالمطلب کے تابوت کے پیچھے پیچھے رور ہے تھے۔  
ہشام بن محمد بن الساب اپنے والد سے روایت کرتے ہیں عبدالمطلب بن ہاشم نے یوم الفجر سے بیشتر وفات پائی ان  
کی عمر ایک سو نیس (۱۲۰) برس تھی۔

### رسول اللہ ﷺ ابوطالب کے گھر میں:

مجاہد ابن عباس رض، محمد بن صالح، عبد اللہ بن جعفر، ابراہیم بن اساعیل، بن ابی حیبہ، جن کی روایتیں باہم خلط ملط ہو گئی  
ہیں، کہتے ہیں: عبدالمطلب جب انتقال کر گئے تو ابوطالب نے رسول اللہ ﷺ کو بہت سی پانچ بار کھا اور آنحضرت ﷺ انہیں کے ساتھ  
رہنے لگے۔ ابوطالب مال و دولت والے تھے مگر آنحضرت ﷺ کو بہت سی چاہے تھے۔ حتیٰ کہ اپنی اولاد کے ساتھ بھی اتنی محبت  
نہ تھی۔ سوتے تو آنحضرت ﷺ بھی انہیں کے پہلو میں سوتے۔ باہر نکلتے تو آنحضرت ﷺ بھی ساتھ ہوتے۔ یہ گردیدگی اتنی بڑی  
اس حد تک پہنچی کہ کسی شے کے ابوطالب اتنے گردیدہ نہ ہوئے تھے۔

آپ ﷺ کو خاص طور پر اپنے ساتھ کھانا کھلاتے، حالت یہ تھی کہ ابوطالب کے عیال و اطفال خود ایک ساتھ یا الگ  
الگ، کسی طرح بھی کھانا کھاتے مگر سیرہ آسودہ نہ ہوتے لیکن جب رسول اللہ ﷺ کھانے میں شریک ہوتے تو سب کے سب  
آسودہ ہو جاتے۔

لڑکوں کو کھانا کھانا کھانا چاہتے تو ابوطالب کہتے: کما انتہم حتیٰ تیحضُر انہی (تم لوگ تو جیسے ہو ظاہر ہو، ٹھہر دیں ابنا آجائے)۔  
رسول اللہ ﷺ آتے اور ساتھ کھاتے تو کھانا فک جاتا، اور اگر آپ ﷺ ساتھ میں نہ ہوتے تو لڑکوں کو سیری نقیب نہ  
ہوتی، اسی بناء پر ابوطالب آنحضرت صلوات اللہ علیہ سے کہا کرتے کہ انک لبارک (تو حقیقت میں بابرکت ہے)۔

صح کو سب لڑ کے اٹھتے تو آنکھوں میں چیز بھرے ہوتے بالکھرے ہوتے، مگر رسول اللہ ﷺ کے بالوں میں تیل اور آنکھوں میں سرمد لگا ہوتا۔

ابن القبطیہ کہتے ہیں: ابوطالب کے لئے بظاء میں ایک دوہرا وسادہ رکھ دیا جاتا تھا۔ جس پر وہ تنکیہ لگا کہ بیٹھا کرتے تھے۔ ایک مرتبہ رسول اللہ ﷺ نے آ کے اسے بچا دیا۔ اور اسی پر لیٹ رہے۔ ابوطالب آئے اور تنکیہ لگانا چاہا (تو وسادہ نہ ملا)۔ پوچھا: وسادا کیا ہوا؟ لوگوں نے جواب دیا: وہ تو تیرے بھیجنے نے لے لیا۔ ابوطالب نے کہا: جن بظاء کی قسم احتیقت ہے یہ میرا بھیجا نعمت کی قدر کرتا ہے۔

عمر و بن سعد کہتے ہیں: ابوطالب کے لئے ایک وسادا ذال دیا جاتا۔ جس پر وہ بیٹھا کرتے تھے۔ رسول اللہ ﷺ کے ہنوز لڑ کے تھے۔ آ کے اس پر بیٹھے گئے۔ ابوطالب نے یہ دیکھ کر کہا: قبیلہ ربیعہ کے معبد کی قسم ہے کہ یہ میرا بھیجانی الواقع نعمت کی قدر کرتا ہے۔

#### نبی انور صلی اللہ علیہ وسلم کا پہلا سفر شام:

خالد بن خداش بحوالہ معتبر بن سلیمان روایت کرتے ہیں کہ معتبر کہتے تھے: میں نے اپنے والد سلیمان کو ابو جملہ بے یہ روایت کرتے سنائے کہ عبدالمطلب یا ابوطالب نے اس روایت میں خالد کو شبہ تھا کہ عبدالمطلب کا نام تھا یا ابوطالب کا عبد اللہ کے انتقال کر جانے کے بعد رسول اللہ ﷺ کی جانب توجہ کی جب کبھی سفر میں جاتے تو ساتھ میں آنحضرت ﷺ کو بھی لے جاتے۔ ایک مرتبہ شام کا زخم کیا، منزل پر پہنچ کر اتر پڑے وہاں ایک راہب کے پاس آ کے کہنے لگا:  
”تم میں کوئی صالح آدمی ہے؟“

جواب دیا:

”بہم میں ایسے لوگ ہیں جو مہمان کی میزبانی کرتے ہیں، قیدی کو رہا کرتے ہیں اور نیکی کرتے ہیں۔ یہ یا اسی قبیل کا جواب دیا تھا۔“

راہب نے کہا:

”تم میں ایک صالح آدمی ہے، کچھ ذریغہ کے پوچھا: اس لڑ کے یعنی رسول اللہ ﷺ کے باپ کہاں ہیں؟“  
مخاطب نے جواب دیا:

”یہ اس کے ولی و مری م موجود ہیں۔“

یا یہ جواب دیا گیا کہ:

”یہ اس کے ولی ہیں۔“

راہب نے کہا:

احفظ بھذا الغلام ولا تذهب به الی الشام، ان اليهود حسد و انی اخشاهم عليه

”اس لڑکے کی حفاظت کر اور اسے لے کے شام نہ جائی ہو دی حد کرنے والے ہیں اور مجھے اس لڑکے کی نسبت ان سے خوف ہے۔“

انہوں نے کہا:

”یہ تو نہیں کہتا، یہ اللہ تعالیٰ کہہ رہا ہے۔“

راہب نے اس کا جواب دیا اور کہا:

”یا اللہ! میں محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کو تیرے پر درکرتا ہوں،“ یہ کہا اور پھر مر گیا۔

### بھیر اراہب سے ملاقات:

داود بن الحصین کہتے ہیں: رسول اللہ ﷺ بارہ برس کے ہوئے تو شام میں تجارت کرنے کے لئے ایک قافلہ روانہ ہو رہا تھا۔ ابوطالب مجھی آنحضرت ﷺ کو لے کر لٹکے اور قافلہ کے ساتھ ہوئے۔ اہل قافلہ بھیر اراہب کے پاس جا کے اترے۔ رسول اللہ ﷺ کے متعلق بھیر اراہب نے ابوطالب سے جو کہنا تھا کہا اور انہیں حکم دیا کہ آنحضرت ﷺ کی حفاظت کریں اسی پر بھیر آنحضرت ﷺ کو لے کے ابوطالب کے واپس آئے۔

### الآمینُ الْقَبْ:

رسول اللہ ﷺ ابوطالب کے ساتھ ہی رہے اور جوان ہوئے۔ اللہ تعالیٰ کو آپ ﷺ پر اپنا فضل و کرم کرنا تھا، اس لئے خود ہی آپ ﷺ کی حراست و حفاظت کرتا تھا۔ اور جاہلیت کے امور و معابر سے آپ کو بچانا تھا۔  
یہاں وقت کی بات ہے جب آپ ﷺ اپنی قوم ہی کے طریقے پر تھے اور انہیں کا مسلک رکھتے تھے۔ تا آنکہ ایسے جوان ہوئے کہ مردوت و جوان مردی میں تمام قوم سے افضل، خلق میں سب سے زیادہ اچھے، اختلاط و معاشرت میں سب سے شریف تر، باشیں کرنے میں سب سے بہتر۔ حلم و امانت میں سب سے بڑے، تکلم میں سب سے پچھلے، فرش و اذیت میں سب سے دور و نفور تھے۔ نہ کبھی کامی گلوچ یا بد کلاماتی کرتے دیکھے گئے نہ کسی سے لڑتے جھکڑتے یا کسی پر شبر کرتے پائے گئے۔

اسی اچھی اچھی خیر و صلاح کی غادتیں اللہ تعالیٰ نے آپ ﷺ کی ذات میں جمع کر دی تھیں کہ قوم نے آپ ﷺ کا نام ”الآمین“ رکھ دیا۔ لئے میں بیشتر آپ ﷺ کا یہی لقب رہا۔ ابوطالب مرتے وقت تک آپ ﷺ کی حفاظت و احتیاط و حمایت و نصرت میں مرگرم رہے۔

### ابوطالب کی اولاد:

محمد بن السائب کہتے ہیں: ابوطالب کا نام عبد مناف تھا (ابوطالب کیتھ تھی)۔ ان کی اولاد میں:  
• طالب بن ابی طالب: سب سے بڑے تھے۔ مشرکین جب انہیں اور تمام بھی ہاشم کو نکال کے غزوہ بدر کے مقام میں لے گئے تھے۔ طالب نکل کر کہنے لگے:

اللهم اما يغزوون طالب في مقرب من هذه المقابل

”یا اللہ! ان ضرر ساں بھیڑیوں کے ایک غول میں ہو کر طالب لڑکوں ہے، لٹکنے میں ان گرگوں کا ساتھ تو دیتا ہے۔“

**فليكن المغلوب غير الغالب** ولیکن المسلوب غير السالب

”مگر یا اللہ! جو غالب ہے وہ مغلوب ہو جائے، اور جو چھین رہا ہے اس سے چھن جائے۔“

مشرکین قریش کو جب ہزیرت ہوتی تواہ (طالب) نے قیدیوں میں پائے گئے۔ نہ مقتلوں میں ملے نہ کئے میں واپس آئے اور نہ ان کا حال معلوم ہوا۔ ان کی اولاد بھی نہیں۔

**عَقِيلُ بْنُ أَبِي طَالِبٍ**:- ان کی کنیت ابو زید تھی۔ طالب میں اور ان میں دس برس کی چھوٹائی بڑائی تھی۔ یعنی طالب دس سال بڑے تھے۔ انساب قریش کے یہ عالم تھے۔

**جعفر بن ابی طالب**:- عقیل سے دس برس چھوٹے تھے، قدیم الاسلام مہاجرین جسٹھے میں ہیں۔ غزوہ موقتہ میں شہید ہوئے، ذوالجہادین (دوپروں والے) وہی ہیں کہ ان پروں کے ذریعے بہشت میں وہ جہاں چاہتے ہیں پر واکرنا تھے ہیں۔

**عَلَى بْنُ أَبِي طَالِبٍ**:- یہ جعفر سے دس برس چھوٹے تھے۔

**الف۔ ام ہانی بنت ابی طالب**:- ان کا نام برہمن تھا۔

**ب۔ جمانہ بنت ابی طالب**:-

**ج۔ ریطہ بنت ابی طالب**:- بعض لوگ آسماء بنت ابی طالب بھی کہتے ہیں، ان سب کی ماں فاطمہ تھیں، بنت اسد بن ہاشم بن عبد مناف بن قصی۔

**ظُلِيقُ بْنُ أَبِي طَالِبٍ**:- ان کی ماں علّة تھیں، اور ان کے ماں جائے بھائی عورت تھے۔ این ابی ذباب بن عبد اللہ بن عامر بن الحارث بن حارثہ بن سعد بن قیم بن مرہ۔

**ابوطالب کو دعوتِ اسلام اور خاتمه**

سعید بن الحسین اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ ابوطالب کے احتصار کا جب وقت آیا تو رسول اللہ ﷺ ان کے پاس آئے۔ دیکھا تو وہاں عبد اللہ بن امیہ اور ابو جہل بن ہشام ہیں۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((يَا عَمَ قُلْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، كَلِمَةً أَشْهَدُ لَكَ بِهَا عَنِ اللَّهِ)).

”چیخ! لا إله إلا الله، اس لکے کہنے سے اللہ تعالیٰ کے پاس میں تیرے حق میں گواہی دوں گا۔“

اس پر ابو جہل اور عبد اللہ بن امیہ نے کہا: ”اے ابوطالب! کیا تو عبد المطلب کی ملت سے یہ زار و فور ہے؟“

رسول اللہ ﷺ برادر کفر کر تھا تو حیدان پر پیش کرتے رہے اور کہتے رہے کہ اے چیخ! لا إله إلا الله، اس لکے کے باعث اللہ تعالیٰ کے پاس میں تیرے حق میں گواہی دوں گا۔

یہ تو رسول اللہ ﷺ نے غفرنامے تھے اور وہ دونوں کہتے تھے کہ اے ابوطالب! کیا تو عبد المطلب کی ملت سے پھرا جاتا ہے؟

یہ مکالمہ (عرض ورق) یوں ہوتا رہتا تا آنکہ آخری بات جواب ابوطالب نے کہی وہ یہ تھی کہ میں عبد المطلب کی ملت پر ہوں یہ کہا اور پھر انتقال کر گئے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

(( لاستغفون لك ما لوانه ))

”اے ابوطالب! اے چچا مجھے جب تک روکا رہ جائے میں تیرے لئے مغفرت طلب کرتا رہوں گا۔“

ابوطالب کے مرنے پر رسول اللہ ﷺ کے لئے استغفار کرتے رہے تا آنکہ یہ آیت نازل ہوئی:

﴿وَمَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا إِنْ يَسْتَغْفِرُونَ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أَوْلَى قُرْبَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ

اصحابُ الْجَنَّمِ﴾

”پیغمبر اور مومنین پر جب یہ بات واضح ہو چکی کہ مشرکین جہنمی ہیں تو چاہے یہ مشرکین قرابت دار ہی کیوں نہ ہوں ان کے لئے استغفار مناسب نہیں۔“

محمد اللہ عن علیہ بن ضعیر العذری کہتے ہیں، ابوطالب نے (رسول اللہ ﷺ سے) کہا:

”اے میرے بھتیجے! خدا کی قسم اگر قریش کے اس کہنے کا خوف نہ ہوتا کہ میں ڈر گیا ہوں، کیونکہ ایسی بات کی گئی تو یہ تجھ پر اور تیرے باپ کی اولاد پر گالی ہو گی تو میں وہی کرتا جو تو کہتا ہے اور اس سے تیری آنکھ کو شندک پہنچانا اس لئے کہ میں دیکھ رہا ہوں گے تیری باتیں میرے ساتھ قابل شکر ہیں، محسوس کر رہا ہوں کہ تجھے کیا کچھ شغف و شفقت مجھے ہے ہے مشاہدہ کرتا ہوں کہ تو میرے نقش میں کسی نصیحت و خیر خواہی مرجی رکھتا ہے۔“

ابوطالب نے اس کے بعد فرزندان عبد المطلب کو طلب کر کے کہا:

(( لَنْ تَرَالَوْا بِخَيْرٍ مَا سَمِعْتُمْ مِنْ مُحَمَّدٍ ﷺ وَمَا اتَّبَعْتُمْ أَمْرَهُ فَاتَّبِعُوهُ وَاعْيُنُوهُ تَرْشِدُوا ))

”محمد ﷺ کی باتیں جب تک سنبھل رہے گے اور حکم مانتے رہو گے اس وقت تک برادر خیر و فلاح میں رہو گے ان کی پیروی کرو انہیں مدد و کر خود تم کو بدایت نصیب ہو۔“

رسول اللہ ﷺ نے یہ سن کے فرمایا:

(( اتحکم ہم بہا و تدعها لنفسك ))

”تو انہیں تو اس کا حکم دیتا ہے، مگر خود اپنے لئے پیسوز دیتا ہے؟“

ابوطالب نے کہا:

(( اما انک لو سالستی الكلمة و انا صحيحة لتابعتك على الذي تقول و لكن اكره ان اجزع عند الموت

فری قریش اتنی اخذتہا جزءاً عاور دنہا فی صحتی ))

”جب تدرست تھا اس وقت اگر تو مجھ سے اس کلمہ کا سوال کرتا جو کہ رہا ہے میں اس کی پیروی کرتا، لیکن موت کے وقت یہ بر اجاتا ہوں کہ جزء و فرع میں ڈالا جاؤں اور خوفزدہ مشہور ہوں کیونکہ اس صورت میں قریش کی رائے یہ ہو گی

کہ میں نے اپنی تدرستی کی حالت میں تو اس کے مانے سے انکار کر دیا تھا مگر سکرات کے وقت ذر کے قبول کر لیا۔

عمرو بن دینار ابوسعید یا ابن عمر رضی اللہ عنہم سے روایت کرتے ہیں کہ آیت:

﴿إِنَّكُمْ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتُ﴾

”تو جس سے محبت کرتا ہے اس کو ہدایت نہیں بنا سکتا۔“

ابوطالب کے حق میں نازل ہوئی۔ ابن عباس رضی اللہ عنہ آیت:

﴿وَهُمْ يَنْهَا عَنْهُ وَيَنْتَهُونَ عَنْهُ﴾

”وہ لوگ مشرکین و کفار کو تو پیغمبر کی اذیت رسانی سے بازدھتے ہیں، مگر خود اس کا اتباع و امثال ہیں کرتے۔“

کی تقریر میں لکھتے ہیں کہ یہ آیت ابوطالب کے حق میں نازل ہوئی جو لوگوں کو روکتے تھے کہ رسول اللہ ﷺ کی اذیت نہ پہنچے اور آپ دائرہ اسلام میں داخل ہونے سے بچتے تھے اور اس میں سستی کرتے تھے۔

فوت شدہ مشرکین کے لئے استغفار کی منافع:

علی رضی اللہ عنہ (ابن ابی طالب) کہتے ہیں، میں نے رسول اللہ ﷺ کو ابوطالب کے انتقال کی خبر دی تو آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم اور پھر فرمایا:

((اذهب فاغسله و كفنه و واره غفر الله له و رحمه)).

”جاء کے اسے غسل دے اور کفن پہننا اور توپ دے (یعنی فن کروے اللہ تعالیٰ اس کی مغفرت کرے (اور رحم کرے))“

چنانچہ میں نے یہی کیا۔ رسول اللہ ﷺ کی وہ آیت ابوطالب کے لئے استغفار کرتے رہے اور گھر سے نہ نکلے۔ تا آنکہ جب میں صلی اللہ علیہ و آله و سلم یہ آیت لے کر نازل ہوئے:

﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالذِّينَ آمَنُوا إِنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ﴾

”پیغمبر کو اور ان لوگوں کو جو ایمان لا چکے، مناسب نہ تھا کہ مشرکوں کے لئے استغفار کرتے۔“

علی رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ کے حسب حکم میں نے بھی غسل کیا (یعنی ابوطالب کی میت کو غسل دیئے کے بعد بوجب ارشاد وہ ایت نبوی خود بھی غسل کر دا لاتھا)۔

عمرو کہتے ہیں کہ ابوطالب نے جب انتقال کیا تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”اللہ تعالیٰ مجھ پر رحم کرے اور مجھے بخش دے جب تک جناب الہی سے منافع نہ ہوگی“ میں تیرے لئے استغفار کرتا رہوں گا۔

اس ارشاد سے مسلمان بھی اپنے مردوان کے لئے ڈعا مغفرت کرنے لگے جو شرک کی حالت میں مرے تھے۔ تب اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی:

﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالذِّينَ آمَنُوا إِنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أَوْلَى قُرْبَى﴾

”پیغمبر کو اور ان لوگوں کو جو ایمان لا چکے ہیں، مناسب نہ تھا کہ مشرکوں کے لئے استغفار کریں، چاہے وہ قرابت داری

کیوں نہ ہوں۔

### تجھیز و تکفین:

علیٰ بن ابی طالب کہتے ہیں، میں نے رسول اللہ ﷺ کی جناب میں حاضر ہو کے عرض کی:

((ان عملک الشیخ الصالِّ قد مات)).

"یا حضرت! آپ کا بوزہ ہاگرا چاہر گیا۔"

بوزہ ہے گمراہ چاہے علیٰ ﷺ کی مراد خود ان کے والد تھے (یعنی ابو طالب)۔ آنحضرت ﷺ نے ارشاد فرمایا:

((اذہب فوارہ ولا تحدثن شيئاً حتیٰ تائیی)).

"جس کے ابے دفن کر دے اور جب تک میرے پاس نہ آنا اس وقت تک کوئی بات بیان نہ کرنا یا اس وقت تک کچھ نہ کرنا۔"

میں نے تکفین کے بعد حاضر ہو کر کہا (کیفیت) بیان کی تو مجھے حکم دیا اور اس کے مطابق میں نے غسل کیا، تو آنحضرت (سلام اللہ علیہ) نے میرے لئے ایسی دعا کیں کہ خواہ کوئی کسی ہی چیز پیش کی جائے مگر جتنی سرت مجھے ان دعاوں سے ہوئی اتنی کسی چیز سے نہ ہوگی۔

### ابو طالب کی موت کے بعد حضور ﷺ کا اظہارِ خیال:

عباس بن عبدالمطلب کہتے ہیں، میں نے رسول اللہ ﷺ کے عرض کی:

((هل نعمت ابا طالب بشیء؟ فانه قد کان يحوطك و يغضبك لك)).

"کیا آپ نے ابو طالب کو بھی کچھ نفع پہنچایا جو آپ کو گھرے رہا کرتے تھے، حفاظت کیا کرتے تھے اور اگر کوئی ایسا دینا چاہتا تو اس سے آپ کے لئے بگڑو بیٹھا کرتے تھے۔"

((نعم! وهو في صخرا من النار، ولو لا ذلك لكان في الدرك الاسفل من النار)):

"ہاں! وہ خفیف اور بلکی اسی آگ میں ہے اور اگر یہ بات نہ ہوتی تو دوزخ کے طبقہ اسفل میں ہوتا۔"

ابن شہاب سے روایت ہے کہ انہیں علیٰ بن الحسینؑ (بن ابی طالب) نے خبر دی کہ رسول اللہ ﷺ کے عہد میں ابو طالب نے وفات پائی۔ تو جعفر بن عوف (بن ابی طالب کا فرماں بردار اور شور کہنہ ملا بلکہ طالب و عقیل (فرزندان ابو طالب) ان کے وارث ہوئے۔ اس کا سبب یہ تھا کہ نہ مسلمان کا فرماں بردار ہو سکتا ہے اور نہ کافر مسلمان کا۔

عروہ کہتے ہیں، جب تک ابو طالب نے وفات نہ پائی اس وقت تک آپ نے رُکے رہے۔ عروہ کا مطلب یہ ہے کہ جب تک ابو طالب جیتے رہے رسول اللہ ﷺ کی ایذ از سانی سے قریش رُکے رہے۔

احماد بن عبد اللہ بن الحارث کہتے ہیں، عباس بن عوف (ابن عبدالمطلب) نے عرض کی:

((يا رسول الله ﷺ اتر جو لابي طالب)).

"یا رسول اللہ ﷺ! کیا آپ ابو طالب کے لئے بھی امید رکھتے ہیں، یعنی آپ ان کے لئے بھی کچھ امید مغفرت ہے؟"

فرمایا: ((کل الخیو ارجو من ربی)).

”میں اپنے پروردگار سے ہر طرح کی خیر و خوبی اور نیکی کی امید رکھتا ہوں۔“

### ام المؤمنین سیدہ خدیجۃ الکبریٰ ﷺ کی وفات:

محمد بن عمر والاسلمی کہتے ہیں، رسول اللہ ﷺ کی نبوت کے دسویں سال، ماہ شوال کا نصف تھا کہ ابوطالب نے انتقال کیا۔ اس وقت وہ کچھا اور اسی (۸۰) برس کے تھے۔ ان کی وفات کے ایک مہینے پانچ دن کے بعد خدیجہؓ پئی (۶۵) برس کی عمر میں انتقال کر گئیں اس سے رسول اللہ ﷺ اور دو ہری مصیبتیں جمع ہو گئیں۔ خدیجہؓ بنت خویلد کی موت (جو آپ ﷺ کی بیوی تھیں) اور ابوطالب کی موت جو آپ کے پچھا تھے۔

### کے میں آنحضرت ﷺ کی ابتدائی مصروفیات

#### نبی اکرم ﷺ کا بکریاں چرانا:

عبدیل بن عمیر کہتے ہیں، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((ما من نبی الا و قد رعنى الغنم)).

”کوئی پیغمبر ایسا نہیں جس نے بھیڑ بکریاں نہ چراں آئی ہوں۔“

لوگوں نے عرض کی:

((و انت يا رسول الله)).

”یا رسول اللہ اور آپ؟ یعنی آپ نے بھی چراں آئی ہیں؟“

فرمایا: ((و أنا)) ”اور میں نے بھی۔“

ابو ہریرہؓ کہتے ہیں، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”اللہ تعالیٰ نے اسی کو پیغمبر مبعوث فرمایا جو بھیڑ بکریاں چراچکا ہو۔“

لوگوں نے عرض کی ”یا رسول اللہ ﷺ“ اور آپ؟ فرمایا:

((و أنا رعيتها لاهل مکہ بالقراریط)).

”اور میں نے بھی اہل کمک کے لئے جب ترہندی یعنی اٹی کے بدے چراں آئی ہیں،“

الوسل بن عبد الرحمنؓ کہتے ہیں، اراک (یعنی درخت مسواک، پیلو) کے پھل کے لئے کچھ لوگ رسول اللہ ﷺ کے حضور سے گزرے تو آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

”ان پھلوں میں جو سیاہ ہو گیا ہو اسے لو بھیڑ بکریاں چراتا تھا تو میں بھی ان کو چنا کرتا تھا،“

لوگوں نے عرض کی: ”یا رسول اللہ ﷺ“ آپ نے بھی بھیڑ بکریاں چراں آئی ہیں؟“

فرمایا: ”ہاں اور ایسا کوئی پیغمبر نہیں جس نے نہ چاہی ہوں۔“

جابر بن عبد اللہ رض کہتے ہیں، رسول اللہ ﷺ کی معیت میں ہم لوگ کہاٹ (اراک کے پکے پکے بچل) چنا کرتا تھا۔ آنحضرت (صلوٰۃ اللہ علیہ) نے فرمایا:

”جو سیاہ ہو گیا ہو وہ لوک سب میں انجھے وہی ہوتے ہیں، میں جب بھیز بکریاں چڑا تھا، تو میں بھی اسے چڑا تھا۔“

ہم نے عرض کی:

”یا رسول اللہ ﷺ! کیا آپ بھی بھیز بکریاں چڑاتے تھے؟“

فرمایا: ”ہاں! اور کوئی ایسا پیغمبر نہیں جس نے نہ چاہی ہوں۔“

ابو سحاق کہتے ہیں، بھیز بکریاں چڑانے والوں اور اوٹھ کرنے والوں میں تازعہ اور جھگڑا تھا جس میں اوٹھ والوں نے ان پر زیادتی کی اور بڑھ چلے ہم کو اطلاع ملی، اور حقیقت حال خدا کو معلوم ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”مویں علیاً میتوں میتوں ہوئے اور بھیز بکریوں کے چڑا ہے تھے داؤ و علیاً میتوں میتوں ہوئے اور وہ بھیز بکریوں کے چڑا ہے تھے میں میتوں ہو تو میں آجیا<sup>①</sup> میں اپنے لوگوں کی بھیز بکریاں چڑا تھا۔“

### حرب الفجار کا واقعہ:

ابراہیم بن عبد الرحمن بن عبد اللہ بن ابی زبیعہ، محمد بن ابراہیم ایمی یعقوب بن قتبۃ الانصاری سے روایت ہے اور ان کے علاوہ دوسروں نے بھی اس واقعہ کے بعض حصے بیان کئے ہیں ان سب کا یہ قول ہے۔

جنگ فجار کا باعث یہ ہوا کہ نعمان بن منذر (فرماں روانے حیرہ) نے تجارت کے لئے بازار عکاظ میں کچھ لطیہ<sup>②</sup> بھیجا تھا۔ اس کو عمر و بن عتبہ بن جابر بن گلاب الزحال نے اپنی پناہ<sup>③</sup> میں لے لیا تھا۔

جو لوگ وہ لطیہ لے کر آئے تھے ایک تالاب پر فروش ہوئے جسے ادارہ کہتے تھے۔ قبلہ میں بکر بن عبد مناہ بن کنانہ کا ایک شخص بر اض بن قیم، شاطر آدمی تھا۔ جس نے عروہ پر حملہ کر کے اسے قتل کر دا۔ اور بھاگ کے خیبر میں چھپ رہا۔ بشر بن ابی خارم

① آجیاد: مکہ مبارکہ کی ایک سر زمین یا پہاڑی کا نام ہے جو چاگاہ کا کام دیتی تھی۔

② لطیہ: مٹک، خوشبویات۔

③ رحال: وہ شخص جو اونٹوں کے کباوے کے فن میں ماہر ہو۔ عروہ بن عتبہ کا یہ خاص لقب تھا اور اسی مبارکت کے باعث وہ ”رحال“ مشہور تھا۔

④ پناہ میں لیا: جس طرح اس زمانے میں مال و مناسع کا یہ کرتے ہیں اسی طرح عرب میں دستور تھا کہ مال کو کہیں بھیجتے تو کسی کی پناہ میں دے دیتے جو اس کی حفاظت وغیرہ کا ذمہ دار ہوتا۔

عکاظ: عرب کا مشہور ترین بازار جہاں ہر سال ایک بڑا میلہ ہوتا تھا۔ عرب کی بیداری اور دستکاری و دول و دنیاگ کی نمائش کی جائی تھی اور علم و ادب کا سب سے بڑا نگل ہوتا تھا۔ سال میں ایک مرتبہ بازار لگاتا تھا اور ماہ ذی القعده کی پہلی سے سیمویں تاریخ تک کھلا رہتا۔ اس کا صدر مقام وہ میران تھا جو خلله اور طائف کے درمیان واقع ہے۔

الاسدی سے کہ شاعر تھا ملاقات ہوئی تو یہ واقعہ بیان کر کے کہہ دیا کہ عبد اللہ بن جدعان، بشام بن المغیرہ، حرب بن ابی امیہ نوافل بن معاویہ الدیلی اور بلعا بن قیس کو اس کی اطلاع کر دے۔

ان لوگوں کو خبر ہوئی تو جان پھا کے حرم (بیت اللہ) سے اتجاء کی۔

اسی دن جب کہ دن آخر ہو چلا تھا، قبیلہ قیس کو یہ خبر ملی تو ابو براء نے کہا: "هم تو قریش کی طرف سے دھوکے ہی میں تھے۔"

آخران کے پناہ گیروں کے پیچے پیچھے چلے مگر انہیں اس وقت پایا جب کہ حرم کے اندر رواہ جا چکے تھے۔<sup>①</sup>

قبیلہ بنی عامر کے ایک شخص نے جسے اورم بن شعیب کہتے تھے، اپنی پوری آواز میں پناہ گیروں کو پکار کے کہا:

((ان میعاد ما بیننا و بینکم هذه الليالي من قابلی وانا لانا قلی فی جمیع)).

"آئندہ سے ہمارے تمہارے درمیان انہیں راتوں کا وعدہ ہے اور ہم مزدلفہ میں کی اورستی نہ کریں گے۔"

یہ کہہ کے اورم نے یہ شعر بھی کہے:

لقد وعدنا قریشاً وهى كارههَ بَانَ تَجْيِي إِلَى ضُربِ رِعَابِيلٍ

احمیش:

اس سال عکاظ کا بازار نہ لگا قریش، قبیلہ کنانہ، اسد بن خوید اور احابیش کے سب لوگ جوان میں شامل تھے۔ سال بھر تک ٹھہرے رہے اور اس جنگ کے لئے (جو ٹھن پچلی تھی) تیاریاں کیا کئے۔

احمیش<sup>②</sup> میں یہ بتائیا تھا:

الْخَارِثُ بْنُ عَبْدِ الْمَنَّةِ بْنُ كَنَانَةَ

عَظَلٌ

الْقَارِهُ

وَلِيَشُ

المصطلق۔ یہ لوگ قبیلہ خزادہ کے تھے اور ان کی شرکت کا باعث یہ تھا کہ قبیلہ بھارت بن عبد منانہ کے ساتھ ان کا مخالفہ (باہمی عہدو پیمان) تھا۔

① عرب میں دستور قوکاکہ سخت سے سخت مجرم ہی جب تک حرم کعبہ میں پناہ گیر رہتا اس سے تعرض نہ کرتے۔

② احابیش: مکہ مبارکہ کے پامیں میں ایک چھوٹی سی پہاڑی ہے جسے جبشی کہتے ہیں۔ اسی پہاڑی کے دامن میں سب لوگوں نے آپ کے مناصرات و معاونت پر تسلیں کھائی تھیں۔ تم کے الفاظ یہ تھے: نحن لیڈ علی غیرنا ما سجالیلُ ووضح نہارُ و مارسا حبشتیُ یعنی جب تک رات کی شان یہ ہے کہ رات اندر ہی ہو جب تک دن کا منظر یہ ہے کہ دن رہے کا جب تک کوہ جبشی اپنی جگہ پر قائم دستوار رہے گا اس وقت تک ہم لوگ غیر گیروں کے مقابلہ میں یکدست رہیں گے۔ اسی مناسبت سے یہ غائبین احابیش قریش کے نام سے مشہور ہوئے۔ یہ بھی یاد رکھنا چاہئے کہ جبشی (بپان) معرف باللام نہیں۔ بھارت اصل میں ابوالخارث تھا۔ قبیلہ مذکورہ اسی ابوالخارث کے نام سے منسوب ہے جسے عرف عام میں بھارت ہی کہتے ہیں۔

سرداران قریش:

قبیلہ قیس عیلان کے لوگوں نے بھی جنگ کی تیاری کر لی اور آئندہ سال کے لئے موجود ہو گئے۔ سرداران قریش یہ لوگ تھے۔

عبداللہ بن جدعان

ہشام بن المغیرہ

حرب بن أمیہ

ابواصحیح سعید بن العاص

عتبه بن ربعہ

ال العاص بن واکل

محمد بن حبیب الحججی

عمر مدد بن عامر بن ہاشم بن عبد مناف بن عبد الدار

لشکر جو کلا تو جدا جا جھنڈیوں کے تحت نکلا سب کی نولیاں اور جماعتیں الگ الگ تھیں کسی ایک سر لشکر کے تحت نہ تھا، اور یہ بھی کہا جاتا ہے کہ عبد اللہ بن جدعان کے یہ سب ماتحت تھے۔

سرداران قیس:

قبیلہ قیس میں یہ لوگ تھے:

ابوالبراء عامر بن مالک بن جعفر

سینج بن ریعہ بن معاذیہ النصری

وڑیہ بن الصدرہ

مسعود بن مغرب الشفی

ابو عروہ بن مسعود

عوف بن ابی حارث المری

عباس بن رعل الشسلی

یہ سب لوگ سردار و پہ سالار تھے (یعنی غنیم کی طرح ان سرداروں میں سے بھی ہر ایک کی فوج اپنی اپنی جگہ مستقل و خود مختار تھی اور کوئی ایک سر لشکر نہ تھا، جس کے سب ماتحت و فرمان پڑ رہوتے) لیکن یہ بھی کہا جاتا ہے ابوالبراء ان سب کے اوپری الامر تھے جھنڈی، نہیں کے باتحم میں تھا اور صحنیں نے برائی کیں۔ (مصنف نے یہ دوسری قول بصیرت تضییغ بیان کیا ہے۔ واللہ اعلم)

① روایت کا خاص لفظ ہے: حَرَّ جُوْ مَتَّسَانِدِينَ۔ متساندین کے مقابلہ میں تو ایک دوسرے پر میک گانے والے شہارا لیئے والے کے ہیں، مگر عبد جباریت کے محاورہ میں اس کا وہی مفہوم تھا جو ترجیح میں لکھا گیا۔ یقال ہم متساندین، ای تھت روایاتِ تشتمی لاتجمهمهم را یہ امیر واحد۔

### مقابلہ فریقین:

فریقین کا مقابلہ ہوا تو دون کے ابتدائی حصہ میں قریش پر کنانہ پر اور ان کے متعلقین پر قیس کے لئے شکست ہوئی مگر پچھلے پہروں میں قریش و کنانہ کے لئے قیس پر ہزیرت آئی ①

فاتحوں نے اپنے حریفوں کے قتل کرنے میں ایسی مرگا مرگی پھیلائی (یعنی اس کثرت سے لوگوں کو قتل کیا، کہ عتبہ بن ریجہ نے جو اس وقت جوان تھے اور نہ زان کی عمر پورے تھیں برس کی نہ ہوئی تھی، صلح کے لئے آواز دی اور اس شرط پر مصالحت ہو گئی کہ مقتولوں کا شمار کیا گیا اور قریش نے اپنے مقتولین کے علاوہ غمیم کے جن لوگوں کو قتل کیا تھا قیس کو ان سب کے خون بہادیے۔ جنگ نے اپنے بو جھر کھدیے (یعنی لڑائی ختم ہو گئی اور قریش و قیس دونوں اپنے اپنے مقام پر واپس آ گئے)۔

### حرب الفجار میں آنحضرت ﷺ کی شرکت:

حرب الفجار کا ذکر ہوتے ہوئے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: "میں اپنے پیچاؤں کے ماتھا اس جنگ میں موجود تھا" میں نے اس میں شرکت کی تھی، تیر چلانے تھے اور میں نہیں چاہتا کہ ایسا میں کاش نہ کئے ہوتا (یعنی یہ شرکت جنگ و تیراندازی موجب پیشیابی نہیں) ۔

رسول اللہ ﷺ جب اس میں شرکیں ہوئے ہیں اس وقت بیس برس کے تھے اور یہ جنگ فوار واقعہ اصحاب فیل سے میں برس بعد ہوئی تھی۔

حکیم بن حرام کہتے ہیں: "میں نے دیکھا رسول اللہ ﷺ حرب الفجار میں موجود تھے" ۔

محمد بن عمرو کہتے ہیں: "عربوں نے فارم کے متعلق بہت سے اشعار کئے ہیں" ۔

### آنحضرت ﷺ اور حلف الفضول:

عروہ بن الزبیرؑ کہتے ہیں: میں نے حکیم بن حرام کو کہتے ہوئے سنا کہ قریش جب جنگ فوار سے واپس آ رہے تھے اس وقت حلف الفضول کا واقعہ پیش آیا، رسول اللہ ﷺ ان دونوں بیس برس کے تھے۔

محمد بن عمرو کہتے ہیں: صحابہ کے علاوہ دوسرے راوی نے مجھ سے روایت کی کہ جنگ فوار شوال میں ہوئی تھی اور اس حلف کی نوبت ذی قعده میں آئی ②

① یعنی پہلے مدد میں قیس کو فتح، قریش کو شکست اور پچھلے میں قیس کو شکست قریش کو فتح ہوئی۔ ترجمہ میں عرب کا خاص انداز پیان دکھایا گیا ہے۔ اس مفہوم کو شکراوا کرتے تھے۔

② پہلی روایت بحوالہ عروہ بن الزبیرؑ کے راوی محمد بن عمرو والواتدیؓ ہی پس جوان ہوں نے صحابہ بن عثمان سے روایت کی ہے۔ صحابہ نے عبداللہ بن عروہ بن الزبیرؑ پیغام سے اور عبداللہ بن عوادؓ سے اپنے والد عروہؑ پیغام سے یہ دوسری روایت کی دوسرے راوی سے ہے جس میں روایت صحابہ کی ظاہریؓ اور وہ حقیقت میں توضیح کی گئی ہے۔

جتنے عہدو بیان ہو چکے تھے حلف الغضول کا معابدہ ان سب میں معزز تھا۔ سب سے پہلے زیر بن عبد المطلب نے اس کی دعوت دی بنی ہاشم و بنی زہرہ و بنی تمیم یہ سب لوگ عبد اللہ بن جدعان کے گھر میں جمع ہوئے، زیر نے ان کے لئے کھانے کا انتظام کیا۔ سب نے اللہ تعالیٰ کو نیچ میں ڈال کے ان لفظوں میں عہد کیا: ”جب تک دریا میں صوف کے بھگوئے کی شان باقی ہے، ہم مظلوم کا ساتھ دیں گے تا آنکہ اس کا حق ادا کیا جائے، اور معاش میں ہم (اس کی) خبر گیری و موسامات بھی کریں گے۔“

قریش نے اسی بنا پر اس حلف (عہد) کا نام حلف الغضول رکھا۔

جبیر بن مطعم کہتے ہیں: میں ابن جدعان کے گھر میں جس حلف میں شریک ہوا تھا، مجھے یہ پسند نہیں کہ سرخ رنگ کے اونٹ میں تو میں اس کو توڑ دوں۔ ہاشم و زہرہ و تمیم نے قسمیں کھائی تھیں کہ کوئی دریا جب تک کسی صوف کو بھگو سکتا ہے وہ مظلوم کا ساتھ دیں گے اور اگر مجھ کو (اب بھی) اس میں بلا یا جائے تو میں قبول کرلوں گا۔ حلف الغضول بھی ہے۔

محمد بن عمرو کہتے ہیں: ہم کو معلوم نہیں کہ اس حلف میں بنی ہاشم سے کوئی سبقت لے گیا ہو (یعنی جہاں تک علم کی رسائی ہے) اس سے پہلے بنی ہاشم ہی نے اس کا خیر کی طرح ڈالی اور ایسے بارکت عہدو بیان کے آثار استوار کئے۔

### چچا کے کہنے پر سفر شام کے لئے روایتی:

نفیہ بنت منیہ کے بعلی بن معیہ کی بہن تھیں، کہتی ہیں: رسول اللہ ﷺ جب پچیس برس کے ہو گئے تو ابوطالب نے کہا کہ میں ایسا شخص ہوں گے میرے پاس مال کہاں ازماں ہم پر سخت گزر رہا ہے اور یہ تمہاری قوم کے قافلے ہیں جن کے سفر شام کا وقت آگیا ہے۔ خدیجہ ہنی و ننا بنت خویلد اپنے تجارتی قافلوں میں تمہاری قوم کے کچھ لوگوں کو بھیجا کرتی ہیں، اگر وہاں جا کے تم اپنے آپ کو ان پر پیش کرو تو وہ فورا تمہیں منظور کر لیں گے۔

یہ گفتگو جو آنحضرت ﷺ اور آپ کے چچا کے درمیان ہوئی تھیں۔ خدیجہ ہنی و ننا کو اس کی خبر پہنچی تو انہوں نے اس باب میں پیغام بھیجا۔ اور آنحضرت ﷺ کو کہلا�ا کہ آپ کی قوم کے کسی شخص کو میں جتنا (اجورہ) دیتی ہوں (آپ اس تجارتی سفر کے لئے رضا مند ہو جائیں تو) آپ کی خدمت میں اس کا دو گناہ پیش کروں گی۔

عبد اللہ بن عقیل کہتے ہیں، ابوطالب نے کہا: اے میرے بھتیجے! مجھے یہ خبر ملی ہے کہ خدیجہ نے فلاں شخص کو دو بکروں کے عوض اپنا اجیر مقرر کیا ہے۔ جو معاوضہ خدیجہ نے اس کو دیا ہے ہم اس معاوضہ پر تیرے لئے تو راضی نہیں مگر کیا تو اس سے گفتگو کرنے پر آمادہ ہے؟

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ما احبت (تو جیسا چاہے)۔

ابوالاب نے یہ ساتھ خدیجہ ہنی و ننا کے پاس گئے اور ان سے کہا: ”اے خدیجہ! اکیا تو محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کو اجرت پر کام دینے کے لئے راضی ہے؟ ہم کو خبر ملی ہے کہ تو نے فلاں شخص کو دو بکروں کے معاوضہ پر اپنا اجیر مقرر کیا ہے۔ لیکن محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کے لئے تو چار

۱۔ سکرہ ازدوں میں تو کبڑہ گو سندر نریہ کو کہتے ہیں مگر عربی میں جوان اونٹوں پر اس کا اطلاق ہوتا ہے اور یہاں مراد بھی یہی ہے۔

بکروں سے کم پر ارضی نہ ہوں گے۔

خدیجہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کہا: ”اگر کسی دور کے مبغوض آدمی کے لئے بھی تو یہ سوال کرتا تو ہم ایسا ہی کرتے، چہ جائے کہ تو نے ایک قربی دوست کے لئے یہ خواہش کی ہے۔“

### نسطور را ہب سے ملاقات:

فیضہ بنت منیہ کہتی ہیں: ابوطالب نے رسول اللہ ﷺ سے کہا، یہ درخت ہے جو خود اللہ تعالیٰ نے تیری جانب اُسے سخنچ کے بھیجا ہے۔ آخر رسول اللہ ﷺ نے خدیجہ صلی اللہ علیہ وسلم کے غلام میسرہ کے ساتھ روانہ ہوئے۔ اور آپ کے جتنے بچاؤ تھے سب نے اہل قافلہ کو آپ کے متعلق وصیت کی۔ چلتے چلتے آنحضرت ﷺ اور میسرہ ملک شام کے شہر بصری میں پہنچے اور وہاں ایک درخت کے سامنے میں فروش ہوئے۔

نسطور را ہب نے یہ دیکھ کے کہا: ”اس درخت کے پیچے بھرپور بیکار کے اور کوئی نہیں اترتا۔“

میسرہ نے پوچھا: ”کیا اس شخص (یعنی رسول اللہ ﷺ) کی آنکھوں میں سرخی ہے؟“

میسرہ بنے کہا: ”ہاں! اور یہ سرخی کبھی اس سے جدا نہیں ہوتی۔“

نسطور نے کہا: ”وہ پیغمبر ہے اور سب میں پچھلا پیغمبر ہے۔“

### بتوں سے فطری بیزاری:

رسول اللہ ﷺ نے تجارتی مال و اساباب کو فروخت کرایا تو ایک شخص سے مناقشہ ہوا۔ جس نے آنحضرت ﷺ سے لات و عزیزی کے حلف اٹھانے کو کہا۔

آنحضرت ﷺ نے فرمایا: ”میں نے کبھی ان دونوں کی قسم نہیں کھائی اور میں تو گزرتے وقت ان سے منہ موڑ لیا کرتا ہوں۔“

اس شخص نے کہا: ”بات وہی ہے جو آپ نے فرمائی۔“

اور پھر میسرہ سے کہا:

((هذا والله نبی تجده احبارنا في كتبهم))

”خدا کی قسم! یہ تو وہی پیغمبر ہے، جس کی صفت ہمارے علماء کتابوں میں مذکور پاتے ہیں۔“

میسرہ کا یہ حال تھا کہ جب دوپہر ہوتی اور گرمی بڑھتی تو وہ دیکھتا کہ دو فرشتے رسول اللہ ﷺ پر دھوپ سے سایہ کر رہے ہیں۔ یہ سب کچھ اس کے دل نشین ہو گیا اور خدا نے اس کے دل میں آنحضرت ﷺ کی اسی محبت ڈال دی کہ گویا وہ آنحضرت ﷺ کا غلام بن گیا۔

### تجارتی قافلے کی واپسی:

قافلے نے اپنا تجارتی مال و اساباب فروخت کر کے فراگت کر لی۔ جس میں معمول سے دو چند فتح اٹھایا، واپس چلتے تو مقام مرزا الظہران میں پہنچ کے میسرہ نے عرض کی: ”یا محمد! آپ خدیجہ کے پاس چل دیجئے اور آپ کے پाउں اللہ تعالیٰ نے خدیجہ کو

جو نقش پہنچایا ہے اس کی اطلاع دیجئے۔ خدیجہ آپ کا یقین یاد رکھیں گی، ”

رسول اللہ ﷺ اس رائے کے مطابق پہلے روانہ ہو گئے تا آنکہ ظہر کے وقت ملکہ پہنچ۔ خدیجہ اس وقت اپنے ایک بالا خانے میں بیٹھی ہوئی تھیں۔ ویکھا کہ رسول اللہ ﷺ اپنے اونٹ پر سوار تشریف لاتے ہیں اور دو فرشتے ادھر ادھر سے سایہ کے آتے ہیں۔ خدیجہ نے اپنے ہاں کی عورتوں کو نظر اڑ دکھایا تو ان کو توجہ ہوا۔

رسول اللہ ﷺ اشرف لائے اور منافع کا حال بیان کیا تو خدیجہ ہنرخانہ خوش ہوئیں اور جو کچھ دیکھا تھا بعد کو میرہ کے آنے پر جب بیان کیا تو میرہ نے کہا: ”میں توجہ سے ملک شام سے واپس آیا ہوں یہی دیکھتا آیا ہوں۔“ میرہ نے وہ باتیں بھی کہہ دیں جو سطور راہب نے کہی تھیں اور اس شخص کی گنتگو بھی بیان کر دی جس نے مال کے بیچے میں آنحضرت ﷺ سے مخالفت کی تھی، ”

رسول اللہ ﷺ کے قدم پر خدیجہ ہنرخانہ کی تجارت ایسی کامیاب لٹکی کہ جتنا پہلے منافع ہوا کرتا تھا اس سے دو چند نفع ہوا۔ آنحضرت ﷺ کے لئے خدیجہ ہنرخانہ جو معاوضہ نامزد کیا تھا اس کو بھی دو چند کرو دیا (یعنی بجائے چار کے آٹھو اونٹ کر دیئے)۔

### خدیجہ ہنرخانہ سے آنحضرت ﷺ کا نکاح:

نفیر بنت منیہ کہتی ہیں: خدیجہ بنت خویلد بن اسد بن عبد العزیز بن قصی اس بزرگی اور برتری کے ہوتے بھی جو اللہ تعالیٰ نے ان کے لیے چاہی تھی۔ حقیقتاً ایک عاقبت اندیش مستقل مراج اور شریف یہو تھیں۔

اور اس وقت تمام قریش میں باعتبار خاندان ان کے سب سے زیادہ شریف باعتبار عزت کے سب سے بڑی اور باعتبار مال و دولت کے سب سے بڑھ کے تھیں۔ اگر ہو سکتا تو قوم کے جتنے لوگ تھے سب ان کے ساتھ نکاح کرنے کے خواہشمند تھے۔ یہ سب درخواست کر چکے تھے اور سب نے مال و زربھی پیش کئے تھے۔

خدیجہ ہنرخانہ کے تجارتی تالے میں محمد (ﷺ) جب شام سے واپس آئے تو چکے سے خدیجہ ہنرخانہ نے مجھے ان کے پاس بھیجا اور میں نے کہا: ”اے محمد (ﷺ)! آپ کو نکاح کرنے سے کیا امرمانع ہے؟“

فرمایا: ”میرے ہاتھ میں وہ سامان نہیں جس سے نکاح کر سکوں۔“

میں نے عرض کی: ”اگر سامان ہو جائے اور آپ کو حسن و محال وزر و مال و شرف کفاءت کی جانب دعوت دی جائے تو کیا آپ قبول فرمائیں گے؟“  
اچھا تو کون ہے؟

❶ مستقل مراج: اصل میں صدہ ہے۔ جس کے معنی شدت دعوت والی دعوت کے میں۔ استقلال طبیعت کے کہی اوصاف ہیں اور حداور میں بھی مراد ہیں۔

میں نے عرض کی: ”خدیجہ بنو عوفا“۔

فرمایا: ”وہ میرے لئے کیونکر؟ (یعنی میرے ساتھ ان کی تزویج کی کیا سبیل ہے)۔“

میں نے عرض کی: ”یہ میرا ذمہ“۔

فرمایا: ”تو میں کروں گا“۔

میں نے جا کر خدیجہ بنو عوفا کو خبر دی تو انہوں نے رسول اللہ ﷺ کے پاس پیغام بھیجا کہ وہ فلاں وقت آئیں اور اپنے بیچا عمر و بن اسد کو بلایا کہ وہ آکر نکاح کر دیں چنانچہ وہ حاضر ہو گئے۔

رسول اللہ ﷺ اپنے چھاؤں کے ساتھ تشریف لائے جن میں سے ایک نے رسم نکاح ادا کی۔

عمرو بن اسد نے اس موقع پر کہا: هذا البقع لا يقع اتفة (یہ وہ نکاح ہے کہ اس کی ناک نہیں بلکہ اسی جا سکتی، یعنی اس پر کسی قسم کی نکاح چیزیں و حرف گیری ممکن نہیں)۔

رسول اللہ ﷺ نے جب یہ نکاح کیا ہے تو آپ ﷺ اس وقت پھیس برس کے تھے اور خدیجہ بنو عوفا ان دونوں چالیس برس کی تھیں۔ واقعہ اصحاب قتل سے وہ پندرہ برس پہلے پیدا ہو چکی تھیں۔

محمد بن جبیر بن مطعم، عائشہ اور ابن عباس بن عوفا کے ساتھ خدیجہ بنو عوفا کے بیچا عمر و بن اسد نے رسول اللہ ﷺ کے ساتھ خدیجہ بنو عوفا کا نکاح کیا۔ خدیجہ بنو عوفا کے والد رب فمار سے پہلے مر چکے تھے۔

ابن عباس بن عوفا کہتے ہیں: عمرو بن اسد بن عبد العزیز بن قصی نے خدیجہ بنو عوفا بنت خویلذ کو رسول اللہ ﷺ کے عقد نکاح میں دیا۔ عمر و اس وقت بہت بوڑھے تھے، اسد کے صلب سے اس وقت بجز عمر و کے اور کوئی اولاد باقی نہیں رہی تھی اور عمر بن اسد کے تو کوئی پیدا ہئی نہ ہوا۔

### دومن گھڑت روایتیں:

(۱) مخیر بن سلیمان کہتے ہیں کہ میں نے اپنے والد کو یہ بیان کرتے ہوئے سنائے کہ ابو جلو نے روایت کی کہ خدیجہ بنو عوفا نے اپنی بہن سے کہا: (محمد ﷺ) کے پاس جا کے ان سے میرا تذکرہ کر۔ یہی الفاظ تھے یا اسی قسم کے الفاظ کہے۔ خدیجہ بنو عوفا کی بہن آنحضرت ﷺ کے پاس آئیں اور جو خدا نے چاہا آنحضرت ﷺ نے ان کو جواب دیا۔

ان لوگوں نے (یعنی خدیجہ بنو عوفا کی طرف کے لوگوں نے) اتفاق کر لیا کہ رسول اللہ ﷺ اسی خدیجہ بنو عوفا کے ساتھ نکاح کریں۔ خدیجہ بنو عوفا کے والد کو اتنی شراب پلاٹی گئی کہ وہ مت ہو گئے۔ پھر محمد ﷺ کو بلایا اور خدیجہ بنو عوفا کو آپ کے نکاح میں دے دیا۔ بوڑھے کو ایک لباس پہنا دیا۔ جب وہ ہوش میں آیا تو پوچھا: یہ غلطہ کیا؟

لوگوں نے جواب دیا: یہ تھے تیرے داد محمد (ﷺ) نے پہنا یا ہے۔

بوڑھا بگرگیا اور ہتھیار اٹھایا۔ بی باشم نے بھی ہتھیار سنگھا لے اور کہا: کچھ اس قدر ہم تمہارے خواہشمند تھے۔

اش کشاشی کے بعد آخراً مصالحت ہو گئی۔

(۲) محمد بن عمر اس سند کے علاوہ دوسری سند سے روایت کرتے ہیں کہ خدیجہ ہنی بخت نے اپنے والد کو اس قدر شراب پلائی کہ وہ مست ہو گیا۔ گانے ذبح کی والد کے جسم میں خوشبو لگائی اور ایک مخلط (دھاری دار) خلہ پہنایا۔ جب اسے ہوش آیا تو پوچھا۔ ما هذا العقير، و ما هذا العجيز؟ (یہ ذبح کیسا؟ یہ خوشبو کیسی؟ اور یہ دھاری دار لباس کیسا؟)۔ خدیجہ ہنی بخت نے جواب دیا۔ تو نے مجھے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کے عقد نکاح میں دے دیا ہے (یہ سب کچھ اسی ذیل میں ہے)۔ اس نے کہا: میں نے یہ کام نہیں کیا۔ بھلا میں ایسا کام کیوں کروں گا۔ بزرگان قریش نے تجھے یہ یقین دیا تب تو میں نے کیا ہی نہیں؟ محمد بن عمرو کہتے ہیں: ہمارے نزدیک یہ سب ہو تو نیان اور وہم ہے۔ جو بات ہمارے نزدیک ثابت ہے اور اہل علم سے محفوظ چلی آتی ہے۔ وہ یہ ہے کہ خدیجہ ہنی بخت کے باپ خویلد بن اسد کا جنگ فوار سے پیشہ انتقال ہو چکا تھا۔ اور خدیجہ ہنی بخت کو ان کے پچھا عمرو بن اسد نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے عقد نکاح میں دیا تھا۔

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی اولاد اور ان کے نام

ابن عباس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پہلے فرزند قاسم تھے جو نبوت سے پہلے مکے میں پیدا ہوئے تھے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم انہیں کے نام پر کنیت بھی کرتے تھے (یعنی ابو القاسم کنیت اسی بناء پر تھی کہ قاسم آپ کے فرزند کا نام نامی تھا)۔

﴿ بعد کوآپ کے صلب سے نسب ہنی بخت پیدا ہوئیں۔ ﴾

﴿ پھر رقیہ ہنی بخت پیدا ہوئیں۔ ﴾

﴿ پھر فاطمہ ہنی بخت پیدا ہوئیں۔ ﴾

﴿ پھر امام کاظم ہنی بخت پیدا ہوئیں۔ ﴾

عبدالسلام میں (یعنی بعثت کے بعد آپ کے صلب سے عبد اللہ پیدا ہوئے جن کا طیب و طاهر لقب پڑا)۔

ان تمام نبی زادوں اور نبی زادیوں کی والدہ خدیجہ ہنی بخت تھیں۔ بنت خویلد بن اسد بن عبد العزیز بن قصیٰ اور خدیجہ ہنی بخت کی ماں فاطمہ تھیں؛ بنت زائدہ ابن الاصم بن مریم بن رواحہ بن جریر بن معیض بن عامر بن لؤی۔

ان سب میں پہلے قاسم نے انتقال فرمایا۔ پھر عبداللہ نے وفات پائی اور یہ دونوں حادثے ملنے میں ہوئے۔ عاص بن واکل اسکی نے اس موقع پر کہا کہ:

قدماً انقطع ولده فهر ابتز.

”آپ کی اولاد منقطع ہو گئی، لہذا ابتز ہیں۔“

① وہم: سہو۔ اصل میں لفظ اول ہے جس کے معنی ضغف، نیان، وہم اور غلط کے ہیں۔ تو ان کا استعمال میں سے کلا ہے۔ جس کے معنی معرض غلط میں آنے یالانے کے ہیں۔

اللہ تعالیٰ نے اس پر آیت نازل فرمائی:

﴿إِنَّ شَانِئَكُمْ هُوَ الْأَبْرُرُ﴾

”حقیقت میں ابتوہ ہے جو تیری عجیب جوئی کرتا ہے یا تجوہ پر عجیب لگاتا ہے۔“

محمد بن جعیرب بن مطعم کہتے ہیں:

قاسم دو برس کے تھے کہ انتقال کیا۔

سلسلی صفیہ بنت عبدالمطلب کی آزاد اونڈی خدیجہؓ کی زوجی میں دائیگی کا کام کیا کرتی تھیں (یعنی وہی قابلہ ہوتی تھیں)۔ لڑکا ہوتا تو خدیجہؓ بکریاں، لڑکی ہوتی تو ایک بکری کا عقیقہ کرتیں۔ دو دو لڑکوں کے درمیان ایک ایک کافا صلہ تھا۔ لڑکوں کے لئے دو دو پلانے والیاں مقرر کیا کرتیں اور ان کے پیدا ہونے سے پہلے ہی یہ انتظام کر لیتیں۔

ابراهیم بن النبی ﷺ:

عبدالجید بن جعفر اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ جب بحیرت کے چھٹے سال ماہ ذی القعده میں حدیبیہ سے واپس آئے تو آپ نے حاطب بن ابی بکرؓ کو موقوس قبطی و ابی اسکندر زیہ کے پاس بھیجا اور انہیں ایک خط بھی دیا جس میں موقوس کو اسلام کی دعوت دی تھی۔ موقوس نے جب یہ پڑھا تو حاطب سے اچھی باتیں کیں۔ خط سربرہر تھا۔ موقوس نے اس کو ہاتھی دانت کی ایک ڈبیہ میں رکھ کے اس پر مہر لگا کے ایک اونڈی کے سپرد کر دیا اور رسول اللہ ﷺ کے خط کا جواب لکھا مگر اسلام نہ لایا۔

موقوس نے رسول اللہ ﷺ کی جانب میں:

مازیہ کو۔

ان کی بہن سیرین کو۔

اپنے گدھے کو جس کا نام یعقوب تھا۔

اپنے چیر کو جس کا نام دلدل تھا، تختہ بھیجا۔ یہ چیر سفید رنگ کا تھا اور ان دونوں عرب میں بھی ایسا چیر تھا۔ ابوسعید کا اہل علم میں سے تھے کہتے ہیں: ناریہؓ نے علاقہ انصنا (مصر) کے مقام حضن کی تھیں۔

عبد الرحمن بن عبد الرحمن بن ابی صحصہ کہتے ہیں: ناریہؓ نے قبطیہ سے رسول اللہ ﷺ کی خوش ہوتے تھے۔ وہ گوزے رنگ گونگھریا لے بال کی حسین و جیل بیوی تھیں۔

۱) اس روایت کا سلسلہ اسناد یوں ہے:

((اخیرنا محمد بن عمر قال حدثني عمر و بن سلمة الهدلي بن سعد بن محمد بن جعير بن مطعم عن ابيه قال ... الخ))

اس میں سلمہ الہدی اور سعد کے درمیان لفظ ”بن“ غلط ہے اور بجائے اس کے عن ہونا چاہئے کیونکہ سعید بن مطر کے سلسلہ اولاد میں عمر و بن سلمہ نہ تھے۔ والد اعلم

ماریہ قبطیہ شناختنا:

رسول اللہ ﷺ نے ان کو اور ان کی بہن کو ام سلیم بنت ملکان کے ہاتھ پر ایسا آ کر دو توں یعنیوں پر اسلام پیش کیا اور دونوں مسلمان ہو گئیں۔

رسول اللہ ﷺ نے ماریہ قبطیہ کو ملک بیٹیں کی حیثیت سے اپنے پاس رکھا۔ می خضرت کے اموال و اسباب میں آنحضرت ﷺ کا کچھ مال مقام عالیہ میں تھا۔ ماریہ ہنی وفا کو بھی وہیں بیٹھ دیا جہاں وہ گرمیوں میں رہیں اور خرافۃ الخل میں بھی رہتی تھیں۔ رسول اللہ ﷺ وہیں ان کے پاس آیا کرتے تھے وہ اچھی دیدار تھیں۔

رسول اللہ ﷺ نے ماریہ ہنی وفا کی بہن سیرین ہنی وفا حسان بن ثابت شاعر کو بخش دی جن کے بطن سے حسان کے بیٹے عبد الرحمن پیدا ہوئے۔

حضرت ماریہ کے ہاتھ کی پیدائش:

رسول اللہ ﷺ کے صلب سے ماریہ ہنی وفا کے ایک لڑکا پیدا ہوا جس کا نام آنحضرت ﷺ نے ابراہیم ہنی وفا کو رکھا۔ ساتویں دن آنحضرت ﷺ نے ان کا عقیقہ کیا، ایک بکری ذبح کی، ابراہیم کے سر کے بال اتر وائے اور اس کے ہم وزن چاندی مسکینوں کو خیرات کی۔ بالوں کو فرمایا تو زمین میں دفن کر دیے گئے اور لڑکے کا نام ابراہیم رکھا گیا۔ ابراہیم ہنی وفا کی دلائی رسول اللہ ﷺ کی آزادلوٹی سلمی تھیں۔ سلمی نکل کے اپنے شوہر الورافع کے پاس گئیں اور ان سے کہا کہ میں نے ایک لڑکے کی دلائی کی ہے۔ ابو رافع رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے اور آنحضرت ﷺ کو مبارکباد دی۔ آنحضرت ﷺ نے انہیں ایک غلام انعام دیا۔

حولِ اللہ ﷺ کی یویاں رشک کھانے لگیں اور جس وقت ماریہ ہنی وفا کے لڑکا ہوا تو ان پر یہ بات گزاری۔

ابو عفرا سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ (کچھ دنوں ماریہ ہنی وفا کے پاس نہ گئے کیونکہ آپ کی یویوں پر وہ گران گزرتی تھیں) یویاں ان پر رشک کھاتی تھیں مگر نہ اس قدر جتنا عاشر ہنی وفا کو رشک تھا۔

محمد بن عمرو کہتے ہیں: ابراہیم ہنی وفا بھرت کے آٹھویں سال ماڈی الحجہ میں ماریہ ہنی وفا کے بطن سے پیدا ہوئے۔

اس بن مالک ہنی وفا کہتے ہیں: ابراہیم ہنی وفا جب پیدا ہوئے تو جبراہیل علیہ السلام نے رسول اللہ ﷺ کے پاس آ کے کہا: السلام علیک یا ابا ابراہیم (اے ابراہیم کے والد! السلام علیکم)۔

اس بن مالک ہنی وفا کہتے ہیں: صبح کے وقت رسول اللہ ﷺ (رم) سے باہر نکل کے ہمارے پاس آئے اور فرمایا کہ آج شب کو میرے ایک لڑکا پیدا ہوا ہے اور میں نے اپنے باپ کے نام پر اس کا نام ابراہیم رکھا ہے۔

حسن ہنی وفا کہتے ہیں: رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ کل رات میرے ایک لڑکا پیدا ہوا ہے اور میں نے اپنے باپ کے نام پر اس کا نام ابراہیم رکھا ہے۔

ابن عباس ہنی وفا کہتے ہیں: ابراہیم ہنی وفا کی والدہ سے جب ابراہیم ہنی وفا پیدا ہوئے تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ ابراہیم کی ماں کو جو (ملک بیٹیں تھیں) ان کے لڑکے (abrahem) نے آزاد کر دیا۔

## شیر خوارگی:

عبداللہ بن عبد الرحمن کہتے ہیں، ابراہیم ہنی خدا جب بیدا ہوئے تو زنان انصار نے باہم رغبت کی کہ کون انہیں دودھ پلاے (یعنی سب چاہتی تھیں کہ ابراہیم کو ہم ہی دودھ پلا کیں کوئی دوسرا مرض نہ ہو)۔

رسول اللہ ﷺ نے ابراہیم ہنی خدا کو امام بردا ہنی خدا کے پر کر دیا، بنت المندر بن زید بن لمید بن خواش بن عامر بن عنم بن عدری بن الجبار۔

ام بردہ کے شوہر براء ہنی خدا تھے۔ ابن اوس بن خالد بن الجوز بن عوف بن منذول بن عمرو بن عنم بن عدری بن الجبار۔ ابراہیم ہنی خدا دودھ پلاتی تھیں۔ اور وہ اپنے انہیں رضاگی باپ مال کے پاس محلہ بنی الجبار میں رہتے تھے۔

رسول اللہ ﷺ بھی ام بردہ کے گھر آتے تھے اور دوپہر کے وقت وہیں قیولہ فرماتے تھے۔ اور اس وقت ابراہیم ہنی خدا آنحضرت ﷺ کے پاس لائے جاتے تھے۔

## آنحضرت ﷺ کا اہل و عیال سے حسن سلوک:

انس ہنی خدا بن مالک کہتے ہیں: رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ آج رات میرے ایک لڑکا بیدا ہوا ہے جس کا نام میں نے اپنے باپ کے نام پر رکھا ہے۔

آنحضرت (صلوات اللہ علیہ وسلم) نے ابراہیم ﷺ کو امام سیف کے خوالے کر دیا، جو مدینے کے ایک لوہار کی بیوی تھیں۔ اس لوہار کا نام ابو سیف تھا۔

رسول اللہ ﷺ تشریف لے چلے اور میں آپ کے چیخپے ہو لیا۔ تا آنکہ ہم ابو یوسف کے پاس پہنچ جو اس وقت اپنی دھوکنی دھوک رہے تھے اور تمام گھر دھوکیں سے بھر گیا تھا۔ میں آنحضرت ﷺ سے آگے بڑھنے میں جلدی کر کے ابو یوسف کے یہاں پہنچ گیا اور ان سے کہا: ابو سیف روک دئے رسول اللہ ﷺ آگے۔

ابوسیف روک گئے۔ رسول اللہ ﷺ نے لڑکے کو بلوایا، میں سے لگایا اور جو خدا نے چاہا فرمایا۔ انس بن مالک کہتے ہیں: رسول اللہ ﷺ سے زیادہ میں نے کسی کو عیال و اطفال پر مہربان نہ پایا۔ ابراہیم ہنی خدا کے دودھ پینے اور رہنے کا انتظام عوالیٰ مدینہ (بالائی حصہ شہر) میں تھا۔ آنحضرت ﷺ وہیں تشریف لے جاتے تھے اور ساتھ ہم بھی آتے تھے۔

گھر میں دھواں بھرا ہوتا۔ آپ اندر جاتے، کیونکہ ابراہیم ہنی خدا کے مرخص کے شوہر لوہار تھے۔ ابراہیم ہنی خدا کو آنحضرت ﷺ (اپنی گود میں) لے لیتے اور بوسہ دیتے تھے۔

عائشہ ہنی خدا کہتی ہیں: ابراہیم ہنی خدا جب بیدا ہوئے تو رسول اللہ ﷺ ان کو لئے ہوئے میرے پاس آئے اور فرمایا: میرے ساتھ اس کی شایستہ دیکھ۔

میں نے کہا: میں تو کوئی شاہت نہیں دیکھی۔

فرمایا۔ کیا تو اس کے گورے زنگ اور گوشت کو نہیں دیکھتی۔

میں نے کہا: جو صرف دائی (یا اونٹی) کے دودھ سے پالا جاتا ہے وہ گورا اور موٹا فربہ ہو یا کرتا ہے۔

رسول اللہ ﷺ سے عائشہ رضی اللہ عنہا کی دوسری روایت عمرونے کی ہے اور اس کا بھی یہی مضمون ہے۔ البتہ اس میں یہ فقرہ ہے کہ عائشہ رضی اللہ عنہا نے کہا: جسے بھیڑ کا دودھ پلایا جائے وہ فربہ اور گورا ہوتا ہے۔

محمد بن عمر دیکھتے ہیں: رسول اللہ ﷺ کی چند راس بھیڑ بکریاں اور ایم ہنی ڈھونکے واسطے مخصوص تھیں اور ایک اونٹی کا دودھ بھی انہیں کے لئے خاص تھا۔ یہی وجہ ہے کہ ان کا اور ان کی والدہ ماریہ رضی اللہ عنہا کا جسم اچھا تھا۔

## آنحضرت ﷺ کے لخت جگر ابراہیم رضی اللہ عنہ کی وفات

مکحول کہتے ہیں: ابراہیم رضی اللہ عنہ کے نزدیک روح کا عالم تھا کہ رسول اللہ ﷺ عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ کے سہارے اندر تشریف لائے۔ ابراہیم رضی اللہ عنہ انتقال کر گئے تو آنحضرت ﷺ آبدیدہ ہو گئے۔

عبد الرحمن رضی اللہ عنہ نے یہ دیکھ کے کہا: یا رسول اللہ ﷺ یہی بات تو ہے جس سے آپ ﷺ لوگوں کو منع فرمایا کرتے۔ مسلمان جب آپ کروتے دیکھیں گے تو سب رو نے لگیں گے۔

آنحضرت ﷺ کے جب آنسو تھے تو فرمایا: فقط حرم کی بات ہے اور جو خود حرم نہیں کرتا اس پر حرم کیا بھی نہیں جاتا۔ ہم تو لوگوں کو صرف نوح کرنے سے روکتے ہیں اور اس امر سے کہ کسی شخص کا ماتم یوں کیا جائے کہ جو باقیں اس میں نہ ہوں ان کا بیان ہو۔

پھر فرمایا: اگر یہ جامع راستہ ہوتا (یعنی اگر سبیل موت جامع جمیع عالم نہ ہوتی) اگر یہ ایسی زادہ نہ ہوتی جس پر سب ہی کو چلانا ہے اور جو ہم میں پیچھے ہیں وہ ہمارے الگوں سے مل جانے والے ہیں تو اس غم کے علاوہ ہم ابراہیم رضی اللہ عنہ پر کچھ اور ہی غم کئے ہوتے۔ اور ہم (اس حالت میں بھی) اس کی وفات پر رنجیدہ ہیں۔ آنکھیں اشک بار ہیں دل رنجیدہ ہے، مگر ہم ایسی بات نہیں کرتے جو پروردگار کو ناخوش کر دے۔ ابراہیم رضی اللہ عنہ کی رضاuat (شیرخوارگی) کا جو زمانہ باقی رہ گیا وہ تو بہشت میں پورا ہو گا۔

عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ کہتے ہیں: رسول اللہ ﷺ میرا ہاتھ پکڑ کے اس نخلستان کو لے چلے جہاں ابراہیم رضی اللہ عنہ تھے۔ ان کا دم نکل ہی رہا تھا کہ آپ نے میری آغوش میں دے دیا۔ آنحضرت ﷺ یہ دیکھ کر آبدیدہ ہو گئے۔ تو میں نے عرض کیا: یا رسول اللہ ﷺ آپ گریاں ہیں؟ کیا آپ نے گریہ وبا کے منع نہیں کیا تھا؟

میں نے تو یہ کی ممانعت کی تھی دو احتفاظ فاجرانہ آوازوں کی ممانعت کی تھی؛ ایک آوازوہ کے عیش و نعمت کے وقت بلند ہو جو ہلوب دمز امیر شیطان ہے اور دوسری وہ آوازو کے مصیبت کے وقت نکلے۔ جو چھوپن کا خراشتا جب و دامن چھاڑنا اور شیطان کی

جنگنگار ہے۔

حدیبیہ میں عبداللہ بن نعیر نے (اسی) ذیل میں آنحضرت ﷺ کا یہ فقرہ بھی بیان کیا کہ یہ تو فقط حرم کی بات ہے اور جو خود حرم نہیں کرتا، اس پر حرم کیا بھی نہیں جاتا۔<sup>①</sup>

اے ابراہیم ہی اللہ! اگر یہ (موت کا معاملہ) امر حق نہ ہوتا، اگر یہ وعدہ صادقہ نہ ہوتا، اگر یہ ایسا راستہ نہ ہوتا جس پر رب ہی کو چلا ہے اور ہم میں جو پیچھے رہ گئے ہیں وہ بھی الگوں کے ساتھ غفریب شامل ہو جانے والے ہیں تو ہم تجھ پر اس سے کہیں زیادہ سخت رنج کے ہوتے۔

اور حقیقت میں ہم تیرے داسٹے رنجیدہ ہیں، آنکھ میں آنسو بھرے ہیں، دل رنج سے لبریز ہے۔ اس پر بھی ہم ایسی بات نہیں کہتے جو پروردگار عز و جل کو ناخوش کر دے۔

مکھول سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنے فرزند ابراہیم ہی اللہ کے پاس تشریف لے گئے جو سکرات اور چلن چلاو کے عالم میں تھے اور آنحضرت (سلام اللہ علیہ) آبدیدہ ہو گئے۔ عبدالرحمن بن عوف ہی اللہ ساتھ تھے۔ عرض کی: آپ گریہ کرتے ہیں، حالانکہ آپ نے گریہ سے روکا ہے۔

فرمایا: میں نے فقط نوحہ کرنے سے روکا ہے اور اس بات کی ممانعت کی ہے کہ مرنے والے میں جو وصف نہ ہو اس کا میں کیا جائے۔ گریہ بے اختیار تو حقیقت میں رحمت ہے۔

عطایہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ کے فرزند ابراہیم ہی اللہ نے جب انتقال کیا تو آنحضرت ﷺ نے فرمایا: دل غفریب رنجیدہ ہوا چاہتا ہے، آنکھ غفریب اشک بار ہونے کو ہے، بایں ہمسا ایسی بات ہرگز ہم نہ کہیں گے جو پروردگار کو ناخوش کر دے۔ اگر یہ سچا وعدہ اور جامع دین نہ ہوتا تو ہمارا غم تجوہ پر بہت سخت بڑھ جاتا، اور اے ابراہیم ہی اللہ! ہم تیرے لئے رنجیدہ ہیں۔

کبیر ہی اللہ بن عبد اللہ بن الاشج سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے فرزند پر گریہ فرمایا۔ اسماعیل بن زید ہی اللہ نے جن کے نالہ کیا۔ آنحضرت ﷺ نے انہیں روک دیا۔ اسماعیل ہی اللہ نے عرض کی: میں نے تو آپ ﷺ کو روتنے دیکھا۔

فرمایا: روتا رحمت ہے اور چنان شیطان سے ہے۔

حکم ہی اللہ کہتے ہیں: ابراہیم ہی اللہ نے جب انتقال کیا تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اگر یہ محدود دل نہ ہوتی، اگر یہ معلوم وقت نہ ہوتا، تو جتنا رنج ہم نے کیا ہے اس سے زیادہ سخت رنج کرتے۔ آنکھ آبدیدہ ہے، دل رنجیدہ ہے، مگر اللہ نے چاہ تو ہم وہی باتیں کہیں گے جو پروردگار کو راضی رکھیں۔ اور اے ابراہیم ہی اللہ! تیری وفات پر ہم رنجیدہ ہیں۔

قتابہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے فرزند ابراہیم ہی اللہ نے وفات پائی تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: آنکھ آبدیدہ ہے، دل رنجیدہ ہے، مگر اللہ نے چاہ تو ہم اچھی ہی بات کہیں گے اور اے ابراہیم! ہم تجوہ پر غمگین ہیں۔

① یہ ایک جملہ محرفہ تھا اب پھر روایت مابقی شروع ہوتی ہے۔ آنحضرت ﷺ کے بقیہ ارشادات۔

اسی روایت میں آنحضرت ﷺ نے یہ بھی فرمایا: ابراہیم ﷺ کی باقیہ شیرخوارگی بہشت میں پوری ہوگی۔

عمرو بن سعید کہتے ہیں، ابراہیم ﷺ نے جب وفات پائی تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ابراہیم میرا فرزند ہے وہ دودھ پیتے  
مرا ہے بہشت میں اس کے لئے دو ایکاں (اتاں) ہیں جو اس کی شیرخوارگی کی تکمیل کر رہی ہیں۔

شعبی و الحدیث کہتے ہیں، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ بہشت میں ابراہیم ﷺ کو ایک دودھ پلانے والی داتی ہے جو اس کی  
شیرخوارگی کا باقیہ پورا کر رہی ہے۔

براء بن عازب ﷺ کہتے ہیں، رسول اللہ ﷺ کے فرزند ابراہیم ﷺ کا جب انتقال ہوا تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا  
کہ اس کی ایک دودھ پلانے والی بہشت میں ہے۔

انس بن مالک ﷺ کہتے ہیں: میں نے ابراہیم ﷺ کو دیکھا جو رسول اللہ ﷺ کے روبرو دم توڑ رہے تھے۔ یہ دیکھ کر  
رسول اللہ ﷺ کی دونوں آنکھیں بھرا کیں اور فرمایا کہ آنکھ آبیدیہ ہے ول رنجیدہ ہے اور ہم بھروسات کے جس سے ہمارا  
پروردگار راضی رہے کچھ اور نہیں کہتے۔ اے ابراہیم اواللہ ہم تیرے لئے غمگین ہیں۔

قادہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے فرزند کی نماز جنازہ پڑھی اور فرمایا کہ اس کی شیرخوارگی بہشت میں  
پوری ہوگی۔

براء بن عازب ﷺ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے فرزند ابراہیم ﷺ پر نماز پڑھی جو (ماریہ ﷺ) قطبیہ کے بطن سے تھے۔ ابراہیم ﷺ جب مرے ہیں تو رسول میتے کے تھے۔ رسول اللہ ﷺ کا اس کے لئے ایک اتا ہے  
جو بہشت میں اس کی شیرخوارگی پوری کر رہی ہے اور وہ صدیق ہے۔

عابر ﷺ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے فرزند ابراہیم ﷺ پر نماز پڑھی۔ اور وہ رسول (۱۲) میتے کے تھے۔  
براء ﷺ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ابراہیم ﷺ کی ایک دودھ پلانے والی بہشت میں ہے جو اس  
کی شیرخوارگی کا باقیہ پورا کر رہی ہے۔ اور وہ صدیق اور شہید ہے۔

امیل اللہی کہتے ہیں: میں نے انس بن مالک ﷺ سے پوچھا کہ آیا رسول اللہ ﷺ نے اپنے فرزند ابراہیم ﷺ پر  
نماز پڑھی تھی؟ انہوں نے کہا: مجھے معلوم نہیں۔ اللہ ابراہیم ﷺ پر رحم کرے وہ اگر جیتے تو صدیق و نبی ہوتے۔

انس بن مالک ﷺ کہتے ہیں: رسول اللہ ﷺ نے اپنے فرزند ابراہیم ﷺ پر (جنائزے کی نماز میں) چار تکبیریں کیں۔  
جعفر بن محمد اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ کے فرزند ابراہیم ﷺ نے انتقال کیا تو آنحضرت ﷺ  
نے ان پر نماز پڑھی۔

<sup>1</sup> دودھ پیتے مرا ہے۔ اصل میں ہے: انه مات في الشدی. عربوں میں ان دونوں حادثوں کا کہ جو بچے مالم شیرخوارگی میں انتقال کرتے تو ان کے لئے  
کہتے وہ حجاجی (پستان) میں مرا ہے۔ شادوہ ہی ہے جو ترجیح میں ہے۔

مسر جوالہ عدی بن ثابت روایت کرتے ہیں کہ عدی نے براء بنوہ کو یہ کہتے سنا کہ بہشت میں رسول اللہ ﷺ کے فرزند متوفی کی دودھ پلانے والی یا وائی ہے۔

حدیث میں دودھ پلانے والی کا لفظ تھا یادگاری کا؟ مسر کو اس میں شک ہے۔

براء بنوہ کہتے ہیں: رسول اللہ ﷺ کے فرزند ابراہیم بنوہ نے (۱۶) صینیہ کی عمر میں وفات پائی۔ تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اسے بقیع میں دفن کرواس لئے کہ اس کی ایک دودھ پلانے والی بہشت میں ہے۔ ابراہیم بنوہ آنحضرت ﷺ کی ماریہ قبطیہ کے بطن سے تھے۔

محمد بن عمر بن علی بنوہ بن ابی طالب کہتے ہیں: بقیع میں پہلے پہل عثمان بنوہ بن مظعون دفن ہوئے۔ پھر ابراہیم بنوہ فرزند رسول اللہ ﷺ کی نوبت آئی۔

محمد بن موی (راوی حدیث) کہتے ہیں کہ محمد بن عمر بن علی بنوہ بن ابی طالب نے مجھے خبر دینے کے لئے اپنے ہاتھ سے اشارہ کیا۔

بقیع کی حد پر پہنچ کے اس مزبلے کے نیچے سے گزرتے ہوئے جو مکان کے پیچے ہے باسیں جانب سے ہو کر مکان کی منہما سے آگے بڑھتے تو وہیں ابراہیم بنوہ کی قبر ہے۔

ابراہیم بن قول بن المغیرہ بن سعید الباشی نے خاندان علی بنوہ (ابن ابی طالب) کے ایک شخص سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ نے جب ابراہیم بنوہ کو دفن کیا تو فرمایا: کیا کوئی ہے جو ایک ملک لائے؟

ایک انصاری یہ سن کے ایک ملک پانی لایا تو آنحضرت ﷺ نے فرمایا: اسے ابراہیم بنوہ کی قبر پر چڑک دے۔

ابراہیم بنوہ کی قبر راستے کے قریب ہے اسی کے ساتھ رادی نے اشارہ کیا کہ قبر علی کے مکان کے قریب ہے۔

عطاء کہتے ہیں: ابراہیم بنوہ کی قبر جب برابر ہو چکی تو ایسا معلوم ہوتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے دیکھا کہ جیسے پھر قبر کے کنارے پڑا ہوا آنحضرت ﷺ اپنی انگلی سے برابر کرنے لگے اور فرمایا کہ تم میں سے کوئی شخص جب کوئی کام کرے تو اسے درست طور پر کرنا چاہئے کہ مصیبت زدہ کی طبیعت کو اس سے تسلی ہوتی ہے۔

کھول کہتے ہیں: رسول اللہ ﷺ نے اپنے بیٹے کی قبر کے کنارے دیکھا تو لحد میں ایک شگاف نظر آیا، گور کن کو خشک مٹی کا ایک ٹکڑا<sup>①</sup> (بڑا ڈھیلا) دے کر فرمایا:

((انها لا تضر ولا تنفع ولكنها تقرعن الحى)).

"یہ نہ مضر ہے نہ مفید لیکن زندہ آدمی کی آنکھ میں اس سے ٹھنڈک آتی ہے، یعنی مرنے والے کو قبر کی درستی و نادرستی سے کوئی سروکار نہ اس سے مضر نہ اس سے نفع نہ، اس دیکھنے والا جب قبر کو درست دیکھتا ہے تو ایک گورہ تسلی ہوتی ہے۔"

① خشک مٹی کا ٹکڑا یا ڈھیلا: اصل میں لفظ مدرہ ہے جس کے بہی معنی ہیں۔

ابراہیم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کی وفات کے وقت سورج گر ہوئے:

سابق بن مالک کہتے ہیں: آفتاب میں کسوف (گرہن) آ گیا تھا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کے فرزند ابراہیم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام نے اسی دن وفات پائی۔

مغیرہ بن شعبہ صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کہتے ہیں: جس دن ابراہیم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کی وفات ہوئی سورج میں گرہن لگ گیا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام نے فرمایا: خدا کی نشانیوں میں سے دونٹھیاں آفتاب و ماہتاب بھی ہیں۔ کسی کی موت سے ان میں کہن نہیں لگتا۔ جب تم دونوں کو کہن کی حالت میں دیکھو تو دعا کرو تا آنکھ کھل جائیں۔

محمد بن الحییہ کہتے ہیں: جس دن ابراہیم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کی وفات ہوئی، آفتاب میں کہن لگ گیا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام نے جب یہ سنا تو باہر نکل آئے اللہ تعالیٰ کی حمد و شکر کی اور فرمایا: عقیدے کی اصلاح:

اما بعد ایتها الناس ان الشمس والقمر ایتان من آيات الله لا ينكسفان لموت احدوا لا لحياة احدٍ فاذا رأيتم ذلك فافزعوا الى المساجد.

”اللہ تعالیٰ کی حمد و شکر کے بعد اے لوگو! واضح ہو کہ اللہ تعالیٰ کی نشانیوں میں سے دونٹھیاں آفتاب و ماہتاب بھی ہیں۔ کسی کی موت سے گھناتے ہیں نہ کسی کی حیات سے۔ لہذا جب تک تم یہ کیفیت دیکھو تو (زوال نعمت کے نمونے سے) سہی ہوئے مسجدوں کی جانب رجوع کرو۔ یعنی جناب الہی میں دست بدعا ہو کہ اپنے فضل سے جو نور و نعمت ہمیں عنایت فرمائی ہے وہ برقرار رہے ایسا نہ ہو کہ انہیں کی طرح ان میں بھی زوال آئے۔“

یہ کہتے ہوئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کی آنکھوں میں آنسو بھرا آئے۔

لوگوں نے عرض کی: یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام! آپ صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام تو خدا کے تین بھریں پھر آپ روئے ہیں؟

فرمایا: میں فقط ایک انسان ہی تو ہوں، آنکھ میں آنسو بھرے ہیں، دل میں خشوع ہے، باریں ہم اسی بات نہیں کہتا جو پروردگار کو ناراض کر دے۔ خدا کی قسم اے ابراہیم! حقیقت میں ہم تیرے لئے رنجیدہ ہیں۔

ابراہیم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام نے جب انتقال کیا تو اخبارہ میتینے کے تھے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام نے اس موقع پر فرمایا کہ ابراہیم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کی ایک دودھ پلانے والی بہشت میں ہے۔

عامر کہتے ہیں: ابراہیم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام اخبارہ میتینے کے تھے کہ وفات پائی۔

اسماں بہشت یزید کہتی ہیں: ابراہیم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام نے جب وفات پائی تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کی آنکھوں میں آنسو بھرا آئے۔

قزع بیت کرنے والے نے عرض کی: یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام! اخدا کا حق جانے پہچانے کے سب سے زیادہ شایان آپ ہیں۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام نے فرمایا: آنکھ میں آنسو بھرے ہیں، دل رنجیدہ ہے، مگر ہم ایسی بات نہیں کہتے جو پروردگار کو ناراض کر دے۔ اگر یہ ( وعدہ موت) تھا اور جامع و عده نہ ہوتا، اگر پچھلے اگلوں کے ساتھ جانے والے نہ ہوتے تو اے ابراہیم! تھوڑا پرہم اس سے زیادہ غم کرتے اور ہم واقع میں تیرے واسطے رنجیدہ ہیں۔

عبد الرحمن بن حسان رض بن ثابت اپنی والدہ سیرین سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے کہا: ابراہیم رض کے خادشے میں میں موجود تھی۔ میں نے دیکھا کہ جب میں اور میری بہن چھینچیں تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اس وقت روتے نہ تھے۔ ابراہیم رض جب انتقال کر گئے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے نالہ و فریاد سے منج فرمایا۔

فضل بن عباس رض نے غسل دیا، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور عباس رض بیٹھے ہوئے تھے اس کے بعد جنازہ اٹھایا گیا تو میں نے دیکھا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قبر کے کنارے تھے اور عباس رض آپ کے پہلو میں بیٹھے تھے۔ قبر میں فضل بن عباس رض و اسامہ بن زید رض اترے۔ میں قبر کے پاس آ رہی تھی مگر کوئی منج نہ کرتا تھا۔

اس دن آفتاب گہنا گیا تو لوگوں نے کہا: یا ابراہیم رض کی موت کے باعث ہے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: آفتاب کسی موت و حیات سے نہیں گہنا تا۔

اینہ میں شکاف دیکھ کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حکم دیا کہ اسے بند کر دیا جائے۔

اس کے متعلق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے گزارش کی گئی تو فرمایا: اس سے نہ ضرر پہنچتا ہے نفع ہوتا ہے، لیکن زندہ آدمی کی آنکھ اس سے خنک ہوتی ہے۔ بندہ جب کوئی کام کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ چاہتا ہے کہ اسے درست اور تھیک طرح سے کرے۔ ابراہیم رض نے سہ شنبہ کے دن وفات پائی۔ ربیع الاول کی دو شہین گزر پھیلی تھیں اور دسوال سال تھا (یعنی امر ربع الاول شعبان)۔

عبداللہ بن عبد الرحمن بن ابی صحصہ کہتے ہیں، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے فرزند ابراہیم نے بنی مازن بن امّ برده رض کے پاس وفات پائی۔ اس پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: فی الواقع بہشت میں ایک مرضع اس کی شیر خوارگی کے دن پورے کر رہی ہے۔ امّ برده رض کے گھر سے ایک چھوٹی سی چوکی پر جنازہ اٹھایا گیا اور بیقع میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان پر نماز پڑھائی۔ استفسار کیا گیا: یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم انہیں کہاں دفن کریں؟

فرمایا: ہمارے سلف عثمان بن مظعون رض کے پاس۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے امّ برده رض کو ایک قطعہ خلکت ان عنایت فرمایا جسے منتقل کر کے انہوں نے بدالے میں عبد اللہ بن زمود ابن الاسود الاسدی کا مال حاصل کیا۔

عمر بن احمد بن ثوبان کہتے ہیں: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حکم دیا تو ایک پتھران کی (ابراہیم کی قبر پر رکھ دیا) اور قبر پر پانی چھڑکا دیا۔ محمد بن عبد اللہ بن مسلم کہتے ہیں کہ عبد اللہ بن ابی یکر رض بن محمد بن عمرو بن حزم کو میں نے اپنے پچائی زہری سے روایت کرتے سنا کہ وہ کہتے تھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ابراہیم رض اگر زندہ رہتے تو میں ہر ایک قبٹی سے جز یہ سا قط کر دیتا۔ ابن جابر نے نکھول رض کو روایت کرتے سنا کہ ابراہیم رض نے جب وفات پائی تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے حق میں فرمایا: وہ (یعنی ابراہیم رض) اگر زندہ ہوتا تو اس کا کوئی ماموں غلام نہ ہوتا (یعنی قبٹی لوگوں کے تمام لوگ ابراہیم رض کے طفیل آزاد ہو جاتے)۔

## بیت اللہ کی تعمیر نو

تعمیر کعبہ میں آنحضرت ﷺ کی شرکت:

عمر والہدی، ابن عباس رض، محمد بن جبیر بن مطعم، جن کی روایتیں آپس میں مل جائی ہیں یہ سب کہتے ہیں: پانی کی روکے پر واقع تھی۔ سیلاپ اس کے اوپر سے آتا تھا۔ تا آنکہ خانہ کعبہ تک پہنچ جاتا تھا۔ جس کے باعث درز اور شکاف بھی اس میں آگیا تھا۔ قریش ذرے کہ منہدم نہ ہو جائے۔ کچھ زیور اور سونے کا ایک ہر ان کے موٹی اور جواہرات سے مرصح زمین پر نصب تھا۔ بیت اللہ سے چوری ہو گئے۔

انہیں دونوں سمندر میں ایک جہاز آ رہا تھا۔ جس میں روی (عیسائی) سوار تھے۔ اور باقوم نام ایک شخص ان کا مزگروہ تھا۔ یہ شخص معما رہی تھا۔ ہوا نے جہاز کو درہ تم بڑھ کر کے مقام شیعہ پہنچادیا کہ جدہ سے پہلے جہاز ولی کی بندگاہ بھی مقام تھا۔ یہاں آ کے جہاڑوٹ گیا۔

ولید بن مغیرہ کچھ قریشیوں کے ساتھ جہاز تک پہنچے۔ اس کی لکڑیاں مول لیں۔ باقوم روی سے بات چیت کی جوان کے ساتھ ہو لیا اور لوگوں نے کہا (لو بینا بیت ربنا) اگر ہم اپنے پروردگار کا گھر بنائیں۔ فتح حمودہ جاہلیت اسی قدر ہے۔ مطلب یہ ہے کہ اگر ہم اپنے پروردگار کا گھر بنائیں، یعنی خانہ کعبہ کی از سر تو تعمیر کریں تو اچھی بات ہے۔

قریش نے یہ انتظام کیا کہ پھر جمع کر کے کنارے صاف اور درست کر لے جائیں۔ رسول اللہ ﷺ بھی انہیں لوگوں کے ساتھ پھر انہا اٹھا کے لے جا رہے تھے۔ آپ ﷺ اس وقت پینتیس (۳۵) برس کے تھے۔ حالت یہ تھی کہ لوگ اپنی اپنی تبدیل کے دامنوں کو انہا کے گردوں پر ڈال لیتے تھے اور پھر انہا تھاتے تھے۔ رسول اللہ ﷺ نے بھی یہی کیا مگر امن پھنس جانے کے باعث بچسل جانے کی نوبت آ چلی تھی کہ پکار ہوئی: عورتک اپنا پر وہ یعنی اپنی ستر عورت کا خیال رکھو اور دیکھو کہ بے پر دگی نہ ہونے پائے۔ یہ پہلی پکار تھی۔

ابو طالب نے کہا: اے میرے بھتیجے بپیش اے تبدیل کا دامن سر پر ڈال لے۔

آنحضرت ﷺ نے فرمایا: یہ جو کچھ مجھے پیش آیا اپنی تعدی کے باعث پیش آیا۔

اس کے بعد کبھی رسول اللہ ﷺ کا پر وہ مکشوف نظر نہ آیا۔

جب خانہ کعبہ (کی تربیط الانہدام عمارت) کے ڈھانے پر سب نے اتفاق کر لیا تو کسی نے کہا: اس عمارت میں صرف پاؤں کیاں داخل کرو اور وہ بھی اس شرط کے ساتھ کہ کوئی قطع رحم نہ ہونے پائے اور اس میں کسی پر زور و ظلم ہو۔ انہدام کی ابتداء ولید بن مغیرہ نے کی۔ پھاڑا لے کے کھڑا ہو گیا اور پھر گرانے لگا۔ کہتا جاتا تھا: یا اللہ! تجھے نا راض کرنا

مقصود نہیں ہم لوگ تو فقط بہتری پا چتے ہیں۔  
ولید خود بھی انہدام میں لگا رہا اور قریش نے بھی ساتھ دیا۔ جب ذھاچے تو عمارت شروع کی۔ بیت اللہ کا انتیاز و اندازہ کرنے کے لئے قریشے ڈالے۔

رکن اسود سے رکن حجر تک کجھے کے پیش خانے کی تعمیر بنی عبد مناف اور بنی زہرا کے حصے میں آئی۔

رکن حجر سے دوسرے رکن حجر تک بنی اسد بن عبد العزیز و بنی عبد الدار بن قصی کے حصے میں آیا۔

بنی تم و بنی خزودم کے حصے میں مابین رکن حجر تک برکن بیانی۔

بنی سہم و بنی صحح و بنی عدی و بنی عامر بن لوی مابین رکن بیانی تا برکن اسود اسی تقسیم کے مطابق سب نے تعمیر کا آغاز کیا۔

## حجر اسود کی تنصیب

**قرعہ فال بنام جبیب ذوالجلال:**

umarat asحد تک پہنچی جہاں خانہ کعبہ میں رکن نصب کرنے کا موقع تھا تو ہر قبیلے نے اس کے لئے اپنے اپنے اتحاقاً پر زور دیا۔ اور اس قدر حنفیت ہوئی کہ جنگ کا اندریش ہونے لگا۔ آخری رائے قرار پائی کہ باب بنی شیبہ سے پہلے پہل جو داخل ہو وہی حجر اسود کو انٹھا کے اپنی جگہ پر رکھ دے۔  
سب نے اس پر رضا مندی ظاہر کی اور اس رائے کو تسلیم کر لیا۔

باب بنی شیبہ سے پہلے پہل جوان رائے وہ رسول اللہ ﷺ کو دیکھا تو بول اٹھے: ”یہ امین ہیں، ہمارے معاٹے میں جو فیصلہ کریں گے ہم اس پر راضی ہیں۔“

**آنحضرت ﷺ کا رشتک آفرین فیصلہ:**

قریش نے رسول اللہ ﷺ کو اپنی قرارداد سے اطلاع دی۔ رسول اللہ ﷺ نے زمین پر اپنی چادر بچھا دی اور رکن (حجر اسود) اس میں رکھ کے فرمایا: قریش کے ہر ایک ربع سے ایک ایک شخص آئے (یعنی تمام قریش جو چار بڑی جماعتوں میں منقسم ہیں) ان میں سے ہر ایک جماعت اپنا اپنا ایک ایک قائم مقام منتخب کرے۔

ربيع الاول بنی عبد مناف میں عتبہ بن زبیحہ (منتخب ہوئے)۔

ربيع ثالث میں ابو حذیفہ بن الحفیرہ۔

او ربيع رابع میں قیس بن عدی۔

اب رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: تم میں سے ہر فرد اس کپڑے کا ایک ایک گوشہ بکڑے اور سب مل کے اسے اٹھاؤ۔ سب نے اسی طرح اٹھایا اور پھر رسول اللہ ﷺ نے مجر اسود کو اسی جگہ (جہاں وہ ہے) اپنے ہاتھ سے اٹھا کے رکھ دیا۔

تجدی کے ایک شخص نے بڑھ کر رسول اللہ ﷺ کو ایک پتھر دینا چاہا، جس سے آنحضرت ﷺ کو مضبوط رکھ سکتیں۔ عباس بن عبدالمطلب نے کہا: نہیں! اور اس شخص کو ہٹا کے خود رسول اللہ ﷺ کو ایک پتھر دیا۔ جس سے آپ نے رکن کو مضبوط فرمایا۔ تجدی اس ہٹائے جانے پر غضب ناک ہوا۔ تو آنحضرت ﷺ نے فرمایا: بیت اللہ میں ہمارے ساتھ وہی شخص عمارت کا کام کر سکتا ہے جو تم میں سے ہو۔

تجدی نے کہا: تعجب ہے ایسے لوگ جو اہل شرف ہیں، مسن ہیں، صاحب مال ہیں اپنے وسیلہ کرمت و بزرگی و حفاظت میں ایسے شخص کو اپنا سرگردہ قرار دیتے ہیں جو عمر میں سب سے چھوٹا اور سب سے کم مال و دولت رکھتا ہے۔ گویا سب لوگ اس کے خدمت گار ہیں۔ آ گاہ ہو جاؤ، خدا کی قسم یہ شخص سب سے بڑھ جائے گا۔ سب کو اپنے پیچھے چھوڑ جائے گا اور خوش بختی اور سعادت ان سب سے باشند لے گا۔

کہا جاتا ہے کہ یہ کہنے والا ابلیس تھا۔  
ابوطالب نے اس موقع پر کہا:

ان لنا اولئه و اخره في الحكم والعدل الذي لا ننكره

"اس کی ابتداء بھی حقیقت میں ہمارے ہی لئے اور انتہاء بھی۔ حکم میں بھی اور عدل میں بھی جس میں مجال انکار نہیں"۔

وقد جهدنا جهده لنعمره وقد عمر تاخیره و اکبره  
”ہم نے اس کی تعمیر اور اس کے آباد کرنے کے لئے کوشش کی۔ اور ہم نے اس کی خیر و بزرگی کو آباد بھی کر لیا یہ کہ  
ہم نے اس کے بہترین و بزرگ ترین حصہ کو بنا بھی لیا“۔

فَإِنْ يَكُنْ حَقًا فَفِيهَا أَوْفَرَهُ

”اب اگر کوئی حق ہے تو بد رجو افر و کثیر ہم ہی لوگوں میں ہے“۔

پھر تعمیر ہونے لگی تا آنکہ لکڑی کی جگہ آئی (یعنی چھت بنانے کی نوبت آئی جس میں لکڑیوں کی ضرورت پڑتی ہے)۔ پندرہ شہتیر<sup>①</sup> تھے جن پر چھت قائم کی گئی۔ سات ستو نوں پر بنیادیں رکھیں اور جو کو بیت اللہ کے باہر کر دیا۔

ذلی آرزو کا اظہار:

عائشہؓ کہتی ہیں: رسول اللہ ﷺ نے فرمایا (اے عائشہؓ) تیری قوم نے کیسے کی عمارت میں کی کردی۔ اگر

① شہتیر: اصل میں لفظ جائز ہے جس کے معنی بھی ہیں۔ ججھڑا وہ مقام ہے جس پر حظیم خادی اور خانہ کعبہ را دہالت شرفاً تعظیماً کوٹھائی جانب سے محیط ہے۔

وہ شرک کو چھوڑ کے ابھی نئے نئے مسلمان نہ ہوتے تو جو کچھ اس تیر میں انہوں نے چھوڑ دیا ہے میں اس کو پھر سے بنا دیتا۔ میرے بعد اگر تیری قوم اسے بنانا چاہے تو آنہوں نے جو چھوڑ اہے میں اسے تجھ کو دکھا دوں۔

اس کے بعد آپ نے حجر میں سات گز کے قریب قریب عائشہ رضی اللہ عنہا کو دیکھا (جسے خالی چھوڑ دیا گیا تھا)۔

عائشہ رضی اللہ عنہا کہتی ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے بیان میں یہ (بھی) فرمایا تھا کہ زمین میں اس کے دو مشرقی و مغربی دروازے بھی میں بتاتا۔ کیا تو جانتی ہے کہ تیری قوم نے کس لئے دروازہ اونچا کر دیا؟ میں نے عرض کی، میں تو نہیں جانتی۔

فرمایا: تعزز کے لئے کہ جسے وہ چاہیں وہی اندر آ سکے اور کوئی دوسرا داخل نہ ہو۔ جب یہ لوگ کسی کے اندر آنے کو مکروہ خیال کریں تو اسے چھوڑ دیتے حتیٰ کہ وہ داخل ہونے لگتا تو اسے دھکلیتے یہاں تک کہ وہ گر پڑتا۔

سعید بن عمر اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ وہ کہتے تھے، میں نے قریش کو دیکھا کہ دشمن و پیشمنہ کے دن خانہ کعبہ کو کھولتے تھے جس کے دروازے پر در باری بیٹھے ہوتے تھے۔ وہ شخص (جسے زیارت کرنی ہوتی) چڑھ کے اوپر آتا اور پھر دروازے میں سے ہو کے اندر جاتا۔ اگر مراد یہ ہوتی کہ وہ اندر آئے تو وہ دھکیل دیا جاتا جس سے وہ گر پڑتا۔ کبھی ایسا بھی ہوتا کہ چوتھی لگتی۔ کبھی کے اندر جو تی پہنچنے داخل نہ ہوتے اس کو بڑی (بری) بات جانتے تھے۔ زینے کے نیچے اپنی جوتیاں رکھ دیا کرتے تھے۔ ابن مرسا کے قریش کے آزاد غلام تھے۔ کہتے تھے کہ میں نے عباس رضی اللہ عنہ بن عبد المطلب کو کہتے سنا کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے حج کے موقع پر دھاری دار غلاف پڑھایا۔

## رسول اللہ ﷺ کی نبوت

عبداللہ بن شقین کہتے ہیں: ایک شخص نے عرض کی یا رسول اللہ ﷺ۔ آپ کب سے پیغمبر ہوئے؟ لوگوں نے کہا ہائیں، ہائیں۔ آنحضرت (علیہ السلام) نے فرمایا: اسے کہنے دو۔ آدم ہنوز روح و جسم کی درمیانی حالت میں تھے کہ میں پیغمبر تھا۔

ابن الجد عاء رضی اللہ عنہ کہتے ہیں: میں نے عرض کی یا رسول اللہ ﷺ! آپ کب سے پیغمبر ہوئے؟

فرمایا: جب آدم عليه السلام ہنوز روح اور جسم کے درمیان تھے۔

مطوف بن عبد اللہ بن الحیر کہتے ہیں: ایک شخص نے رسول اللہ ﷺ سے دریافت کیا کہ آپ کب سے پیغمبر ہیں؟

فرمایا: آدم عليه السلام کی روح و خاک کے درمیان (یعنی روح و خاک سے آدم عليه السلام کا جسم ابھی مرکب بھی نہ ہوا تھا) کہ مجھے نبوت حاصل ہو چکا تھا۔ مطلب یہ کہ میری نبوت از لی ہے وقت نہیں ہے۔

عامر کہتے ہیں: ایک شخص نے رسول اللہ ﷺ سے عرض کی آپ کب سے پیغمبر ہوئے؟ فرمایا: مجھ سے جب بیٹا لیا گیا ہے تو آدم عليه السلام اس وقت روح و جسم کی درمیانی حالت میں تھے۔

عرباض رضی اللہ عنہ بن ساریہ کہ رسول اللہ ﷺ کے صحابہ ہیں کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ فرماتے ہوئے سنایا: آدم

بوز اپنی خاک ہی میں رلے ملے تھے کہ میں خدا کا بندہ اور خاتم النبیین ہو چکا تھا۔ میں ابھی تم لوگوں کو اس کی خبر دیتا ہوں۔ میرے والدابراہیم (خلیل اللہ علیہ السلام) کی دعاء میرے لئے عیسیٰ علیہ السلام کی بشارت اور میری ماں کا خواب جوانہوں نے دیکھا تھا (یہ تمام باتیں ولادت سے پیشتر ہی ظہور کی خبر دے چکی تھیں)۔

پیغمبروں کی ماں کیمیں یوں ہی روایا دیکھتی ہیں اور اسی طرح انہیں خواب دکھایا جاتا ہے۔

وضع حمل کے وقت رسول اللہ علیہ السلام کی والدہ نے ایک نور دیکھا تھا کہ ان کے لئے شام کے ایوان تک اس سے روشن ہو

گئے تھے۔

مخاک سے روایت ہے، رسول اللہ علیہ السلام نے فرمایا کہ میں اپنے والدابراہیم علیہ السلام کی دعا ہوں۔ خانہ کعبہ کے قاعدے بلند کر دے تھے کہ انہوں نے کہا:

((ربنا و ابعت فیهم رسولًا منہم))۔

"مے ہمارے پروردگار! ان لوگوں میں ایک پیغمبر صحیح ہو انہیں میں سے ہو۔"

اس کو پڑھ کے آنحضرت علیہ السلام نے آخر تک یہ آیت تلاوت فرمائی۔

عبداللہ بن عبد الرحمن بن معمر کہتے ہیں: رسول اللہ علیہ السلام نے فرمایا کہ میں اپنے والدابراہیم علیہ السلام کی دعا ہوں اور میرے لئے عیسیٰ بن مریم علیہ السلام نے بشارت دی تھی۔

ابو امامہ بالی کہتے ہیں: رسول اللہ علیہ السلام سے گزارش کی گئی کہ یا رسول اللہ علیہ السلام آپ اپنے ابتدائے امر سے آگاہ فرمائیں۔ آپ علیہ السلام نے فرمایا: میرے والدابراہیم علیہ السلام کی دعا میرے لئے عیسیٰ بن مریم علیہ السلام نے بشارت دی۔

قادہ کہتے ہیں: رسول اللہ علیہ السلام نے فرمایا کہ میں آفریش و خلقت میں سب سے پہلے اور بعثت میں سب سے پچھلا شخص ہوں۔

### نزول وحی سے قبل کے واقعات:

خالد بن معدان کہتے ہیں: رسول اللہ علیہ السلام سے گزارش کی گئی کہ آپ اپنی نسبت ہمیں مطلع فرمائیے۔

ارشاد ہوا: ہاں میں دعاۓ ابراہیم ہوں، میری بشارت عیسیٰ بن مریم علیہ السلام نے دی۔ میری ماں نے میری پیدائش کے وقت دیکھا کہ ان سے ایک ایسا نور نکلا کہ شام کے قصر و ایوان (تک) اس سے روشن ہو گئے۔ میری رضاخت قبیلہ بنی سعد بن بکر میں ہوئی۔ ایک مرتبہ میں اپنے رضاۓ بھائی کے ساتھ تھا۔ ہم اپنے مکانات کے پیچھے جانوروں کو چڑا رہے تھے کہ دوسفید پوش آدمی سونے کا ایک طشت لئے جو برف سے لبریز تھا میرے پاس آئے۔ دونوں نے پکڑ کے میرا سینہ چاک کیا۔ میرا اول نکلا اور چاک کر کے ایک سیاہ نقطہ نکال کر چیک دیا۔

میرے سینے اور دل کو اسی برف سے دھویا اور پھر (ان میں سے ایک نے دوسرے سے کہا): انہیں ان کی امت کے سو آدمیوں کے برابر تول، ان کے ساتھ مجھے تو لا تو بھاری تھہرا۔ آخر اس نے کہا: انہیں ان کی امت کے ہزار آدمیوں کے برابر وزن

کروزن ہوا تو پھر میں بھاری ٹھہرا۔ آخراں نے کہا: انہیں چھوڑ دے کہ اگر ان کی تمام امت کے ساتھ ان کا وزن ہو تو بھی انہیں کاپلے بھاری رہے گا۔

### سعادت مندی کی علامات:

موسیٰ بن عبدیہ رض اپنے بھائی سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے کہا: رسول اللہ ﷺ جب پیدا ہوئے اور زمین پر آئے دونوں ہاتھوں کے بل تھے۔ سر آسمان کی جانب اٹھا ہوا تھا، اور ہاتھ میں ایک مشت خاک تھی۔ خاندان اہلب کے ایک شخص کو یہ خبر پہنچی تو اس نے اپنے ایک ساتھی سے کہا: اسے بچا، فال اگرچہ لکھی تو واقعہ یہ بچے الہ زمین پر غالب آئے گا۔

انس بن مالک رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو جو ہاتھوں کے ساتھ کھیل رہے تھے کہ اسی حالت میں ایک آنے والا آیا جس نے پکڑ کر آپ ﷺ کا شکم چاک کر دیا۔ اور اس میں سے ایک نقطہ کال کے چھپک دیا۔ اور کہا: هذه نصیب الشیطان منك (تجھے میں سے یعنی تیرے جسم میں سے یہ شیطان کا حصہ تھا)۔ پھر سونے کے ایک طشت میں اسے رکھ کے آب زم زم سے دھویا اور جوڑ دیا۔ پچھے آنحضرت ﷺ کی دایی کے پاس (یہ کہتے ہوئے) دوڑے کہ محمد (ﷺ) قتل ہو گئے۔ محمد (ﷺ) قتل ہو گئے۔ وہ رسول اللہ ﷺ کے پاس پہنچیں تو دیکھا آپ کا رنگ متغیر تھا۔

انس رض کہتے ہیں: فی الواقع هم دیکھا کرتے تھے کہ رسول اللہ ﷺ کے سینے میں سوی (نجیہ) کا نشان موجود ہے۔ زید بن اسلم کہتے ہیں: حلیمہ جب (مکہ میں) آئیں تو ساتھ ان کے شوہر بھی تھے۔ اور ایک چھوٹا بچہ تھا۔ جسے دودھ پلاٹی تھیں۔ اس پیچے کا نام عبداللہ تھا۔ سفید رنگ کی ایک گدھی اور ایک بوڑھی سن دراز اونٹی بھی تھی۔ جس کا پچھوک کے مارے مر چکا تھا۔ اور اس کی ماں (یعنی اونٹی) کے تھن میں دودھ کا ایک قطرہ بھی نہ تھا۔ ان لوگوں نے آپس میں گفتگو کی، کوئی پچل گیا تو اسے دودھ پلانگیں گے۔

حلیمہ کے ساتھ قبیلہ سعدی (دوسری) عورتیں بھی تھیں، میں نے آآ کے چند روز قیام کیا بچے لئے، مگر حلیمہ نے کوئی نہ لیا۔ رسول اللہ ﷺ ان پر بیش کئے جاتے تھے مگر وہ کہتی تھیں یعنی لا اب له (یہ بچہ یتیم ہے، اس کا تو باپ مر چکا ہے، یعنی اجرت رضاوت کی بیہاں کیا اُمید ہے)۔ حتیٰ کہ آخر میں جب چل چلا وہ کا وقت آیا تو حلیمہ نے آنحضرت ﷺ کو لے لیا۔ ساتھ والیاں ایک دن پہلے ہی جا چکی تھیں۔

آنمنہ نے چلتے وقت کہا: اے حلیمہ! تو نے ایک ایسے بچے کو لیا ہے جس کی ایک خاص شان ہے، خدا کی قسم میں حامل تھی گزر ہمیں سے جو اذیت عورتیں پاتی ہیں مجھے کچھ نہ ہوئی۔ یہ واقعہ ہے کہ میں سامنے لائی گئی اور مجھ سے کہا گیا تو ایک بچہ بننے کی اس کا نام احمد رکھنا، وہ تمام جہاں کا سردار ہو گا۔ یہ بچہ جب پیدا ہوا تو اپنے دونوں ہاتھوں پر ٹیک لگائے زمین پر آیا اور آسمان کی جانب سر اٹھائے ہوئے تھا۔

حلیمہ نے خاص اپنے شوہر کو جوڑی، خوش ہو گئے۔ آخر گدھی پر سوار ہو کے واپس چلے جو تیز رفتار ہو گئی تھی اور اونٹی کا تھن دودھ سے بھر گیا تھا، شام وحر دنوں وقت اسے دو ہوتے تھے۔ جاتے جاتے حلیمہ اپنے ساتھ والیوں سے جا ملیں۔ انہوں نے دیکھا

تو پوچھا: من اخذت (کس کو لیا؟)

جواب میں واقعہ کی اطلاع دی گئی تو کہنے لگیں: والله اذا لرجوان يكون مباركًا (خدا کی قسم ہم امید کرتے ہیں کہ یہ بچہ مبارک ہو گا)۔

حیمہ نے کہا: ہم نے تو اس کی برکت دیکھ لی، میری چھاتیوں میں اتنا دودھ بھی نہ تھا کہ اپنے بیٹے عبداللہ کو سیر کر سکتی، بھوک کے مارے وہ ہمیں سونے نہیں دیتا تھا، اب کیفیت یہ ہے کہ وہ اور اس کا بھائی آنحضرت ﷺ دونوں جتنا چاہتے ہیں پیتے ہیں، پی کے آسودہ ہو جاتے ہیں اور سورتے ہیں اگر ان کے ساتھ تیرابچہ ہو تو وہ بھی سیر ہو جائے۔ اس کی ماں نے مجھے حکم دیا کہ (کسی کا ہن سے) اس کے متعلق دریافت کروں۔

ہندیل نامی کا ہن کو دکھانے کا واقعہ:

اپنے دیار میں پنچ کے حیمہ رہنے سنبھل گئیں۔

تبا آنکھ عکاظ کا بازار گا۔ رسول اللہ ﷺ کو لئے ہوئے قبیلہ ہندیل کے ایک عراف (قست شناس، کامن) کے پاس چلیں جنے لوگ اپنے بچے دکھاتے تھے۔ عراف نے آنحضرت ﷺ کو دیکھا تو چلایا:

يا معاشر هذيل، يا معاشر العرب.

”ہندیل کے لوگوں دروزہ، عرب کے لوگوں دروزہ۔“

منیل والے اس کے پاس جمع ہو گئے تو اس نے کہا:

اقتلوا هذا الصبي.

”اس بچے کو ماروا۔“

اتھے میں آنحضرت ﷺ کو لے کر حیمہ چل دیں۔ لوگ پوچھنے لگے:

”کون سا بچہ؟“

وہ کہتا:

”بھی۔“

لیکن کوئی بھی کچھ نہیں دیکھ سکتا تھا۔ اس لئے کہ آنحضرت ﷺ کو تو وہ لے جا چکی تھیں۔

عراف سے کہتے:

”وہ کیا بات ہے؟“

آخر اس نے کہا:

رأيت غلاماً واله عنه ليقتلن أهل دينكم وليسرن الہتکم ولیظہرن امرہ علیکم

”میں نے ایک لڑکا دیکھا، اس کے معبدوں کی قسم ہے وہ تمہارے دین والوں کو قتل کر دے لے گا، تمہارے دیوتاؤں کو

توڑ پھوڑا لے گا، اور اس کا حکم تم سب پر غالب آئے گا۔“<sup>۱</sup>  
سوق عکاظ میں جتو ہونے لگی۔ مگر نہ ملے۔ کیون کہ حیمه آپ کو لے کے اپنے گھر واپس جا چکی تھی۔ اس واقعہ کے بعد آنحضرت ﷺ کو نہ کبھی کسی عراف<sup>۲</sup> کے روبرو پیش کرتیں اور نہ کسی کو دکھاتی تھیں۔

عیسیٰ بن عبد اللہ بن مالک کہتے ہیں: قبیلہ بذریعہ کا یہ بورڈ عراف چلایا کہ یا الہدیل والہتہ (بذریعہ اور اس کے دیوتاؤں کی وجہ سے)۔ ان هذالیستظر امرا من السماء (یہ بچھا آسمان سے کسی حکم کا انتظار کر رہا ہے)۔

رسول اللہ ﷺ کی نسبت لوگوں کو بھر کا تارہ اس حالت میں پکھو ہی روزگز رے تھے کہ دیوانہ<sup>۳</sup> ہو گیا، عقل خاتی رہی حتیٰ

کہ کافر ہی مرات  
آثار عظمت:

ابن عباس رض کہتے ہیں: حیمه رسول اللہ ﷺ کی ملاش میں نکلیں، یہ وہ وقت تھا کہ دو پھر کی دھوپ سے چار پائے ستانے لگے تھے۔ رسول اللہ ﷺ کو اپنی ہمشیرہ (یعنی دودھ شریک بہن دختر حیمه) کے ساتھ پایا تو کہنے لگیں: فی هذا الحر (باہیں اس گرمی میں)۔

آنحضرت ﷺ کی ہمشیرہ بولیں: یا اعمہ (اے میری ماں!) میرے بھائی کو گرمی گئی نہیں۔ میں نے ویکھا کہ ایک ابر ان پر سایہ کئے ہوئے ہے۔ جب ٹھہر تے ہیں وہ بھی ٹھہر جاتا ہے اور جب چلتے ہیں وہ بھی ساتھ چلتا ہے۔ تا آنکہ آپ اس جگہ پہنچے۔

ابو معاشر صحیح<sup>۴</sup> کہتے ہیں: کعبے کے نامے میں عبدالمطلب کے لئے ایک بچوںنا بچا دیا جاتا تھا، جس کے ارد گردان کے بیٹے بیٹھ کر عبدالمطلب کا انتظار کرتے تھے۔ رسول اللہ ﷺ اس وقت بالکل ہی کمین<sup>۵</sup> تھے۔ دودھ چھوٹ چکا تھا اور کچھ کھانے لگے تھے اور جسم میں گوشت بھر چلا تھا، آتے اور آ کے بچوں نے پر چڑھ جاتے اور بیٹھ رہتے۔ پچا کہتے: مهلاً يا محمد عن فراش

۱ عراف: علم العراف کا ماہر عرب جاہلیت میں اس علم کا رواج تھا۔ مشکل سے مشکل پیچیدگیوں میں عراف سے رجوع کرتے۔ خصومات میں، قضاہ میں، امراض میں، زیاد خواب میں غرض کاپے نہ دیک جس بات کو اہم سمجھتے سب میں عراف کی رائے لیتے اور اسے اشارہ فرمیں کہتے۔ گویا اس فن کو علم و فن و دقتا و طب و دین مذہب سب سے تعلق تھا اور اس کا ماہر ان سب کے متعلق پیش گئی کر سکتا تھا۔

۲ دیوانہ: گیا اصل میں ہے ”وله“ اہل عرب رواں عشق و خوف راموشی کو ”دوله“ کہتے ہیں جو لازمہ دیوانگی ہے۔

۳ ابو معاشر صحیح السندی: علم حدیث کے ایک مشہور راوی، فن تاریخ کے نہایت ممتاز ماہر اور سیرۃ النبی ﷺ کے ایک نام و مصنف گزرے ہیں اور صدر اول بندوستان کو فخر حاصل ہے کہ آنحضرت ﷺ کا متاز ترین سیرت فویں اسی ملک کا تھا۔

۴ کمین: اصل میں ہے ”علام جفیر“ جو ایسے چھوٹے بچے کو کہتے ہیں کہ اس کی بڑیوں پر گوشت چڑھنے کا ہذا جسم بھرنے کا ہوا اور دودھ چھوڑ کے پکھ کھانے پینے کی عادات پڑی ہو۔

ایک (اے محمد) اپنے باپ کے پھونے سے ہٹ کر بیٹھو۔  
عبدالمطلب جب یہ دیکھتے تو کہتے: ”میرے بیٹے سے بوئے حکومت و ملکت آتی ہے،“  
یا یہ کہتے: ”وہ اپنے جی میں حکومت کی بتیں کرو ہائے۔“

عمر بن سعید سے روایت ہے کہ ابوطالب نے بیان کیا: ”مقام ذی الجاز میں تھا اور میرے ساتھ میرا بھتija یعنی رسول اللہ ﷺ بھی تھے۔ مجھے پیاس لگی تو آپ نے شکایت کی اور کہا اے میرے بھتija! مجھے پیاس لگی ہے۔ میں نے یہاں وقت کہا جب کہ میں دیکھ رہا تھا کہ خود ان پر بھی کچھ تلقینی غالب ہے۔ البتہ انہیں بے قرار و اضطراب نہیں ہے۔“  
آنحضرت ﷺ نے یہ سن کر پاؤں موڑ لئے اور اتر کے فرمایا: اے میرے بچا! کیا پیاس لگی ہے؟  
میں نے کہا: ہاں!

آپ نے زمین پر ایڑی دبائی۔ یکا یک دیکھتے ہیں تو پانی موجود ہے۔ فرمایا: اے میرے بچا! پیو۔  
ابوطالب کہتے ہیں کہ میں نے پانی پیا۔

### آثار نبوت:

عبدالله بن محمد بن عقیل کہتے ہیں ابوطالب نے شام کا سفر کرنا چاہا تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اے میرے بچا! تو مجھے یہاں کس کے پاس چھوڑے جاتا ہے۔ میرے تو کوئی ماں بھی نہیں جو کافت کرے اور نہ کوئی دوسرا ہے جو پناہ دے سکے۔  
ابوطالب کو رفت آئی۔ آنحضرت ﷺ کو پیچھے بٹھا لیا اور لے کے چلے۔ اثنائے سفر میں ایک دیر کے راہب کے ہاں فروش ہوئے جس نے پوچھا: ”یہ لڑکا تیرا کون ہے؟“  
ابوطالب نے کہا: ”میرا بیٹا ہے۔“

راہب نے کہا: ”وہ تیرا بینا نہیں اور نہ اس کا باپ زندہ ہے۔“  
ابوطالب نے پوچھا: ”یہ کیوں؟“

اس نے جواب دیا: ”اس لئے کہ اس کا منہ پیغمبر کا منہ ہے، اس کی آنکھ پیغمبر کی آنکھ ہے۔“  
ابوطالب نے دریافت کیا: ”پیغمبر کیا چیز ہے؟“

راہب نے کہا: ”پیغمبر ہے کہ آسمان سے اس کے پاس وہی آتی ہے اور وہ زمین والوں کو اس کی خبر دیتا ہے۔“  
ابوطالب نے کہا: ”تو جو کہتا ہے اللہ اس سے کہیں برتر ہے۔“

راہب نے کہا: ”یہودیوں سے اس کو بچائے رکھنا۔“  
وہاں سے چلے تو پھر ایک دوسرے دیر کے راہب کے ہاں فروش ہوئے اس نے بھی پوچھا: ”یہ لڑکا تیرا کون ہے؟“  
ابوطالب نے کہا: ”میرا بیٹا ہے۔“

راہب نے کہا: ”یہ تیرا بینا نہیں ہے، اس کا باپ زندہ ہو ہی نہیں سکتا۔“

ابوطالب نے کہا: "یہ کس لئے....؟"

راہب نے کہا: "اس لئے کہ اس کا منہ خیبر کا منہ ہے، اس کی آنکھ پیغمبر کی آنکھ ہے۔"

ابوطالب نے کہا: "سبحان اللہ! تو جو کہہ رہا ہے اللہ اس سے کہیں برتھے۔"

رسول اللہ ﷺ سے ابوطالب کہنے لگے: "اے میرے بھتیجے تو کیا نہیں سنتا کہ یہ لوگ کیا کہہ رہے ہیں؟"

آنحضرت ﷺ نے فرمایا: "اے میرے بھتیجے! اللہ کی کسی قدرت کا انکار نہ کر۔"

### بچپن میں علامات نبوت:

محمد بن صالح بن دینار، عبد اللہ بن حفڑہ المزہری اور وادی بن الحصین کہتے ہیں: ابوطالب جب ملک شام کو چلے تو رسول

اللہ ﷺ ساتھ تھے۔ یہ پہلی مرتبہ کا واقعہ ہے۔ آنحضرت سلام اللہ علیہ اس وقت بارہ برس کے تھے۔ شام کے شہر بصری میں جب

اُترے تو وہاں ایک راہب تھا جسے بھیرا کہتے تھے وہ اپنے ایک صومعہ (عبادت خانہ میں) رہتا تھا۔ جس میں علمائے نصاریٰ رہا

کرتے اور موروثی طور پر رہتے آئے تھے۔ یہاں ایک کتاب کا درس بھی دیتے تھے۔

قالے والے بھیرا کے پاس اُترے۔ بھیرا کی یہ حالت تھی کہ اکثر قالے گزر کرتے تھے مگر وہ ان سے ہم کلام بھی نہ ہوتا

قہ۔ اس سال نوبت آئی۔ تو حب معمول اس کے صعوٰے کے قریب ہی اُترے کہ پہلے جب بھی اوہر سے گزرتے تھے میں اُترنا

کرتے تھے۔ بھیرا نے (اب کی مرتبہ) ان کے لیے کھانا پکوایا اور سب کو دعوت دی۔ دعوت دینے کا سبب یہ ہوا کہ قالہ پہنچا تو بھیرا

نے دیکھا کہ ایک بادل ہے جو تمام لوگوں کو چھوڑ کر اسکے لیے ایک رسول اللہ ﷺ پر سایہ کئے ہے۔ لوگ درخت کے بیچ اُترے تو بھیرا

نے دیکھا کہ وہی بادل درخت پر سایہ کئے ہے۔ رسول اللہ ﷺ اس کے سامنے میں آئے تو شاخیں سر بزراں ہو گئیں۔

بھیرا نے یہ کیفیت دیکھی تو کھانا منگوایا اور پیغام بھیجا۔

اے جماعت قریش! میں نے تم لوگوں کے لئے کھانا تیار کرایا ہے، میں چاہتا ہوں کہ تم سب اس میں شریک ہو، چھوٹے

بڑے آزاد غلام کوئی بھی نہ رہ جائے۔ اس سے میری عزت ہوگی۔

ایک شخص نے کہا: بھیرا! تیری یہ خاص بات ہے تو ہمارے لئے ایسا نہیں کیا کرتا تھا۔ آج کیا ہے؟

بھیرا نے کہا: میں تمہاری بزرگداشت کرنا چاہتا ہوں اور تم اس کے مستحق ہو۔

سب لوگ آئے مگر کم سنی کے باعث رسول اللہ ﷺ کو رکھنے لگے۔ کیونکہ سب میں آپ ﷺ ہی چھوٹے تھے۔

قالے کا سامان درخت کے بیچ تھا، آپ بھی وہیں بیٹھے رہے۔

بھیرا نے ان لوگوں کو دیکھا تو جس کیفیت کو وہ جانتا پہنچاتا تھا کسی میں نہ پائی اور کہیں نظر نہ آئی۔ وہ بادل سر پر دکھائی نہ

دیا بلکہ دیکھا تو وہیں رسول اللہ ﷺ کے سر پر رہ گیا ہے۔ بھیرا نے دیکھ کے کہا: تم میں سے کوئی ایسا نہ ہو کہ میرے ہاں کھانا کھانے

سے رہ جائے۔

لوگوں نے کہا: بھیرا! ایک لاکے کے سب میں کم سن وہی ہے اور اس باب کے پاس دوسرا کوئی باقی نہیں رہا۔

بھی رانے کہا: اسے بھی بلاو کہیرے کھانے میں شریک ہو۔ یہ تینی بڑی بات ہے کہ تم سب آؤ، اور ایک شخص رہ جائے۔ باوصاف اس کے کہ میں دیکھتا ہوں وہ بھی تمہیں لوگوں میں سے ہے۔ لوگوں نے کہا: خدا کی قسم وہ ہم سب میں شریف النسب ہے۔ وہ شخص یعنی ابوطالب کا بھیجا ہے اور عبدالمطلب کی اولاد میں ہے۔

حارث بن عبدالمطلب بن عبد مناف نے کہا: خدا کی قسم! ہمارے لئے یہ قابلِ ملامت امر تھا کہ عبدالمطلب کا لڑکا ہم میں نہ ہوا رہ پچھے رہ جائے۔

حارث یہ کہا کے اٹھے، آنحضرت ﷺ کو آغوش میں لیا اور لاکے کھانے پر بخادیا۔ اب اس وقت بھی آپ ﷺ کے سر پر ہیات افروز حسن و جمال تھا۔ بھیرا سخت نظر تامل سے آپ کو دیکھنے لگا۔ جسم کی چیزوں دیکھنی شروع کیں، جن کی علامتیں آنحضرت ﷺ کے اوصاف کی نسبت اس کے پاس (لکھی ہوئی) موجود تھیں۔

توں کا واسطہ دینے والے کو جواب:

رسول اللہ ﷺ کے پاس آگے اس راہب نے کہا: اے لڑکے! تجھے لات و عزی کا واسطہ دلاتا ہوں کہ جو کچھ تجھے سے پوچھوں اس کا جواب دے۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: لات و عزی کا واسطہ دلا کے مجھ سے نہ پوچھ کہ خدا کی قسم! جتنا میں ان دونوں سے بغرض رکھتا ہوں اس قدر کسی چیز سے تنفر نہیں۔

راہب نے کہا: میں تجھے اللہ کا واسطہ دیتا ہوں کہ جو کچھ میں تجھے سے پوچھوں اس کا جواب دے۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: جو تیرے جی میں آیا ہے پوچھ لے۔

آنحضرت ﷺ کے حالات کی نسبت راہب نے سوالات شروع کئے حتیٰ کہ آپ کے سونے کی کیفیت بھی دریافت کی۔ رسول اللہ ﷺ جواب دیتے جاتے تھے جو خود اس کی معلومات کے مطابق اُتر رہے تھے۔ راہب نے پھر آنحضرت ﷺ کی آنکھوں کے درمیان نظر کی پھر آپ کی پیٹھ کھوں کے مہربوت دیکھی اور دونوں موٹھوں کے درمیان اسی طرح نمایاں جس طرح صفت و کیفیت راہب کے پاس مرقوم تھی، یہ سب دیکھ کے مہربوت جہاں تھی اس کو چوم لیا۔

قریش کی جماعت میں چرچے ہوئے کہ اس راہب کے نزدیک محمد (ﷺ) کی خاص قدر و عزت ہے۔

آنحضرت ﷺ کو یہود سے بچانا:

راہب کا یہ برداود دیکھ کے ابوطالب اپنے بھتیجے (آنحضرت ﷺ) کی نسبت خوف کھا رہے تھے۔ ابوطالب سے اس نے پوچھا: ”یہ لڑکا تیر کون ہے؟“

ابوطالب نے کہا: ”بیرون ابیٹا ہے۔“

راہب نے کہا: ”وہ تیر ابیٹا نہیں ہے اور نہ یہ امر اس لڑکے کے شایان شان ہے کہ اس کا باپ زندہ ہو۔“

ابوطالب نے کہا: ”تو میرا بھت جا ہے۔“

راہب نے کہا: ”اس کا باپ کیا ہوا؟“

ابوطالب نے جواب دیا: ”وہ اپنی ماں کے شکم میں تھا کہ باپ بر گیا۔“

راہب نے پوچھا: ”اس کی ماں کیا ہوئی؟“

ابوطالب بولے: ”تحوڑا ہی زمانہ گزار کے انتقال کر گئیں۔“

راہب نے کہا: تو نے بچ کہا۔ اپنے بھتیجے کو لے کے اس کے شہر و دیار میں واپس پہنچا دے یہودیوں سے بچائے رکھنا کہ خدا کی تسمیہ اگر اسے دیکھ لیا اور جو کچھ میں اس کی نسبت جانتا ہوں وہ بھی جان گئے تو اسے اذیت پہنچانا چاہیں گے۔ تیرے اس بھتیجے کی بڑی شان ہونے والی ہے جو ہماری کتابوں میں (لکھی ہوئی ہے) موجود ہے اور ہم اپنے آبا و اجداد سے اس کی روایت کرتے چلے آئے ہیں، یہ بھی جان لے کر میں نے تیری خیر خواہی کی ہے اور نصیحت کا فرض ادا کیا ہے۔

اہل قافلہ جب تجارت سے فارغ ہوئے تو رسول اللہ کو لے کے ابوطالب فوراً چل دیجے۔

کچھ یہودیوں نے آنحضرت ﷺ کو دیکھ لیا اور آپ کے اوصاف بھی جان لئے تھے۔ ان لوگوں نے دھوکا دے کے لکا یک بلاک کرنا چاہا۔ بھیرا کے پاس جا کے اس امر میں مذاکرہ کیا تو اس نے سخت ممانعت کی۔ اور پوچھا: اتجدون صفتہ (تم لوگ نبی موسوٰ کی صفت اس لڑکے میں پاتے ہو؟) یہودیوں نے کہا: نہیں!

بھیرا نے کہا: فما لکم الیہ سبیل (جب یہ بات ہے تو اس کی اذیت رسانی کی سبیل ہی ممکن نہیں)۔

یہودیوں نے یہ بات مان لی اور بازار آئے۔

ابوطالب نے آنحضرت ﷺ کی معیت میں مراجعت کی تو از راوشفقت پھر بھی آپ کو لے کر سفر کو نکلے۔

سعید بن عبد الرحمن بن ابی می سے روایت ہے کہ ابوطالب سے اس راہب نے کہا: یہاں کے علاقوں میں اپنے بھتیجے کو لے کے نہ نکلنا، اس لئے کہ یہودی عداؤت پیش ہیں اور یہ اس امت کا پیغمبر ہے وہ عرب ہے۔ یہودی حسد کریں گے وہ چاہتے ہیں کہ نبی موسوٰ بنی اسرائیل کی قوم کا ہو۔ لہذا اپنے بھتیجے کو بچائے رکھنا۔

آنحضرت ﷺ کی برکت:

نقیرہ بن عفان بنت مدیہ کے بیٹے علی بن مدیہ کی بہن تھیں۔ کہتی ہیں: رسول اللہ ﷺ جب بچپن میں بر س کے ہوئے کے میں اس وقت تک آپ ”امین“ کے نام سے موسوم تھے۔ اور یہ نام اس لئے مشہور تھا کہ نیک خصلتیں آپ کی ذات میں حد کمال کو پہنچی ہوئی تھیں۔

شام کے تجارتی سفر کی مزید تفصیل:

آپ اسی عمر میں تھے کہ ابوطالب نے گواڑش کی۔ اے میرے بھتیجے، میں ایک ایسا شخص ہوں کہ میرے پاس مال و ذر

نہیں۔ زمانہ ہم پر شدت و خت گیری کر رہا ہے پر کئی بھنگے سے گزرتے چلے آئے ہیں اور حالت یہ ہے کہ نہ ہمارے پاس مانیہ و بفاعت ہے نہ سامان تجارت ہے یہ تیری قوم کا قافلہ ہے کہ ملک شام میں اس کے سفر کا وقت آگیا ہے اور خدیجہ بنت خویلہ تیری قوم کے لوگوں کو اپنے اسباب کے ساتھ بھجوئی ہے اگر تو بھی اپنے آپ کو پیش کرے (تو ہتر ہے)۔

خدیجہ شیخنا کو یہ خبر ملی تو آنحضرت ﷺ کو پیغام بھیجا اور جو اجرت دوسروں کو دیتی تھیں، آپ ﷺ کے لئے اس کا دونا معاوضہ قرار دیا۔ آنحضرت ﷺ اس قرارداد کے مطابق خدیجہ شیخنا کے غلام میرہ کے ساتھ چلتا آنکہ شام کے شہر بصری میں پہنچے اور بیہان کے بازار میں ایک درخت کے نیچے فروش ہوئے۔ ایک راہب جس کا نام نظرور تھا۔ یہ مقام اس کی عبادت گاہ کے قریب ہی واقع تھا۔ میرہ کو یہ راہب پہلے سے جانتا تھا، اس کے پاس آکے پوچھا: ابے میرہ اس درخت کے نیچے کون اُترتا ہے؟

میرہ نے کہا: ایک قریبی جو حرم کعبہ والوں میں ہے۔

راہب نے کہا: اس درخت کے نیچے بھجوئی پر کے اور کوئی دوسرا ہرگز نہیں اُترتا۔

یہ کہہ کے میرہ سے دریافت کیا: کیا اس کی دونوں آنکھوں میں سرخی ہے؟  
میرہ نے جواب دیا: ہاں! اور یہ سرخی کبھی اس سے جدا نہیں ہوتی۔

راہب نے کہا: وہی وہی آخوندی پر گیر اے کاش میں وہ زمانہ پاتا جب اس کے اخراج کا وقت آتا۔

رسول اللہ ﷺ جو مال لے کے چلتے تھے، بصری کے بازار میں اس کو نیچے ڈالا اور دوسرا سامان مول لیا۔ ایک شخص کے ساتھ کسی چیز میں اختلاف کیا۔

اس نے کہا: لات و عزی کا حلف اٹھاؤ۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میں نے کبھی ان دونوں کی قسم نہیں کھائی۔ میں تو پاس سے گزرتا ہوں تو ان کی جانب سے منہ پھیر لیتا ہوں۔

اس شخص نے تصدیق کی کہ بات وہی ہے جو تو نے کہی۔

میرہ سے راہب نے تہائی میں کہا: خدا کی قسم یہ پیغمبر ہے، جس کے قدر قدرت نہیں میری جان ہے اسی کی قسم کہ یہ وہی ہے جس کی صفت ہمارے علماء اپنی کتابوں میں پاتے ہیں۔

میرہ نے وہن نشین کری اور آخرا کرتام قافلے والے واپس چلتے۔

میرہ کی نگاہ (اثنائے سفر میں) رسول اللہ ﷺ پر تھی۔ جب دوپھر ہوتی تو دیکھتا کہ آنحضرت ﷺ اونٹ پر سوار ہیں اور دو فرشتے دھوپ سے آپ ﷺ پر سایہ کئے ہوئے ہیں۔

راویوں کا بیان ہے کہ اللہ تعالیٰ نے میرہ کے ول میں آنحضرت ﷺ کی ایسی محبت ذاتی کہ رسول اللہ ﷺ کا وہ گو:

غلام بن گیا۔ واپسی میں جب مقام مرالظہر ان پہنچے تو آنحضرت ﷺ سے عرض کی: یا محمد (ﷺ)! آپ خدیجہ شیخنا کے پار

جائے اور مجھ سے پہلے پہنچ جائے آپ کے باعث مال میں اللہ تعالیٰ نے خدیجہ رض کو جونق پہنچایا ہے اس سے مطلع فرمائے۔ آپ کے لئے وہ اس کا خیال رکھیں گی۔

رسول اللہ ﷺ آگے بڑھے تا آنکہ ظہر کے وقت کے پہنچے۔ خدیجہ رض اپنے ایک بالا خانے میں چند عورتوں کے ساتھ پہنچی تھیں جن میں ایک نفیسہ بنت معیہ بھی تھیں۔ رسول اللہ ﷺ کو دیکھا کہ آپ اپنے اوٹ پر سوار ہیں، اور دو فرشتے سایہ کر رہے ہیں۔ ان عورتوں کو یہ کیفیت دکھائی تو سب متجب ہوئیں۔ خدیجہ رض کے پاس آنحضرت ﷺ اشریف لائے اور مال میں جونق ہوا تھا اس کا حال بیان کیا۔ خدیجہ رض اس سے خوش ہوئیں۔ میرہ کے آنے پر اپنا مشاہدہ اس سے بیان کیا تو میرہ نے کہا: جب سے ملک شام سے ہم واپس چلے ہیں یا اسی وقت سے دیکھتا آپ ہوں۔ میرہ نے نطور راہب کی بات بھی خدیجہ رض کو سادی اور اس شخص کی گفتگو بھی بتاوی جس نے پیغ کے معاملے میں آنحضرت ﷺ سے مخالفت کی تھی۔

پہلے چتنا فائدہ ہوتا اس مرتبہ خدیجہ رض نے اس سے دونا فائدہ اٹھایا۔ آنحضرت ﷺ کے لئے جو معاوضہ نامزد کیا تھا۔ خدیجہ رض نے اس کی مقدار بھی دوئی کرو دی۔

### چند آثار ثبوت:

ابن عباس رض کہتے ہیں: من جملہ آثار ثبوت پہلے پہل جو چیز رسول اللہ ﷺ نے مشاہدہ فرمائی وہ یہ تھی کہ آپ ہنوز لڑ کے ہی تھے کہ حکم ہوا: امسر (ستر عورت کر، جن اعضاء کوڑھا مک چھپا کے رکھنا چاہیے انہیں کھلانا رہنے دے)۔ اسی دن سے پھر آپ کے اعضا نہ پختی نظر نہ آئے۔

عائشہ رض کہتی ہیں: میں نے رسول اللہ ﷺ (کے جسم) میں اسے نہ دیکھا۔

برہ بنت ابی تجراۃ کہتی ہیں: اللہ تعالیٰ کو جب رسول اللہ ﷺ کا اکرام اور ثبوت کی ابتداء منظور ہوئی تو یہ کیفیت پیش آئے گی کہ آنحضرت ﷺ جب قضاۓ حاجت کے لئے نکلتے تو اتنی دور نکل جاتے کہ کوئی گھر نظر نہ آتا۔ غاروں اور درویں اور دلوں میں چلتے جاتے مگر وہاں جس پھر اور جس درخت کے پاس سے گزرتے وہ کہتا: السلام عليك يا رسول الله ﷺ (اے خدا کے پیغمبر! آپ سلامت رہیں)۔ داہنے باسیں اور چیچے دیکھتے تو کوئی نظر نہ آتا۔

ربیع یعنی ابن خشم کہتے ہیں: عہد جاہلیت میں اسلام سے پیش رسول اللہ ﷺ کو حکم بنایا جاتا تھا۔ مقدمات پیش ہوتے تھے۔ اور آپ سے فیصلہ کرایا جاتا تھا۔ اسلام میں تو پھر آپ کی یہ خصوصیت ہوئی گئی۔

ربیع نے ایک بات کہی ہے اور وہ کون سی بات ہے؟ وہ بات یہ ہے کہ جس نے رسول اللہ ﷺ کی اطاعت کی اس نے اللہ کی اطاعت کی، آپ کو امین بنایا تھا۔ یعنی اللہ تعالیٰ نے اپنی وجی کا امین آنحضرت ﷺ کو تھبہ رکھایا تھا۔

مجاہد سے روایت ہے کہ قبیلہ بنی غفار کے لوگوں نے ایک گوسالے کی قربانی کرنی چاہے کہ اسے ذبح کر کے بعض دیوتاؤں پر چڑھائیں۔ گوسالے کو (قربانی کے لئے) جب باندھا تو وہ چلا یا:

يَا أَيُّهَا الْمُرْسَلُونَ إِذْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُم مِّنَ السَّمَاءِ رِزْقًا فَلَا يَنْجِعُوا إِلَّا مَنْ شَاءَ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَصْنَعُونَ

”جماعت کی دہائی ایک معاملہ کامیاب ہو چکا ہے، ایک چلانے والا بیان فتح کے میں اس بات کی شہادت دیتے ہوئے چلا رہا ہے کہ بجز اللہ کے اور کوئی معبود نہیں۔“

اہن عباس نے ~~لیکھا~~ کہتے ہیں مجھ سے اُم ایمن نے بیان کیا کہ بوانہ ایک بت تھا۔ جس کے حضور میں قریش حاضر ہو کے اس کی تعظیم کرتے تھے، قربانی کرتے تھے وہیں اپنے سرمنڈاٹے تھے۔ ایک رات وہنے اسی کے پاس مختلف رہتے تھے اور یہ تمام رسماں سال میں ایک دن ہوا کرتی تھیں۔

ابوطالب اپنے لوگوں کے ساتھ اس تقریب میں شریک ہوتے رہتے اور رسول اللہ ﷺ سے کہا کرتے کہ لوگوں کی معیت میں آپ بھی اس تھواڑ میں شرکت فرمائیں۔ مگر رسول اللہ ﷺ اکارہی کرتے رہے۔ حتیٰ کہ میں نے دیکھا ابوطالب آپ سے ناخوش ہونے کے اور آپ کی پھوپھیاں سخت غصب ناک ہو کر کہنے لگیں۔

لوجو ہمارے دیوتاؤں سے پرہیز و اجتناب کر رہا ہے تو اس کرتوت سے ہمیں خود مجھ پر خوف ہے۔

یہ بھی کہنے لگیں: اے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم)! کیا ارادہ ہے کہ تم اپنی قوم کے کسی میلے میں شرپیک ہوتے اور نہ ان کی جمیعت

بڑھاتے؟

اُمِّ ایمن کہتی ہیں کہ سب لوگ رسول اللہ ﷺ کے درپر رہے، ناچار آپ کو جانا پڑا، گئے تو جب تک خدا نے چاہا ان کی نظر وہ سے غائب رہے، واپس آئے تو معمور بَدْ وَهشَت زدہ تھے۔

پھوچھیوں نے یوچھا:

(( مادہاک ))

((انی اخشنی ان یکون بی لم)).

”میرا در تابوا کے مجھے جنواز نہ ہے۔“

انس نے کہا:

((ما كان الله ليذر بالشيطان و فيك من خصال الخير ما فيك)).

”تجھے میں جو جو نک خصلتیں ہیں ان کے ہوتے ہوئے اللہ تعالیٰ شیطان کے ابتلاء میں تجھے نہ بھنا رے گا۔“

#### ۱. ذرع، پوزن، امیر، بمعنی جماعت

((فَمَا الَّذِي رَأَيْتُ؟))

”آخْرَتْنَے کیا دیکھا؟“

فرمایا:

((انی کلمہ ذنوب من صنم تمثیل لی رجل ایض طویل بصبح بی وراء ک یا محمد ﷺ لا تمسه)).  
”ان بتوں میں سے جس بات کے پاس جاتا ایک سفید رنگ بلند بالا آدمی دکھائی دیا جو لکارتا ہے محمد ﷺ چیچے ہٹ جائے نہ چھو۔“

اُم ایکن کہتی ہیں اس واقعہ کے بعد قریش کے کسی میلے میں آنحضرت نے شرکت نہ کی حتیٰ کہ نبوت سے فائز ہوئے۔

”تعیٰ“ شاہزاد کی مدینہ آمد:

ابی بن کعب کہتے ہیں، ”تعیٰ (بادشاہی) جب مدینے میں آیا اور ایک نالی کے کنارے فروش ہوا تو علمائے یہود کو بلا کے کہا: اس شہر کو دیران کیا چاہتا ہوں تاکہ یہودیوں کا مذہب بیہاں استقامت نہ پاسکے، عربوں کا مذہب مرجم قرار پائے۔

سامول یہودی نے کہ سب سے بڑا عالم تھا اس کا جواب دیا:-

کتب سابقہ میں آپ ﷺ کا ذکر مبارک اور یہود کی زبانی اس کا تذکرہ:

اے بادشاہ! یہ وہ شہر ہے کہ اولاد اس اعلیٰ (علیہ السلام) کے ایک پیغمبر کا یہ مقام بھرت ہو گا۔ اس کی ولادت گاہ کہہ نام احمد اور یہ (شہر مدینہ) اس کا دارالبحرت ہو گا۔ اسی جگہ جہاں تو اس وقت کھڑا ہے، بھیرے مقتول و محروم ہوں گے اس کے اصحاب بھی اور اس کے دشمن بھی۔

تعیٰ نے پوچھا: تمہارے گمان کے مطابق وہ تو پیغمبر ہو گا۔ پھر ان دونوں اس سے لڑے گا کون؟

سامول نے کہا: اُسی کی قوم اس پر چڑھائی کرے گی اور یہی آپس میں لڑیں گے۔

تعیٰ نے کہا: اس کی قبر کہاں ہو گی؟

سامول نے کہا: اسی شہر میں۔

تعیٰ نے دریافت کیا: جب اس کے ساتھ لڑیں گے تو بخت کس کو ہو گی؟

سامول نے کہا: کبھی اسے اور بھی انہیں۔ جس جگہ اس وقت تو ہے میں اس کو ہزیریت ہو گی اور بیہاں اس کے اتنے اصحاب کام آئیں گے کہ جتنے کسی دوسری جگہ قتل نہ ہوئے ہوں گے۔ مگر انجام کاراہی کو فتح ہو گی۔ وہی غالب آئے گا اور ایسا غالب آئے گا کہ اس امر (نبوت) میں کوئی اس کا منازع (یعنی طرف مقابل) نہ رہ جائے گا۔

تعیٰ نے پوچھا: اس کا حلیہ کیا ہو گا؟

سامول نے کہا: وہ نہ پست قامت ہو گا نہ دراز قد۔ دونوں آنکھوں میں سرخی ہو گی اونٹ پر سوار ہوا کرے گا۔ شملہ<sup>۱</sup> پہنے گا۔ گردن پر تکوارز ہے گی، جو اس کے مقابل آئے گا، خواہ بھائی ہو یا بھتیجا بچا، کسی کی پرواہ نہ کرنے گا۔ تا آنکھ غالب آئے۔ شخص نے کہا: اس شہر پر قبضہ کرنے کی کوئی سبیل نہیں۔ میں نہیں چاہتا کہ یہ میرے ہاتھ پر دیران ہونا چار تیج یعنی چالا گیا۔ عبد الحمید بن جعفر اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ زیبر بن باطاجو یہودیوں میں سب سے بڑا عالم تھا۔ کہتا تھا کہ میں نے ایک کتاب پائی ہے جس کا ختم میرا باب مجھے سنایا کرتا تھا۔ اس کتاب میں احمد کا تذکرہ ہے کہ وہ ایک زیبر ہوں گے۔ اور سر زمین قرط<sup>۲</sup> میں ظہور فرمائیں گے۔ ان کا حلیہ ایسا اور ایسا ہو گا۔ اپنے باب کے مرلنے پر زیبر نے لوگوں سے اس کا تذکرہ کیا۔ رسول اللہ ﷺ اس وقت مبouth نہیں ہوئے تھے۔ کچھ ہی دن گزرے تھے کہ اس نے شمار رسول اللہ ﷺ نے کے میں ظہور فرمایا ہے وہ کتاب لی، اور وہ تشریح مٹا دی۔ رسول اللہ ﷺ کی شان جو اس کتاب میں مذکور تھی چھپا ڈالی اور کہہ دیا اس میں نہیں ہے۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے مبouth ہونے سے قبل ہی قریظ و نشیر و فدک کے یہودیوں کے ہاں آنحضرت ﷺ کے صفات و شماں اور حلیہ موجود تھا۔ یہ بھی جانتے تھے کہ آپ کا دارالحیرت بدینہ ہو گا۔ آنحضرت صلوٰۃ اللہ علیہ جب پیدا ہوئے تو علمائے یہود نے کہا کہ آج شب کو احمد (علیہ السلام) پیدا ہو گئے۔ یہ ستارہ نکل آیا جب آپ نبی ہوئے تو انہیں لوگوں نے کہا: احمد علیہ السلام نبی ہو گئے۔ وہی ستارہ طلوع ہو گیا جو کسی نبی کی نبوت کے وقت طلوع ہوا کرتا ہے۔ وہ لوگ اس کو پہچانتے تھے۔ آپ کا ذکر پڑھا کرتے تھے۔ اور آپ کی صفت بیان کیا کرتے تھے۔ مگر حد و سرکشی کی وجہ سے انکار کر بیٹھے۔ نخلہ بن ابی مندہ نے اپنے والد سے روایت کی کہ انہوں نے کہا کہ یہود بنی قریظ رسول اللہ ﷺ کا ذکر اپنی کتابوں میں پڑھا کرتے تھے اور اپنے بچوں کو آپ کی صفت اور نام اور ہمارے پاس بھرت کر کے آنے کی تعلیم دپا کرتے تھے۔ پھر جب رسول اللہ ﷺ ناظر ہو گئے تو ان لوگوں نے حد کیا اور بغاوت کی اور کہا کہ یہ وہ نہیں ہیں۔

ابوسفیان مولاے ابن ابی احمد سے مروی ہے کہ شعبہ بن سعید و اسید بن سعید و اسد بن عبید کا (جو ان لوگوں کے بچا کے بیٹے تھے) اسلام حکم ابو عیسرہ بن الہیان کی حدیث کی وجہ سے ہوا۔

ابن الہیان یہودی جو یہود شام میں سے تھا۔ اسلام سے چند سال پہلے آیا۔

لوگوں نے کہا کہ ہم نے کسی شخص کو جو پانچ وقت کی نماز نہ پڑھتا ہو (یعنی مسلمان نہ ہو) اس سے بہتر نہیں دیکھا۔ اور جب ہم سے بارش روک لی جاتی تھی تو ہم اس کے محتاج ہوتے تھے۔ اس سے کہتے کہ اے ابن الہیان نکلو اور ہمارے لئے بارش کی

<sup>۱</sup> شملہ: بالکسر، هیہا، اشتمال، کپڑے کو اس طرح پہننا کہ تمام بدن چھپا رہے۔ عمائدہ کا شملہ عربی زبان کا لفظ ہے۔

<sup>۲</sup> قرط: بزرگ درخت سلم یا درخت سلط کا بچل یہ دونوں نام کے درخت صحرائے عرب میں مشہور تھے۔ اہل عرب ان کے پیے اور بچل کی بڑی قدر کرتے تھے اور اسی کا نام قرط تھا۔ قرط کو نچوڑ کر ایک دو ایسا تھے جسے آقا قیا کہتے تھے۔ ملک میں اس کی تجارت بھی تھی۔ سعد القرط رسول اللہ ﷺ کا اصل نام فقط "سعد" تھا۔ اسی کی تجارت کے باعث "سعد القرط" مشہور ہوئے۔ خود ملک عرب کو بھی اس زمانے میں اسی وجہ سے "سرز میں قرط" کہتے تھے۔

دعا کرو۔ وہ کہتا تھا: نہیں! تا دقتیکر تم لوگ اپنے (نماز استقامہ کے لئے) نکلنے سے پہلے صدقہ نہ دو (میں دعا نہ کروں گا)۔ ہم کہتے تھے کیا چیز پہلے کریں۔

وہ جواب دیتا کہ ایک صاع بھوریا دو مد جوہ شخص کے بد لے صدقہ دو۔

ہم یہی صدقہ کرتے تھے پھر وہ ہمیں وادی کے وسط میں لے جاتا تھا۔ واللہ ہم لوگ (مقام دعاء سے) بہ بُٹتے تھے تا وقٹیکہ ابرہہم گزرتا تھا اور ہم پر بارش نہ کر دیتا تھا۔

اس نے بہت مرتبہ ہمارے ساتھ یہی کیا اور ہر مرتبہ ہمیں بارش دی گئی۔ وہ ہمارے درمیان ہی تھا کہ اس کی وفات کا وقت آگیا۔

اس نے کہا کہ اے گروہ یہود تمہارے خیال میں مجھے کس چیز نے شراب و خیر (کی روٹی) کے ملک سے تکلیف اور بھوک کے ملک کی طرف نکالا۔

لوگوں نے کہا: اے ابو عیمر! تم ہی زیادہ جانتے ہو۔

اس نے جواب دیا: میں اس زمین پر بھن اس لئے آیا کہ ایک نبی کے خروج کا انتظار کروں جن کا زمانہ تم پر آگیا ہے۔ یہی شہر ان کی بھرت گاہ ہے اور مجھے امید ہے کہ میں ان کو پاؤں گا۔ میں ان کی پیروی کروں گا۔ تم لوگ اگر ان کو مننا تو ہر گز کوئی شخص تم پران کے پاس سبقت نہ کرنے پائے کیونکہ وہ خوزینی بھی کریں گے اور بچوں اور عورتوں کو قید بھی کریں گے یہ چیز ہرگز ہرگز تمہیں ان سے روکنے نہ پائے۔

وہ مر گیا۔ جب وہ رات آئی کہ اس کی صبح کو بنی قریظہ پر فتح حاصل ہوئی تو تعلبد اور اسید فرزندان سعید و اسید بن عبدہ نے جو نوجوان تھے ان لوگوں سے کہا کہ اے گروہ یہود واللہ یہ تو وہی شخص ہے جن کا وصف ہم سے ابو عیمر ابن الہیان نے بیان کیا تھا۔ لہذا اللہ سے ڈر لے اور ان کی پیروی کرو۔

انہوں نے کہا کہ یہ وہ نہیں ہیں۔

ان جوatoں نے کہا: واللہ بالضرور یہ وہی ہیں۔

یہ لوگ اتر آئے اور اسلام لائے۔ ان کی قوم نے اسلام لانے سے انکار کیا۔

محمد بن جبیر بن مطعم نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ کی بعثت سے ایک ماہ قبل ہم لوگ صنم بوان کے پاس بیٹھے ہوئے تھے۔ اونتوں کی قربانی کی تھی۔ اتفاق سے ایک بت کے پیٹ سے ایک شور کرنے والا شور کر رہا تھا کہ ایک عجیب بات سنو۔ وحی کا چرا نہ ہو گیا اور ہمیں شہاب (انکارے) مارے جاتے ہیں۔ ایک نبی کی وجہ سے جو کئے میں ہوں گے اور ان کا نام احمد ہو گا اور ان کی بھرت گاہ میں شرب ہو گی۔

ہم لوگ رک گئے اور متعجب ہوئے۔ رسول اللہ ﷺ نے طلاق خاہر ہو گئے۔

البضر بن سفیان الہذی نے اپنے والد سے روایت کی کہ ہم لوگ اپنے ایک قافلے کے ہمراہ ملک شام روانہ ہوئے۔

جب زرقاء و معاون کے درمیان پنجو تو ستانے کے لئے رات کو قیم ہو گے۔ اتفاق سے ایک سوار کہہ رہا تھا اے سونے والو! بیدار ہو جاؤ کیونکہ یہ وقت سونے کا نہیں۔ احمد (علیہ السلام) ظاہر ہو گئے ہیں اور جن پورے طور پر کھڈیر دیئے گئے ہیں۔

ہم لوگ پریشان ہو گئے۔ حالانکہ ہمارے رفق بہت تھے جنہوں نے اس کو سنا ہم اپنے اعزہ کے پاس آئے تو انہیں کہے میں اس اختلاف کا ذکر کرتے سا جو قریش میں ایک نبی کے متعلق تھا۔ جو بنی عبدالمطلب میں سے ظاہر ہوئے تھے۔ اور نام احمد (علیہ السلام) تھا۔

عامر بن ربعہ سے مروی ہے کہ میں نے زید بن عمرو بن نفیل کو کہتے سا کہ ہم اولاد اسماعیل (علیہ السلام) کی شاخ بنی عبدالمطلب میں سے ایک نبی کے منتظر ہیں۔ میں خیال نہیں کرتا کہ انہیں پاؤں گا میں ان پر ایمان لانا ہوں اور ان کی تقدیم کرتا ہوں اور گواہی دیتا ہوں کہ وہ نبی ہیں۔ (اے خاطلب!) اگر تمہاری مدت دراز ہو اور تم انہیں دیکھو تو ان سے میر اسلام کہہ دینا اور میں تمہیں تاؤں گا کہ ان کی صفت کیا ہے۔ یہاں تک کہ وہ تم پر تھنی نہ رہیں گے۔

میں نے کہا: بیان کرو۔

انہوں نے کہا: وہ ایسے شخص ہوں گے جو نہ بلند قامت ہوں گے نہ پست قدر نہ بہت بال والے ہوں گے نہ کم بال والے۔ ان کی آنکھوں سے سرفی کبھی جدا نہ ہوگی۔ دونوں شانوں کے درمیان (پشت پر) مہربوت ہوگی۔ نام احمد ہوگا۔ یہ شہر (مکہ) ان کا مقام ولادت و بخشش ہوگا۔ پھر اس (کے) سے قوم انہیں نکال دے گی اور جو کچھ تعلیماتِ الہی وہ لائیں گے ناپسند کرے گی۔ یہاں تک کہ وہ یثرب کی طرف بھرت کریں گے اور ان کے امر کو غلبہ ہو جائے گا۔

بس خبردار رہنا کہ تمہیں ان سے بہکانہ دیا جائے۔ میں تمام شہروں میں دین ابراہیم کی طلب و تلاش میں گھوما ہوں۔ جس یہودی نصرانی یا مجوہ سے دریافت کرتا تھا وہ کہتے تھے کہ یہ دین تمہارے بعد آئے گا۔ اور آنحضرت علیہ السلام کی صفات اسی طرح بیان کرتے تھے جس طرح میں نے تم سے بیان کی ہیں اور کہتے تھے کہ ان کے سواب کوئی نبی باقی نہیں۔

عامر بن ربعہ نے کہا: جب میں اسلام لایا تو رسول اللہ علیہ السلام کو زید بن عمرو کے قول کی خبر دی اور ان کی طرف سے آپ کو سلام کہہ دیا۔ آپ علیہ السلام نے سلام کا جواب دیا۔ ان کے لئے دعائے رحمت کی اور فرمایا کہ میں نے انہیں جنت میں ناز سے مبتليت دیکھا ہے۔

عبد الرحمن بن زید بن الخطاب سے مروی ہے کہ زید بن عمرو بن نفیل نے کہا: میں نے نصرانیت و یہودیت کی خوبصوری مگر ان دونوں کو ناپسند کیا۔ شام اور اس کے مضائقات میں پھرایہاں تک کہ صومعہ میں ایک راہب کے پاس گیا، اس سے اپنی قوم سے جدائی و بت پرستی و یہودیت و نصرانیت سے کراہت بیان کی تو اس نے کہا: میں خیال کرتا ہوں کہ تم دین ابراہیم چاہتے ہو اے اہل مکہ کے برادر! تم وہ دین تلاش کرتے ہو جس پر آج عمل نہیں کیا جاتا۔ وہ تمہارے باپ ابراہیم علیہ السلام کا دین ہے جو حنیف (موحد) تھے۔ نہ یہودی تھے نہ نصرانی۔ وہ اسی بیت اللہ کی طرف نماز پڑھتے اور سجدہ کرتے تھے۔ جو تمہارے شہر (مکہ) میں ہے۔ لہذا تم اپنے شہر میں چلے جاؤ۔ کیونکہ تمہاری قوم میں سے تمہارے ہی شہر میں ایک نبی مبعوث ہوں گے جو دین حنیف ابراہیم علیہ السلام

کولا میں گے اور وہ خدا کے نزدیک تمام مخلوق سے زیادہ بزرگ ہوں گے۔

عائشہؓ نبی ﷺ سے مروی ہے : کے میں ایک یہودی رہتا تھا جو وہیں تجارت کرتا تھا۔ جب وہ شب ہوتی جس میں رسول اللہ ﷺ کی ولادت ہوئی تو اس نے قریش کی ایک مجلس میں کہا : کیا آج کی شب تم لوگوں میں کوئی بچہ پیدا ہوا ہے۔ لوگوں نے کہا ہمیں اس کا علم نہیں ہے۔

اس نے کہا : میں نے غلطی کی، واللہ! جہاں میں ناپسند کرتا تھا (وہیں ولادت ہوئی)۔ اے گروہ قریش! دیکھو! جو میں تم سے کہتا ہوں اس کی جانچ کرو۔ آج کی شب کو اس امت کے نبی احمدؐ جو سب سے آخر میں پیدا ہوئے ہیں اگر میں غلطی کرتا ہوں تو وہ فلسطین میں (پیدا ہوئے) ہیں ان کے دونوں شانوں کے درمیان ایک سیاہ وزر و ممتاز ہے جس میں ہر ابر برابر بال ہیں۔ ساری قوم اپنی نشست گاہ سے منتشر ہو گئی اور وہ لوگ اس کی بات سے تعجب کر رہے تھے۔

جب یہ لوگ اپنے اپنے مکان گئے تو انہوں نے اپنے اپنے متعلقین سے ذکر کیا ان میں سے بعض سے کہا گیا کہ آج شب کو عبد اللہ بن عبدالمطلب کے بیان لڑکا پیدا ہوا ہے اس کا نام انہوں نے محمدؐ رکھا ہے۔

اس روز کے بعد یہ سب لوگ ملے اور اس یہودی کے پاس گئے اس سے کہا کہ کیا تمہیں معلوم ہے کہ ہمارے یہاں ایک بچہ پیدا ہوا ہے۔ اس نے کہا کہ میرے خبر دیجئے کے بعد ہوا ہے یا اس سے پہلے۔ لوگوں نے کہا کہ اس سے پہلے اور اس کا نام احمد ہے۔

اس نے کہا : ہمیں اس کے پاس لے چلو۔

یہ لوگ اس کے ہمراہ نکلے یہاں تک کہ بچے کی والدہ کے پاس گئے۔ انہوں نے اس بچے کو ان کے پاس باہر بھیج دیا۔ اس یہودی نے وہ مسٹا بچے کی پیٹھ پر دیکھا تو غش آ گیا۔ افاقہ ہوا تو لوگوں نے کہا کہ خیری بر بادی ہو چکے کیا ہوا۔ جواب دیا : نبی اسرائیل سے نبوت چلی اور ان کے ہاتھوں سے کتاب الہی نکل گئی۔ یہ لکھا ہوا ہے کہ وہ بنی اسرائیل کو قتل کرے گا اور ان کے احبار پر غالب آ جائے گا۔ عرب نبوت پر فائز ہوئے۔ اے گروہ قریش! کیا تم خوش ہوئے۔ خبزاد اواللہ وہ تم کو ایسا غلبہ دے گا۔ جس کی خبر مشرق سے مغرب تک جائے گی۔

یعقوب بن عبدہ بن المغیرہ بن الاخنس سے مروی ہے کہ ستارہ گرنے سے عرب میں سب سے پہلے قبیلہ ثقیف پریشان ہوا۔ وہ لوگ عمر و بن امسیہ کے پاس آئے کہ تم دیکھتے نہیں کہ کیا بات پیدا ہوتی۔

اس نے کہا کہ ہاں میں دیکھتا ہوں۔ تم لوگ غور کرو۔ اگر یہ راہ بتانے والے ستارے وہی ہیں جن سے راستے کا اندازہ کیا جاتا ہے اور جاڑے گری اور بارش کے اوقات معلوم ہوتے ہیں اگر وہی ستارے کھر گئے ہیں تو دنیا کا فیصلہ ہے اور اس مخلوق کی روائی ہے جو اس دنیا میں ہے۔ اور اگر یہ کوئی دوسرے ستارے ہیں تو کوئی اور امر ہے جس کا اس مخلوق کے ساتھ اللہ نے ارادہ کیا ہے۔ اور کوئی نبی عرب میں مبعوث ہوگا۔ اس بات کا چرچا ہو گیا۔

محمد بن کعب القرظی سے مروی ہے کہ اللہ نے یعقوب کو وحی بھیجی کہ میں تمہاری ذریت میں سے باذ شہاد اور انبیاء مبعوث

کروں گا۔ یہاں تک کہ میں اس نبی حرم کو مبouth کروں گا جس کی امت پر کل بیت المقدس تغیر کرے گی۔ وہ خاتم الانبیاء ہو گا اور اس کا نام احمد (علیہ السلام) ہو گا۔

عجمی سے مروی ہے کہ ابراہیم علیہ السلام کے دفتر میں ہے کہ تمہاری اولاد میں چند شافعیں اور چند شافعیں ہوں گی (یعنی اولاد اسماعیل و اولاد اسحاق) یہاں تک کہ وہ نبی آئیں گے، جو خاتم الانبیاء ہوں گے۔

ابن عباس ہی عجمی سے مروی ہے کہ جب ابراہیم علیہ السلام کو ہاجرہ (والدہ اسماعیل) کو نکالنے کا حکم ہوا تو انہیں برائی پر سوار کیا گیا۔ وہ جس شیریں اور زرم (قابل راست) زمین پر گزرتے تھے تو کہتے تھے کہ اے جبریل! یہیں اس تاریخ جواب ملتا ہے۔ یہاں تک کہ مکہ آئے۔ جبریل علیہ السلام نے کہا: اے ابراہیم! اتر۔ انہوں نے کہا: یہاں نہ دو دھن کے جانور نہ زراعت۔ جبریل نے کہا: ہاں! یہیں تمہارے بیٹے کی اولاد سے وہ نبی نکلیں گے جن سے گلہر علیہ السلام کو پہنچے گا۔

محمد بن کعب القرنی سے مروی ہے کہ جب ہاجرہ اپنے فرزند اسماعیل علیہ السلام کو لے کے نکلیں تو وہاں انہیں ایک ملنے والا ملا اور کہا اے ہاجرہ! تمہارا بینا متعدد قبائل کا باپ ہو گا اور اسی قبیلے سے نبی اُمی پیدا ہوں گے جو سماں حرم ہوں گے۔

عاصم بن عمرو وغیرہ سے مروی ہے کہ جب ہاجرہ اپنے فرزند اسماعیل علیہ السلام کو لے کے نکلیں تو وہاں انہیں ایک ملنے والا ملا اور کہا: اے ہاجرہ! تمہارا بینا متعدد قبائل کا باپ ہو گا اور اسی قبیلے سے نبی اُمی پیدا ہوں گے جو سماں حرم ہوں گے۔ عاصم بن عمرو وغیرہ سے مروی ہے کہ جس وقت نبی ﷺ نے قریظہ کے قلعہ میں اترے تو کعب بن اسد نے نبی قریظہ سے کہا: اے گروہ یہود! اس شخص کی پیروی کرو کیونکہ اللہ وہ نبی ہیں۔ تمہیں بھی خوب و اربع ہو گیا ہے کہ وہ نبی مرسل ہیں یہ وہی ہیں جن کو تم اپنی کتاب میں (لکھا ہوا) پانتے ہو۔ یہ وہی ہیں جن کے متعلق عیسیٰ علیہ السلام نے بشارت دی ہے۔ تم لوگ خوب ان کی صفت پیچانتے ہو۔

ان لوگوں نے جواب دیا: بیشک یہ وہی ہیں۔ مگر ہم لوگ توزیت کے حکم سے جدا نہ ہوں گے (توزیت کو ترک کر کے قرآن پر عمل نہیں کریں گے)۔

ابو ہریرہ ہی عجمی سے مروی ہے کہ رسول اکرم ﷺ امر سرمه توزیت میں آئے اور فرمایا تم میں جو سب سے بڑا ہو اسے میرے پاس بھجو۔

انہوں نے کہا وہ عبد اللہ بن صوری ہے۔ رسول اللہ ﷺ اس سے تہائی میں ملتے۔ اس سے آپ نے اس کے دین کی اور اس انعام کی جو اللہ نے ان لوگوں پر کیا تھا اور اس من وسلوی کی جو انہیں عطا کیا تھا۔ اور اس ابریں جس کے ذریعے سے ان پر سایہ ڈالا تھا تم دی کریا تو جانتا ہے کہ میں اللہ کا رسول ہوں۔

اس نے کہا کہ بار الہا! ہاں جو میں جانتا ہوں اسے ساری قوم جانتی ہے۔ بیشک آپ کی حالت و صفت توزیت میں واضح طور پر بیان کی گئی ہے۔ ان لوگوں نے آپ سے حمد کیا۔ آپ ﷺ نے فرمایا: اچھا خود تمہیں کون سا امر مانع ہے۔

عرض کی: علی اپنی قوم کی مخالفت پسند نہیں کرتا۔ عقریب یہ لوگ آپ کی پیروی کریں گے اور اسلام لا گئیں گے تو میں بھی اسلام لا دوں گا۔

محمد بن عمرہ بن عزہ یہ وغیرہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس وفد بحران آیا ان میں ابوالحارث بن علقہ بن رہب بھی تھا جو ان لوگوں کے دین کا عالم بھی تھا، اور رئیس بھی تھا۔ وہ ان کا استقف (پادری) اور نام اور توریت کا معلم بھی تھا۔ ان لوگوں میں اس کی قدر رہبی تھی اس کے خپر نے ٹھوکر کھا کے اسے گرا دیا۔ بھائی نے کہا کہ دور ماندہ ہلاک ہو گیا۔ جو رسول اللہ ﷺ کا ارادہ کرتا ہے۔

ابوالحارث نے کہا تم خود ہلاک و برباد ہوئے۔ کیا تم اس شخص کو برائیت ہوں جو مرسلین میں سے ہے۔ پیش کیا یہ وہی ہیں جن کی عیسیٰ ﷺ نے بشارت دی ہے اور بے شک توریت میں انہیں کا تذکرہ ہے۔ انہوں نے کہا: پھر تجھے ان کا دین قبول کرنے سے کون سا امر منع ہے۔

اس نے کہا: اس قوم نے ہمیں شریف بنایا ہے ہمارا اکرام کیا، ہمیں مال دیا، ان لوگوں کو آپ کی مخالفت کے سوا اور کوئی بات منظور نہیں۔

بھائی نے قسم کھائی کہ وہ اس کی وجہ سے کسی طرف مائل نہ ہوں گے تا قنکہ مدینہ آ کر آنحضرت ﷺ پر ایمان نہ لائیں۔ اس نے کہا: اے براذر! جانے دو کیونکہ میں تو محض مزاج کر رہا تھا۔ جواب دیا: اگرچہ مزاج ہو۔ وہ اپنی سواری مارنے لگے اور یہ شعر پڑھنے لگے۔

الْيَكَ يَذُوِيَ الْقَلَّا وَ حَسِينَهَا مَعْتَرِضاً فِي بَطْنِهَا جَنِينَهَا  
مَخَالِفاً دِينَ النَّصَارَى دِينَهَا

ابوالحارث کے بھائی آئے اور اسلام لائے۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ قریش نے العضر بن الحارث بن علقہ اور عقبہ بن ابی معیط وغیرہ کو یہود یثرب کے پاس بھیجا اور ان لوگوں سے کہا کہ تم ان سے محمد ﷺ کو دریافت کرو۔

یہ لوگ مدینہ آئے اور کہا ہم لوگ تمہارے پاس ایک ایسے امر کے لئے آئے ہیں جو ہم میں پیدا ہو گیا ہے ہمارا ایک یتیم حقیر لا کا بہت بڑی بات کہتا ہے۔ وہ یہ دعویٰ کرتا ہے کہ وہ حسن کا سوال ہے ہم سوائے حسن یمامہ کے اور کسی کو رحمان نہیں پہچانتے۔

ان لوگوں نے کہا کہ ہم اس کی صفت بیان کرو۔ صفت بیان کی تو پوچھا تم میں سے کس نے اس کی پیروی کی۔

انہوں نے کہا کہ ہمارے ادنیٰ ترین لوگوں نے۔ ان میں سے ایک عالم ہنسا اور کہا: یہی وہ نبی ہیں جن کی نعمت و صفت ہم (اپنی کتاب میں) پاتے ہیں اور ان کی قوم کو ان کا حشت و شمن پاتے ہیں۔

حرام بن عثمان الانصاری سے مروی ہے کہ اسد بن زرارہ اپنی قوم کے چالیس آدمیوں کے ہمراہ ملک شام سے تجارت کے لئے آئے۔ انہوں نے ایک خواب دیکھا کہ کوئی آنے والا ان کے پاس آیا اور کہا کہ اے ابو امامہ ایک نبی کے میں ظاہر ہوں گے۔ تم ان کی کیا بیوی کرنا۔ اس کی یہ علامت ہے کہ تم لوگ ایک منزل میں اتر و گئے، تمہارے ساتھیوں پر ایک مصیبت آئے گی، تم نج جاؤ گے اور فلاں شخص کی آنکھ میں طاعون ہو جائے گا۔

لوگ ایک منزل میں اترے اور رات کے وقت ان سب کو طاعون نے آ دیا۔ سوائے ابو امامہ کے اور ان کے ایک ساتھی کے جس کی آنکھ میں طاعون ہوا سب پر مصیبت آگئی۔

صالح بن کیسان سے مروی ہے کہ خالد بن سعید نے کہا: میں نے نبی ﷺ کی بعثت سے پہلے خواب میں ایک تار کی دیکھی جس نے مکے کو چھپا لیا۔ یہاں تک کہ میں نہ پہاڑ کو دیکھتا تھا نہ زمین کو۔ پھر میں نے ایک نور دیکھا جو زم م سے نکلا شے چراغ کی روشنی کے۔ وہ جب بلند ہوتا بڑا ہو جاتا، اور پھیل جاتا، وہ بلند ہوا اور سب سے پہلے میرے لئے بیت اللہ روضہ ہو گیا۔ روشنی بڑی ہو گئی، کوئی پہاڑ اور زمین ایسی باقی نہ رہی، جس کو میں نہ دیکھتا۔ وہ بلند ہو کر پھیل گیا۔ پھر وہ اتر ایساں تک کہ میرے لئے شرب کے کھجور کے باغ جن میں گدرائی کھجور یعنی تھیں روشن ہو گئے۔ میں نے اسی روشنی میں کسی کہنے والے کو سنا کہ وہ کہتا ہے: سماجناہ سماجناہ ابن مازدا روح اور الامکہ کے درمیان مضبوطہ الحصی میں ہلاک ہو گیا۔ یہ امت سعادت مند ہوئی۔ امین کا نبی آ گیا۔ مکتبہ الہی اپنی مدت کو پہنچ گیا۔ اس بستی (ملکے) نے جھٹلایا اس پر دو مرتبہ عذاب ہو گا۔ تیسری بار وہ توبہ کرے گی۔ تین میں دو مشرق میں باقی رہیں اور ایک مغرب میں۔

خالد بن سعید نے یہ خواب اپنے بھائی عمر و بن سعید سے بیان کیا تو انہوں نے کہا کہ تم نے عجب واقعہ دیکھا۔ میرا مگان ہے کہ یہ عبدالمطلب کے خاندان میں ہو گا۔ کیونکہ تم نے تو رکوز زم سے لفکتے دیکھا۔

ابن عباس رض نے مروی ہے کہ اللہ نے بعض انبیاءؐ میں اسرائیل کو وحی پہنچی کہ تم پر میرا بہت سخت غضب ہے اس لئے کہ تم نے میرا حکم ضائع کر دیا۔ میں نے قسم کھائی ہے کہ تمہارے پاس روح القدس نہیں آئیں گے۔ تادفینہ میں ملک عرب سے اس نبی اُمی کو مبعوث نہ کروں جس کے پاس روح القدس آئیں گے۔

ابو حازم سے مروی ہے کہ ایک کاہن کے میں ایسے وقت آیا کہ رسول اللہ ﷺ پہنچ برس کے تھے اور آپ ﷺ کی دایہ آپ کو عبدالمطلب کے پاس لائی تھیں اور وہ ہر سال آپ کو ان کے پاس لایا کرتی تھیں۔ اس کاہن نے جو آپ کو عبدالمطلب کے ساتھ دیکھا تو کہا: اے گروہ قریش! اس پچے کو قتل کر دو۔ کیونکہ یہ تم کو قتل کر دے گا اور تمہیں جدا کر دے گا۔

عبدالمطلب آپ کو لے کے بھاگے اور قریش کو جیسا کہ کاہن نے ذرا یا تھا، وہ لوگ آپ کے حال سے برادرتے رہے۔ علی بن حسین سے مروی ہے کہ بنی الجبار میں ایک عورت تھی جس کا نام فاطمہ بنت العمان تھا ایک جن اس کے تالع تھا۔

وہ اس کے پاس آیا کرتا تھا۔ جب رسول اللہ ﷺ نے بھرت کی تودہ اس کے پاس آیا اور دیوار پر اتر گیا۔ فاطمہ نے کہا: تجھے کیا ہوا کہ جس طرح آیا کرتا تھا نہیں آتا۔ اس نے کہا کہ وہ نبی آگئے ہیں جو شراب و زنا کو حرام بتاتے ہیں۔

ابن عباس رض سے مردی ہے کہ جب نبی ﷺ معمود ہوئے تو جن کھدید ہیئے گئے اور انہیں ستارے مارے گئے۔ حالانکہ آپ کی بعثت کے قبیل وہ لوگ (آسمان کی خبریں) سن کرتے تھے (آسمان پر) جنوں کے ہر قیلہ کا ایک ٹھکانا تھا جہاں پیش کے وہ لوگ خبریں سن کرتے تھے اور اس واقعہ سے سب سے پہلے جو لوگ خوفزدہ ہوئے وہ اہل طائف تھے جن کے پاس اونٹ یا بکری تھی۔ وہ روزانہ اپنے معبدوں کے لئے ذمہ کرنے لگے۔ یہاں تک کہ ان کا مال ختم کر کے قریب پہنچ گیا۔ پھر وہ باز آگئے۔

ان میں سے بعض نے بعض سے کہا کہ کیا تم دیکھتے نہیں کہ آسمان کے راہ بتانے والے ستارے اس طرح ہیں کہ گویا ان میں سے کچھ نہیں گیا۔ الجیس نے کہا کہ زمین پر کوئی نبی بات ہوئی ہے۔ تم لوگ میرے پاس ہر زمین کی مٹی لاو۔ مٹی اس کے پاس لائی جاتی تھی اور وہ اسے سوکھ کر ڈال دیتا تھا۔ یہاں تک کہ اس کے پاس تھامہ کی مٹی لائی گئی۔ اسے اس نے سونگھا اور کہنا وہ نبی بات نہیں ہے۔

زہری سے مروی ہے کہ (بعثت سے پہلے) وہی سنی جاتی تھی، نبی اسد کی ایک عورت کے کوئی حم تالیع تھا۔ ایک روز وہ اس کے پاس آیا اور چلانے لگا کہ وہ امر آگیا جس کی طاقت نہیں۔ ابھر (صلی اللہ علیہ وسلم) نے زنا حرام کر دیا۔ پھر جب اللہ اسلام کو لے آیا تو (جنون کو وہی) سننے سے روک دیا۔

سعید بن عزراہ الہنڈی نے اپنے والد سے روایت کی کہ میں اپنی قوم کے چند آدمیوں کے ہمراہ اپنے بٹ سوائی کے پاس حاضر ہوا۔ ہم لوگ اس کے پاس قربانیاں لے گئے تھے۔ میں سب سے پہلا شخص تھا جس نے اس پر ایک فربہ گائے چڑھائی۔ اسے اس بٹ پر ذبح کیا۔ پھر ہم نے اس کے پیٹ سے یہاً واز سنی کہ تجب، تجب بالکل تجب۔ متفرق قسم کے لوگوں میں ایسے نبی کے ظہور کا وقت ہے جو زنا کو حرام بتائیں گے جتوں کے لئے ذبح کرنے کو حرام کہیں گے۔ آئاؤں پر پہرہ کر دے گا۔ اور ہم (جنوں) کو شہاب (نوئے والے ستارے) مارے گئے۔

(یہ آوازن کر) ہم لوگ منتشر ہو گئے۔ کے آئے اور دریافت کیا، مگر ہمیں کوئی ایسا شخص نہ ملا جو محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کے خروج کی خبر دیتا۔ یہاں تک کہ ہم ابو بکر بن عبد العزیز سے ملے۔ ہم نے ان سے کہا: اے ابو بکر! کیا کوئی ایسے شخص کے میں ظاہر ہوئے ہیں جو اللہ کی طرف دعوت دیتے ہیں اور ان کا نام احمد (صلی اللہ علیہ وسلم) ہے۔ ابو بکر بنی هاشم نے کہا: کیوں کیا بات ہے؟ میں نے انہیں یہ واقعہ بت کے پہنچ کی آواز کا بتایا۔ انہوں نے کہا: ہاں! یہ رسول اللہ علیہ وسلم ہیں۔ انہوں نے ہمیں اسلام کی دعوت دی۔ ہم نے کہا: تاؤ فیکہ ہم یہ نہ دیکھ لیں کہ قوم کیا کرتی ہے (ہم اسلام نہیں لائیں گے)۔ کاش! ہم لوگ اسی روز اسلام لے آتے پھر اس کے بعد ہم لوگ اسلام لائے۔

عبداللہ سعدہ الہذی نے اپنے والد سے روایت کی کہ ہم لوگ اپنے بٹ سوائیں کے پاس تھے۔ میں اپنی دوسو بھیڑوں کا ایک گلہ جن کو خارش کی شکایت تھی اس (بٹ) کے پاس لے گیا تھا۔ میں انہیں اس کے قریب کر کے برکت کا طالب ہوا۔ پھر میں نے بٹ کے شکم سے ایک منادی کی آواز نی جو پرندہ دیتا ہے کہ جنوں کا مکر گیا۔ تمیں ایک نبی کی وجہ سے جن کا نام احمد (صلی اللہ علیہ وسلم) ہے،

شہاب نارے گے۔

میں نے کہا کہ مجھے واللہ عبرت دلائی گئی ہے۔

میں اپنی بکریاں واپس لے کے اپنے متلقین کے پاس چلا گیا۔ پھر ایک شخص سے ملا جس نے مجھے رسول اللہ ﷺ کے ظہور کی خبر دی۔

محمد بن عمر الشافی نے اپنے مشائخ سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ ابوطالب کی پرورش میں تھے اور ابوطالب زیادہ مال دار تھے۔ ان کا اوٹوں کا ایک گلہ تھا ان کے پاس اس کا دودھ لایا جاتا تھا۔ جب ابوطالب کے اہل و عمال سب مل کر یا تھا کھاتے تو شکم سیر نہ ہوتے تھے۔ اور جب ان کے ساتھ نبی ﷺ بھی نوش فرماتے تھے تو سب شکم سیر ہو جاتے تھے۔ ابوطالب جب ان لوگوں کو کھانا کھلانا چاہیے تو کہتے کہ میرے بیٹے کے آنے تک خہر جاؤ۔ آپ ﷺ آتے تھے اور ان لوگوں کے ساتھ نوش فرماتے تھے۔ تو ان سب کے کھانے سے نک جاتا تھا۔ ہوتا یہ تھا کہ سب سے پہلے آپ ﷺ نوش فرماتے پھر انہیں ذیت تو وہ سب پیتے تھے۔ اور وہ سب سیر ہو جاتے تھے۔ ابوطالب کہتے تھے کہ بیٹک آپ مبارک ہیں اور پچھے صبح کو پر اندر بیاں اور آنکھوں میں چپڑ بھرے ہوئے اٹھتے تھے۔ نبی ﷺ تسلیم اور سرمند لگائے اٹھتے تھے۔

ام ایم کے میں نے نبی ﷺ کو بچپن اور بڑے پن میں کبھی جوک پیاس کی شکایت کرتے نہیں دیکھا۔ آپ ﷺ صبح کو جاتے تھے اور زم زم نوش فرماتے تھے۔ پھر ناشتا پیش کیا جاتا تھا تو فرماتے تھے کہ میں اے نہیں چاہتا میں شکم سیر ہوں۔

## نبوت محمدی ﷺ

رسول اللہ ﷺ سے قبل نام "محمد":

سعید بن المسيب سے مروی ہے کہ عرب کا ہنوں اور اہل کتاب سے سنا کرتے تھے کہ ایک نبی مسیح ہوگا۔ جس کا نام محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) ہوگا۔ جس عرب کو یہ معلوم ہوا۔ اس نے نبوت کی طبع میں اپنے لڑکے کا نام محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) رکھا۔

محمد بن اسحاق سے مروی ہے کہ بنی سالم میں بنی ذکوان کے محمد بن خزاعی بن حزاب کا نام (محمد) نبوت کی طبع میں رکھا گیا۔ وہ یمن میں ابرہہ کے پاس چلا گیا اور مر نے تک اس کے ساتھ اُس کے دین پر رہا۔ جب وہ صاحب وجاهت ہو گیا تو اس کے بھائی قیس بن خزاعی نے حسب ذیل شعر کہا۔

فَدِلْكُمْ ذُو الْتَّاجِ مَنَا مُحَمَّدٌ وَ رَأْيْتُهُ فِي حُرْمَتِ الْمَوْتِ تَخْفِقَ

”ہمارا صاحب تاج محمد یہ ہے جس کا جھنڈا ابھوم موت میں اپراتا ہے۔“

قادہ بن المکن العرنی سے مروی ہے کہ بنی تمیم بن محمد سعیان بن مجاشع اسقف (یعنی پوپ یا بہت بڑا پادری) تھا۔ اس کے باپ سے کہا گیا کہ عرب کے لئے ایک نبی ہوگا۔ جس کا نام محمد ہوگا۔ تو اس نے اس کا نام محمد رکھا اور بنی سوادہ میں محمد ایشی کا اور محمد الاسیدی کا اور محمد ایمی کا نام (محمد) بھی طبع نبوت میں لوگوں نے رکھا۔  
نزوں وحی کے بعد چندراہم و اقطاعات و مجزات۔

ابوزید سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ میں تھے اور آپ رنجیدہ غمگین تھے۔ آپ ﷺ نے فرمایا۔ اللہ! مجھے آج کوئی ایسی نشانی دکھانے جس کے بعد میں اپنی قوم کے تکذیب کرنے والوں کی پرواہ نہ کروں۔

یک ایک مدینے کے پہاڑی راستے کی طرف کچھ نظر آیا۔ آپ نے اُسے پکارا وہ زمین کو چاک کرتا ہوا آیا، یہاں تک کہ آپ کے پاس پہنچ گیا۔ اس نے آپ ﷺ کو سلام کیا۔ آپ نے اُسے واپسی کا حکم دیا تو وہ واپس چلا گیا۔ آپ ﷺ نے فرمایا کہ اب مجھے اپنی قوم کے تکذیب کرنے والوں کی پرواہ نہیں۔

عطاء سے مروی ہے مجھے معلوم ہوا کہ نبی ﷺ مسافر تھے۔ آپ استجایا قضاۓ حاجت کے ارادے سے تشریف لے گئے۔ مگر کوئی ایسی چیز نہیں جس سے آپ لوگوں سے آڑ کریں۔ دودر ختوں کو دیکھا جو دور تھے۔ آپ نے ابن مسعود سے فرمایا۔

جاو۔ اور ان دونوں کے بیچ میں کھڑے ہو کے کہو کہ رسول اللہ ﷺ نے مجھے تمہارے پاس بھجا ہے کہ تم دونوں اکٹھا ہو جاؤ تاک میں تمہاری آڑ میں قضاۓ حاجت کروں۔

ابن مسعود گئے اور ان دونوں سے کہا تو ایک ان میں دوسرے کے پاس آ گیا اور آپ نے ان کی آڑ میں قضاۓ حاجت کر لی۔

یعلیٰ بن مردہ سے مروی ہے کہ میں ایک سفر میں نبی ﷺ کے ہمراہ تھا لوگ ایک منزل میں اترے آپ نے مجھ سے فرمایا کہ ان دونوں درختوں کے پاس جاؤ اور ان سے کہو کہ رسول اللہ ﷺ نے تمہیں اکٹھا ہو جانے کا حکم دیتے ہیں۔ ان دونوں کے پاس گیا اور ان سے بھی کہا۔ ایک نے دوسرے کی طرف جنبش کی اور دونوں جمع ہو گئے۔ نبی ﷺ اور وادی ہوئے۔ آپ آڑ میں ہو گئے اور قضاۓ حاجت کی۔ اس کے بعد ان میں سے ہر ایک نے اپنے ٹھکانے کی طرف جنبش کی۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ میں نے کہا یا رسول اللہ ﷺ! آپ بیت الحلاۃ تشریف لے جاتے ہیں مگر آپ کا کسی فتح کا فضلہ نظر نہیں آتا۔

فرمایا: اے عائشہؓ! کیا تمہیں معلوم نہیں کہ انبیاء کے بدن سے جو خارج ہوتا ہے زمین اسے نگل لیتی ہے اس لئے اُس میں سے کچھ دکھائی نہیں دیتا۔

### نورِ عظیم کی زیارت:

اس بن مالکؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ایک روز جس وقت میں بیٹھا ہوا تھا جریل آئے انہوں نے نیری پیٹھ پر باتھ مارا تو میں اٹھ کر ایک درخت کے پاس گیا جس میں پرندے کے آشیانے کی طرح دو چیزیں تھیں۔ ایک میں وہ بیٹھ گئے اور دوسری میں میں بیٹھ گیا۔ وہ اوچی ہوئی، اتنا بلند ہو گئی کہ مشرق و مغرب کو روک لیا۔ اگر میں آسمان کو چھونا چاہتا تو ضرور چھو لیتا۔ میں اپنی نگاہ پھیر رہا تھا اور جریل کی طرف دیکھ رہا تھا۔ وہ ایسے معلوم ہوتے تھے کہ وہ ایک فرش ہے جو ملا ہوا ہے۔ میں نے اللہ کے متعلق ان کی فضیلت ملی کو پیچانا۔ انہوں نے میرے لئے آسمان کا دروازہ کھولا۔ میں نے اس نورِ عظیم کو دیکھا اس طرف پر دہ پڑا تھا۔ اور جمالِ رحمتی اور یاقوت کی تھی۔ پھر اللہ نے مجھے جو وحی کرنا چاہی کی۔ عائشہؓ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کے یہاں پہرہ دیا جاتا تھا۔ یہاں تک کہ یہ آیت نازل ہوئی:

﴿وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ﴾

”لوگوں سے اللہ آپ کی حفاظت کرے گا۔“

آپ نے خیسے سے اپنے سر بارہ رنگا اور فرمایا: اے لوگو! وہاں جاؤ۔ کیونکہ لوگوں سے اللہ نے میری حفاظت کی ہے۔

عطاء سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: ہم گروہ انبیاء ہیں، ہماری آنکھیں سوتی ہیں اور ہمارے دل نہیں سوتے۔

حسنؓ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: میری آنکھیں سوتی ہیں، میرا دل نہیں سوتا۔

جابر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ہمارے پاس برآمد ہوئے اور فرمایا: میں نے خواب میں دیکھا کہ

جریل علیہ السلام میرے سر ہانے اور میکا نیل میرے پائتی ہیں۔ ان میں سے ایک اپنے ساتھی سے کہتا ہے: آنحضرت ﷺ کی کوئی مثال پیش کرو۔ انہوں نے (آنحضرت ﷺ سے) کہا کہ سنی۔ (آپ ﷺ کے کام سننے رہیں) اور کہتے (آپ ﷺ کا قلب سمجھتا رہے) آپ کی اور آپ کی امت کی مثال اس بادشاہ کی ہے جس نے ایک مکان بنایا اس میں ایک کوٹھری بنائی اور دستر خوان بچایا۔ پھر ایک قاصد کو بھیجا کہ وہ لوگوں کو کھانے کی دعوت دے۔ بعض نے قاصد کی دعوت قبول کر لی اور بعض نے اسے چھوڑ دیا۔

بادشاہ تو اللہ ہے اور مکان اسلام ہے اور کوٹھری جنت ہے۔ اور اے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) آپ قاصد ہیں۔ اے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) ! جس نے آپ کی دعوت قبول کر لی وہ اسلام میں داخل ہو گیا اور جو اسلام میں داخل ہو گیا وہ جنت میں داخل ہو گیا اور جو جنت میں داخل ہو گیا وہ نعمتیں کھائے گا جو اس میں ہیں۔

### تاجدار نبوت کو زبردستی کی یہودی کوشش:

ابو سلمہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ صدقہ نہیں کھاتے تھے اور ہدیہ نوش فرماتے تھے۔ ایک یہودی نے آپ ﷺ کو ایک بھونی ہوئی بکری بھیجی۔ رسول اللہ ﷺ اور آپ کے اصحاب نے اس میں سے نوش فرمایا۔ اس بکری نے کہا: میں زہر آلو دہ ہوں۔ آپ ﷺ نے اصحاب سے فرمایا کہ ہاتھ اٹھالو۔ اس نے مجھے خردی ہے کہ وہ زہر آلو دہ ہے۔ سب نے ہاتھ اٹھالیا۔ مگر شیر بن البراء شہید ہو گئے۔

رسول اللہ ﷺ نے اس یہودی کو بلایا اور فرمایا کہ تجھے اس حرکت پر کس نے آمادہ کیا؟ اس نے جواب دیا: مجھے معلوم تھا کہ اگر آپ نبی ہوں گے تو آپ کو نقصان نہ کرے گا۔ اور اگر آپ بادشاہ ہوں گے تو میں لوگوں کو آپ سے فرست دلادوں گی۔ کہ آپ ﷺ نے اس کے قتل کا حکم دیا اور وہ قتل کر دی گئی۔

یہ واقعہ غزوہ خیبر کا ہے جہاں نسبت بنت الحارث یہودی نے آپ کو زہر آلو دہنا ہوا گوشت ہدیہ بھیجا اور آپ کو بطور اعجاز اس کا زہر آلو دہنا معلوم ہو گیا۔ مگر اس سے حضرت بشیر شہید ہو گئے اس لئے قصاص اس یہودی کی بھی گردن مار دی گئی۔ اگر وہ اپنے مزعمہ امتحان نبوت میں آپ کی کامیابی کے بعد بھی ایمان لے آتی تو اس سزا سے فج جاتی۔ نیز یہ بھی معلوم ہوا کہ غیر مسلم کے گھر کا پکا ہوا کھانا بالکل حلال ہے۔ ورنہ آنحضرت ﷺ اس یہودی کے گھر کا پکا ہوا گوشت ہرگز نوش نہ فرماتے۔ قرآن مجید میں بھی ہے:

﴿فَطَعَامُ الظَّنِينَ أَوْ تَاكْتَابٌ حَلٌ لَّكُمْ﴾

## محزات رسول ﷺ

پانی سے دودھ بن جانا:

سالم بن ابی الجعد سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے دونوں کوئی کام سے بھیجا۔ ان دونوں نے عرض کی یا رسول اللہ ﷺ اس کوئی ایسی چیز نہیں جس کو ہم تو شہ بنا سیں۔ فرمایا: مجھے ایک مشک لاداؤ وہ دونوں آپ ﷺ کے پاس ملک لائے تو آپ نے ہمیں اس کے بھرنے کا حکم دیا۔ ہم تے اسے پانی سے بھر دیا۔ آپ ﷺ نے اس میں ذات لگادی اور فرمایا تم دونوں جاؤ یہاں تک کہ فلاں فلاں مقام تک پہنچو۔ اللہ تم دونوں کو رزق دے گا۔

وہ دونوں زدائی ہوئے یہاں تک کہ اس مقام پر آئے جس کے متعلق رسول اللہ ﷺ نے انہیں حکم دیا تھا۔ ان کی مشک کھل گئی، بکری کا دودھ اور کھن نکل آیا، دونوں نے کھایا اور یہاں تک کہ شکم سیر ہو گئے۔  
رسول اللہ ﷺ کی صداقت پر بھیڑ بیٹے کی گواہی:

ابو سعید الحضری سے مروی ہے کہ قبیلہ اسم کا ایک شخص اپنی بکریوں کے ساتھ تھا جن کو دہ ذوالحلیفہ کے میدان میں چارہ تھا۔ اس پر ایک بھیڑ یا ثوٹ پڑا اور ایک بکری چھین لی۔ وہ شخص چلایا اور پھر ماڑ کے اپنی بکری چھڑا۔ بھیڑ یا سامنے آیا اور دم کورانوں کے نیچے دبا کر سرین کے بل اس شخص کے رو برو بیٹھ گیا۔ اور کہا کہ کیا تم خدا سے نہیں ڈرتے کہ مجھ سے وہ بکری چھینتے ہو جو خدا نے مجھے بطور رزق دی ہے۔ اس شخص نے کہا بخدا میں نے کبھی ایسی بات نہیں سنی۔ بھیڑ یہ نے کہا تم کس بات سے تعجب کرتے ہو۔ اس نے کہا: میں بھیڑ یے کو اپنے ساتھ باتیں کرنے سے تعجب کرتا ہوں۔

بھیڑ یے نے کہا: تم نے اس سے زیادہ عجیب بات کو چھوڑ دیا ہے۔ دیکھو! وہ رسول اللہ ﷺ ہیں جو دو پھر میلی زمینوں کے درمیان سکھوڑوں کے باعث میں لوگوں سے گزری ہوئی باتیں بیان کرتے ہیں اور جو آنے والی باتیں ہیں وہ بھی ان سے بیان کرتے ہیں اور تم یہاں اپنی بکری کے پیچھے پڑے ہوئے ہو۔

جب اس شخص نے بھیڑ یے کا کلام سنتا تو اپنی بکریوں کو جمع کیا اور انصار کے گاؤں قباء میں لا یا۔ رسول اللہ ﷺ کو دریافت کیا تو ابوالیوب جنہیں کے مکان میں پایا۔ اس نے بھیڑ یے کا واقعہ سنایا۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: حق کہا۔ عشاء کے وقت آنا اور جب دیکھنا کہ لوگ جمع ہو گئے تو انہیں اس واقعے کی خبر دینا۔

اس نے بھی کیا۔ جب نماز پڑھی اور لوگ جمع ہوئے تو اس اسلامی نے انہیں بھیڑیے کے واقعہ کی خبر دی۔ رسول اللہ ﷺ نے تین مرتبہ فرمایا: صحیح کہا، صحیح کہا۔ ایسے عجائب قیامت سے پہلے ہوں گے۔ قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ میں محمد ﷺ کی جان ہے۔ قریب ہے کہ تم میں سے ایک شخص شام یا صبح کو اپنے متعاقین سے غائب ہو گا۔ پھر اس کا کوڑا یا اس کی چھڑی یا اس کا جوتا اسے واقعہ کی خبر دے گا۔ جو اس کے متعاقین نے اس کے بعد کیا ہو گا۔

### عثمان بن مظعون کے قبول اسلام کا واقعہ:

عبداللہ بن عباس رض سے مروی ہے کہ میں رسول اللہ ﷺ جس وقت اپنے مکان کے آگے میدان میں بیٹھے تھے تو عثمان بن مظعون آپ ﷺ کے پاس سے گزرے وہ رسول اللہ ﷺ کی طرف سے کترابے تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ تم بیٹھتے نہیں۔ عرض کی: ہاں (بیٹھتا ہوں)۔ رسول اللہ ﷺ ان کے روپ و بیٹھے پھر جس وقت وہ آپ سے باتیں کر رہے تھے رسول اللہ ﷺ نے نظر اٹھائی۔ اور تھوڑی دیر تک آسمان کی طرف دیکھتے رہے۔ پھر اپنی طرف نظر ڈالنے لگے یہاں تک کہ آپ ﷺ نے اپنے زین پر داہنی جانب ڈالا۔ رسول اللہ ﷺ اپنے ہم شیخ عثمان رض سے سرک کراں مقام پر بیٹھ گئے۔ جہاں نظر ڈالی تھی۔ اپنے سر کو اس طرح حرکت دینے لگے گویا آپ وہ بات سمجھنا چاہتے ہیں جو آپ سے کہی جا رہی ہے۔ ابن مظعون بھی دیکھ رہے تھے۔

رسول اللہ ﷺ نے جب اپنی ضرورت پوری کر لی اور وہ بات سمجھ لی جو آپ سے کہی جا رہی تھی تو نظر آسمان کی طرف اٹھائی جیسا کہ پہلی بار کیا تھا۔ آپ کی نظر اس کے چیچھے تھی یہاں تک کہ وہ آسمان میں چھپ گیا۔

پھر آپ اپنی پہلی ہی نشست پر عثمان رض کی طرف متوجہ ہوئے۔ عثمان رض نے کہا: یا محمد ﷺ! میں جن اوقات میں آپ کے پاس بیٹھا کرتا تھا، اور آپ کے پاس آیا کرتا تھا ان میں میں نے آپ کو آج صحیح کی طرح کرتے ہیں دیکھا۔ فرمایا: تم نے مجھے کیا کرتے دیکھا؟

انہوں نے کہا: آپ کو دیکھا کہ آپ اپنی نظر آسمان کی طرف اٹھاتے ہیں۔ پھر آپ نے اسے اپنی داہنی طرف ڈالا۔ اس کے پاس سرک گئے۔ مجھے چھوڑ دیا۔ اور اپنے سر کو اس طرح حرکت دینے لگے گویا آپ اس بات کو سمجھنا چاہتے ہیں جو آپ سے کہی جا رہی ہے۔

فرمایا: کیا تم اسے سمجھ گئے؟

عثمان رض نے کہا: جی ہاں۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ ابھی تم بیٹھتے تھے تو میرے پاس اللہ کا فاصد آیا۔

عثمان رض نے پوچھا: اللہ کا فاصد؟

آپ ﷺ نے فرمایا: یہاں۔

عثمان رض نے کہا: پھر اس نے آپ سے کیا کہا؟

آپ ﷺ نے فرمایا:

(( انَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي التَّقْرِبَاتِ وَيَنْهَا عَنِ الْفُحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغْيِ إِعْظَامُكُمْ تَذَكِّرُونَ )) .

”اللَّهُ أَعْلَمُ“ وَالْحَسَنَ كَاوَرْ قَرَابَتْ دَارْ كُودَنَيْنَ كَا حَكْمَ دَيْتَا هَبَّ بَدَ كَارِي بَيْ حَيَّاً اُورْ كَشِي مَنْعَ كَرْتَا هَبَّ تَمَّ كَوْصِحَتْ كَرْتَا هَبَّ تَكَّرَّكَوْ دَكَرَّهَ .

عثمان بن عفان نے کہا: بس بھی بات تھی کہ میرے ول میں ایمان نے جگہ کر لی اور مجھے آپ ﷺ سے محبت پیدا ہو گئی۔  
یہود کے سوالات اور حضور ﷺ کے جوابات:

ابن عباس نے کہا: کہ ایک روز یہود کی ایک جماعت رسول اللہ ﷺ کے پاس حاضر ہوئی۔ ان لوگوں نے کہا کہ اے ابو القاسم ہم سے وہ چند خصلتیں بیان کر جائیں جو ہم آپ سے دریافت کریں جن کو سائے نبی کے کوئی نہیں جانتا۔

آپ ﷺ نے فرمایا کہ تم جو چاہو دریافت کرو لیں میرے لئے اللہ کو دمہ دار کر دو اور جو عہد یعقوب نے اپنے بیٹوں سے لیا تھا۔ وہ مجھ سے کرو کہ اگر میں تم سے کچھ بیان کروں اور تم اسے کچھ لو تو تم بالضرور اسلام پر میری پیرودی کرو گے۔

ان لوگوں نے کہا کہ یہ بات آپ ﷺ کے لئے (منثور) ہے۔

فرمایا: تو پھر جو چاہو پوچھو۔

انہوں نے کہا: وہ چار باتیں تمیں بتائیے جو ہم آپ سے پوچھتے ہیں۔

ہمیں بتائیجے کہ وہ کون سا کھانا تھا جو اسرائیل (یعقوب ﷺ) نے توریت نازل ہونے سے پہلے اپنے اوپر حرام کر لیا تھا؟ عورت کی منی کی مرد کی منی سے کیا کیفیت ہوتی ہے۔ اور اس سے لڑکا کیسے پیدا ہوتا ہے اور لڑکی کیسے پیدا ہوتی ہے؟

سونے میں ان نبی اُنی کی کیا کیفیت ہوتی ہے، اور کون فرشتہ ان کا دوست ہوتا ہے؟

آپ ﷺ نے فرمایا: تم پر اللہ کا عبد لازم ہے اگر میں تمہیں بتادوں گا تو تم ضرور میری پیرودی کرو گے۔ چنانچہ آپ ﷺ نے جو عہد و بیان چاہا انہوں نے کر لیا۔

پھر آپ ﷺ نے فرمایا: میں تمہیں اس ذات کی تسمیہ دیتا ہوں، جس نے موی ﷺ پر توریت نازل کی۔ کیا تم جانتے ہو کہ اسرائیل (یعنی) یعقوب ﷺ سخت بیمار ہو گئے اور ان کی علاالت طول پکڑ گئی تو انہوں نے اللہ کے واسطے نذر مانی کہ اگر اللہ انہیں شفادے کا تو وہ اپنی سب سے زیادہ پسندیدہ پینے کی چیز اور سب سے زیادہ پسندیدہ کھانے کی چیز (اپنے اوپر) حرام کر لیں گے۔

ان کی سب سے زیادہ پسندیدہ کھانے کی چیز (اوٹ کا گوشت) اور سب سے زیادہ پسندیدہ پینے کی چیز اونٹ کا دودھ تھا۔

ان لوگوں نے کہا: اے اللہ ہاں۔

آپ ﷺ نے فرمایا: اے اللہ تو ان لوگوں پر گواہ رہنا۔

آپ ﷺ نے فرمایا کہ میں تمہیں اسی اللہ کی تسمیہ دیتا ہوں جس کے سوا کوئی معبود نہیں جس نے موی ﷺ پر توریت نازل

فرمائی۔

کیا تم جانتے ہو کہ مرد کی منی سفید اور گاڑھی ہوتی اور عورت کی منی زرد اور پتلی ہوتی ہے پھر ان میں سے جو غالب ہوتی ہے اللہ کے حکم سے بچتا اور شباہت اس کی ہوتی ہے اگر مرد کی منی عورت کی منی پر غالب آجائے تو اللہ کے حکم سے لاکا ہوتا ہے اور اگر عورت کی منی مرد کی منی پر غالب آجائے تو اللہ کے حکم سے لڑکی ہوتی ہے۔

ان لوگوں نے کہا: اے اللہ ہاں۔

آپ ﷺ نے فرمایا: اے اللہ! ان لوگوں پر گواہ رہنا۔

آپ ﷺ نے فرمایا: میں تمہیں اسی اللہ کی تسمیہ دیتا ہوں جس نے مویٰ ﷺ پر توریت نازل فرمائی۔ کیا تم جانتے ہو کہ ان نبی امی کی آنکھیں سوتی ہیں اور ان کا قلب نہیں سوتا۔

ان لوگوں نے کہا: اے اللہ ہاں۔

آپ ﷺ نے فرمایا: اے اللہ! ان پر گواہ رہنا۔

ان لوگوں نے کہا: اب آپ ﷺ ہم سے یہ بیان کر دیجئے کہ کون سا فرشتہ آپ کا دوست ہے؟ بس اسی وقت ہم آپ ﷺ کے ساتھ ہو جائیں گے یا آپ کو چھوڑ دیں گے۔

آپ ﷺ نے فرمایا کہ میرے دوست جریل ﷺ ہیں۔ اور کبھی کوئی نبی مسیح نہیں ہوا جس کے وہ دوست نہ ہوں۔

انہوں نے کہا: اس حالت میں تو ہم آپ کو چھوڑ دیں گے۔ اگر آپ ﷺ کا دوست جریل کے سوا اور کوئی فرشتہ ہوتا تو ضرور آپ ﷺ کی پیروی کرتے اور آپ ﷺ کی تصدیق کرتے۔

آپ ﷺ نے فرمایا: اب تمہیں میری تصدیق کرنے سے کونسا امر مانع ہے؟

ان لوگوں نے کہا: جریل ہمارے دشمن ہیں۔

اسی بات پر اللہ جل شانہ نے فرمایا:

﴿قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِّعِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِأَذْنِ اللَّهِ إِلَيْهِ قَوْلَهُ - كَانُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾

آپ کہہ دیجئے کہ جو شخص جریل ﷺ کا دشمن ہو (تو ہوا کرے) کیونکہ انہوں نے قرآن کو آپ ﷺ کے قلب پر خدا کے حکم سے نازل کیا ہے..... الخ..... اسی بات پر ان لوگوں نے (اپنے اوپر) غضب پر غضب نازل کرایا۔

ست رفار گدھے کی رفتار میں تیزی:

اسحاق بن عبد اللہ بن ابی طلحہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ سعد کو دیکھنے تشریف لے گئے۔ انہیں کے پاس تکلوف فرمایا۔

جب مخددا وقت ہو گیا تو وہ لوگ اپنا ایک دیپھاتی ست رفار گدھا لائے۔ اور اس پر رسول اللہ ﷺ کے لئے ایک چادر کی۔ رسول اللہ ﷺ سوار ہوئے۔ سعد نے چاہا کہ اپنے بیٹے کو رسول اللہ ﷺ کے پیچے بخادیں تاکہ وہ گدھے کو دیاپس لے آئیں۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اگر تم ان کو میرے ساتھ بھیجنے ہی وائے ہو تو انہیں میرے آگے سوار کرو۔

سعد نے کہا: نہیں یا رسول اللہ ﷺ آپ کے چیچے ہی بھاؤں گا۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: سواری کے مالک ہی اس کے آگے کے حصے کے زیادہ مستحق ہیں۔

سعد نے کہا کہ میں انہیں آپ ﷺ کے ہمراہ نہ سمجھوں گا، لیکن آپ خود گدھ کو لوہا دیجئے گا۔

چنانچہ آپ ﷺ نے خود اسے لوٹا دیا۔ اس کی رفتار کی یہ کیفیت تھی کہ خوش رفتار اور اتنا تیز رہ گیا تھا کہ اس کے ساتھ کوئی (جانور) نہ چل سکتا تھا۔

### منافقین کی نشاندہی:

ثابت البنائی سے مروی ہے کہ منافقین جمع ہوئے اور انہوں نے آپس میں گفتگو کی۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ تم میں سے کچھ لوگ جمع ہوئے اور انہوں نے یہ کہا اور یہ کہا۔ لہذا تم لوگ کھڑے ہو اور اللہ سے قوبہ کرو۔ اور میں بھی تمہارے لئے استغفار کرتا ہوں۔ وہ لوگ کھڑے نہ ہوئے۔

آپ ﷺ نے تین مرتبہ فرمایا کہ تمہیں کیا ہو گیا ہے کھڑے ہو اور اللہ سے قوبہ کرو اور میں بھی تمہارے لئے استغفار کروں گا۔ جب اس پر بھی نہ کھڑے ہوئے تو آپ ﷺ نے فرمایا کہ ضرور بالضرور کھڑے ہو ورنہ میں تمہیں نام نہام بتادوں گا۔ (اس پر بھی نہ اٹھے) تو آپ ﷺ نے فرمایا: اے فلاں شخص! اٹھ۔ چنانچہ وہ لوگ شرمندہ ہو کر چہرہ چھپائے ہوئے اٹھ کھڑے ہوئے۔

### ذعائے نبوی سے بارانِ رحمت کا نزول:

أنس بن مالک ہنفیہ سے مروی ہے کہ مجھے کے روز میں منبر کے پاس کھڑا تھا اور رسول اللہ ﷺ خطبہ ارشاد فرمائے تھے۔ بعض اہل مسجد نے کہا: یا رسول اللہ ﷺ بارش روک لی گئی ہے اور موئی ہاک ہو گئے۔ لہذا آپ اللہ سے ذعاء بھیج کر وہ ہمیں پانی دے۔ رسول اللہ ﷺ نے اپنے دونوں ہاتھ اٹھا دیے۔

ہم لوگ آسمان پر ذرا سما بھی اپنیں دیکھتے تھے مگر اللہ نے اب کو جمع کر دیا اور اس نے ہم پر خوب پانی برسایا۔ میں نے مضبوط سے مضبوط آدمی کو دیکھا کہ وہ اپنے دل میں پریشان تھا کہ وہ کیونکر اپنے متعلقین کے پاس جائے گا۔ سات دن تک اس طرح بارش ہوتی رہی کہ وہ تھمتی تھی۔

دوسرے جمعہ کو جب رسول اللہ ﷺ خطبہ ارشاد فرمائے تھے تو حاضرین میں سے کسی نے کہا: یا رسول اللہ ﷺ امکانات گر گئے اور مسا فرڑک گئے۔ اللہ سے ذعا بھیج کر وہ اس کو ہم سے اٹھا لے۔

رسول اللہ ﷺ نے اپنے دونوں ہاتھ اٹھا کے فرمایا:

((اللهم حوالينا ولا علينا))

”اے اللہ! ہمارے اطراف بر سے اور ہم پر نہ بر سے۔“

ابر ہمارے سر دل پر تھا۔ وہ اس طرح پھٹ گیا گویا ہم اسکی جگہ ہیں کہ ہمارے گرد بارش ہوتی ہے اور ہم پر نہیں برتا۔

## کھانے میں برکت کا مجزہ:

ثابت سے مروی ہے کہ انصار کی ایک خاتون نے اپنا تھوڑا سا کھانا تیار کیا۔ شوہر سے کہا کہ تم رسول اللہ ﷺ کے پاس جاؤ، آپ کو دعوت دو، اور رسول اللہ ﷺ سے یہ بات خفیہ طور پر کہو۔ وہ آئے اور عرض کیا: یا رسول اللہ ﷺ! فلاں خاتون نے تھوڑا سا کھانا تیار کیا ہے، میں چاہتا ہوں کہ آپ ﷺ ہمارے یہاں تشریف لا سیں۔

رسول اللہ ﷺ نے سب لوگوں سے فرمایا کہ فلاں کے والد کی دعوت قبول کرو۔

انہوں نے کہا میں آیا اور میری یہ کیفیت تھی کہ اپنے متعلقین کے پاس جو کچھ چھوڑا تھا اس کی وجہ سے میرے قدم میرا ساتھ نہ دیتے تھے اور رسول اللہ ﷺ لوگوں کو لے آئے ہیں۔

میں نے اپنی بیوی سے کہا کہ ہماری تو فضیحت ہو گئی، رسول اللہ ﷺ نے سب لوگوں کو اپنے ہمراہ لے آئے۔ بیوی نے کہا کہ میں نے تمہیں یہ مشورہ نہیں دیا تھا کہ خفیہ طور پر آنحضرت ﷺ سے کہنا۔ انہوں نے کہا کہ میں نے تو یہی کیا۔ بیوی نے کہا کہ جب تو رسول اللہ ﷺ خود زیادہ جانتے ہیں۔

سب لوگ آگے یہاں تک کہ گھر بھر گیا۔ جو بھی بھر گیا اور وہ لوگ گھر کے احاطے میں بھی تھے۔ (کھانے کی کوئی چیز) مٹھی بھر لائی گئی اور رکھ دی گئی۔ رسول اللہ ﷺ نے برتن میں پھیلانے لگے اور فرمانے لگے کہ ماشاء اللہ۔ (پھر لوگوں سے) فرمایا کہ قریب آؤ اور کھاؤ۔ جب ایک کا پیٹ بھر جائے تو وہ اپنے ساتھی کے لئے جگہ خالی کر دے۔

ایک آدمی (کھا کر) اٹھنے لگا اور دوسرا (اس کے مقام پر) بیٹھنے لگا۔ یہاں تک کہ گھر والوں میں سے کوئی نہ رہا جو شکم سیر ہو گیا ہو۔

آپ ﷺ نے فرمایا اہل حجرہ کو بلاو۔ بیٹھنے والا بیٹھنے لگا اور کھڑا ہونے والا کھڑا ہونے لگا۔ یہاں تک کہ یہ لوگ بھی شکم سیر ہو گئے۔ آپ ﷺ نے فرمایا: احاطہ والوں کو بلاو۔ ان لوگوں نے بھی اسی طرح کیا۔ کھانا برتن میں اسی طرح باقی رہا جس طرح کھا۔ پھر رسول اللہ ﷺ نے (اہل خانہ سے) کہا کہ کھاؤ اور اپنے پڑوسیوں کو کھلاو۔

## انگلیوں سے پانی کا چشمہ:

ثابت سے مروی ہے کہ میں نے ان سے کہا: اے ابو الحزہ! ان عجائب (مجازات) میں سے جن میں آپ خود موجود ہوں اور جن کو آپ کسی اور کی روایت سے دیکھا کریں ہم سے کچھ بیان کیجئے۔

انہوں نے کہا: ایک روز رسول اللہ ﷺ نے غماز ظہر پر ہی اور روانہ ہوئے یہاں تک کہ آپ نشست گا ہوں پر بیٹھ گئے۔ جن پر جبراہل آیا کرتے تھے۔ بلاں آئے اور عصر کی اذان کی۔ ہر وہ شخص اٹھ کھڑا ہوا جس کے متعلقین مدینے میں تھے تاکہ قضائے حاجت کرے اور وضو کا پانی حاصل کرے۔

مہاجرین کے چند لوگ رہ گئے جن کے متعلقین مدینے میں تھے تھے۔ رسول اللہ ﷺ کے پاس ایک کشادہ پیالہ لایا گیا جس

میں پانی تھا۔ رسول اللہ ﷺ نے اپنی بھتی برتن میں رکھی، مگر رسول اللہ ﷺ کی پوری بھتی برتن میں شہادتی تو آپ ﷺ نے ان چاروں الگیوں کو برتن میں گھما کر فرمایا کہ قریب آؤ اور وضوء کرو۔ آپ کا ہاتھ برتن ہی میں تھا۔ لوگوں نے وضو کیا یہاں تک کہ ان میں سے کوئی ایسا شخص نہ رہا جس نے وضوء کر لیا ہو۔

ثابت نے کہا کہ میں نے (انس سے) پوچھا اے ابو حزہ! آپ کے خیال میں وہ لوگ کتنے تھے (جنہوں نے اس ایک برتن سے وضو کیا)۔ انہوں نے کہا کہ ستر اسی کے درمیان تھے۔

انس بن حنبل سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے پانی مانگا اور آپ کے پاس ایک کشادہ بیالے میں لایا گیا۔ آپ نے اپنا ہاتھ اس میں رکھ دیا تو پانی آپ کی الگیوں سے اس طرح اُبلے لگا گیا وہ جخشے ہیں۔ ہم سب نے بیبا (اور برداشت خالد) ساری جماعت وضو کرنے لگی۔

انس بن حنبل نے کہا: میں نے اس جماعت کا اندازہ کیا تو ستر سے اسی تک رہے ہوں گے۔  
انس بن مالک بن حنبل سے مروی ہے کہ نماز کا وقت آگیا تو مسجد کے پڑوی اٹھ کر وضو کرنے لگے اور ستر سے اسی کے درمیان تک لوگ رہ گئے۔ جن کے مکانات دور تھے۔ رسول اللہ ﷺ نے ایک طشت منگایا جس میں پانی تھا۔ لیکن بھرا ہوا نہ تھا۔ آپ نے اپنی الگیاں اس میں ڈال دیں اور آپ (ان برتن کو) ان لوگوں کے پاس پہنچانے لگے اور فرمانے لگے کہ وضو کرو سب نے وضو کر لیا۔ اور برتن میں جتنا پانی تھا اتنا ہی باقی رہا۔

انس بن مالک بن حنبل سے مروی ہے کہ ایک روز رسول اللہ ﷺ اپنی کسی ضرورت سے تشریف لے چلے۔ ہمراہ اصحاب میں سے بھی کچھ لوگ تھے یہ لوگ چلتے رہے نماز کا وقت آگیا تو اس جماعت کو کوئی چیز نہ ملی جس سے وضو کریں۔ لوگوں نے عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ کا ہمیں کوئی چیز نہیں ملتی جس سے وضو کریں۔ لوگوں کے چہروں سے اس کی ناگواری نظر آتی تھی۔ ایک شخص گیا اور ایک پیالہ لایا جس میں بہت پانی تھا۔ رسول اللہ ﷺ نے اسے لیا اور وضو کیا۔ آپ ﷺ نے چاروں الگیاں اس بیالے میں پھیلا کر فرمایا تم لوگ آؤ۔ ساری قوم نے وضو کیا۔ انس بن حنبل سے دریافت کیا گیا کہ یہ لوگ کتنے تھے؟ تو انہوں نے کہا کہ ستر یا اسی کے قریب۔

### لعاں دہن کی برکت سے حوض کے پانی میں اضافہ:

ایاس بن سلمہ نے اپنے والد سے روایت کی کہ ہم لوگ رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ کاب حد بیجی آئے۔ تعداد میں ہم چودہ سو آدمی تھے۔ حوض پر پچاس بکریاں بھی تھیں جن کو وہ حوض سیراب نہ کر سکتا تھا۔ تو پھر چودہ سو آدمیوں کو اس کا پانی کیا کافی ہو سکتا تھا۔ رسول اللہ ﷺ حوض پر بیٹھ گئے۔ آپ نے اس میں لعاں دہن کی (رادی کویا دنہن رہا) تو وہ جوش مارنے لگا۔ چنانچہ ہم نے پیا اور پلایا اور بھر لیا۔

### بھیڑ کے دودھ میں برکت کا واقعہ:

نافع سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ ایک سفر میں چار سو کی تعداد میں آدمی تھے۔ آپ ﷺ نے ہمیں ایسی

منزل میں اتارا جہاں پانی نہ تھا۔ مسلمانوں کو خخت تکلیف تھی۔ لوگوں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا کہ آپ ﷺ نے قیام فرمادیا تو سب نے بھی قیام کر دیا۔ لیکا یک ایک تیز دھار کے سینگوں والی بھیڑ سامنے آئی جو چل رہی تھی۔ رسول اللہ ﷺ کے پاس آئی۔ رسول اللہ ﷺ نے اس کا دودھ دوہا۔ آپ نے سارے لشکر کو شکم سیر کر دیا اور خود بھی سیراب ہو گئے۔ فرمایا کہ اے نافع اے روک لیتا۔ مگر میرا خیال تو یہی ہے کہ تم اے روک نہ سکو گے۔ نافع نے کہا کہ جب رسول اکرم ﷺ نے مجھ سے یہ فرمایا کہ میرا خیال تو یہی ہے کہ تم اے روک نہ سکو گے تو میں نے ایک لگڑی لی اور زمین میں گاڑ دی۔ ایک رسی لی اور اس بھیڑ کو باندھ دیا۔ رسول اللہ ﷺ اور سب لوگ سو گئے۔ میں بھی سو گیا۔ جب بیدار ہوا تو اتفاق سے رسی کھلی ہوئی تھی اور بھیڑ نہ تھی۔ میں رسول اللہ ﷺ کے پاس گیا اور آپ کو خبر دی۔ میں نے کہا کہ بھیڑ چلی گئی۔ رسول اللہ ﷺ نے مجھ سے فرمایا اے نافع کیا میں نے تمہیں آگاہ نہیں کر دیا تھا کہ تم اے روک نہ سکو گے؟ جو اے لایا تھا وہی اے لے بھی گیا۔

#### تو شرہ سفر میں برکت:

عبد الرحمن بن ابی عمرہ الانصاری نے اپنے والد سے روایت کی کہ ہم لوگ کسی غزوہ میں رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ تھے لوگوں پر فاقہ کی مصیبت آگئی تو انہوں نے رسول اللہ ﷺ سے اپنی بعض سواریوں کو ذخیر کرنے کی اجازت چاہی اور عرض کیا کہ اس ذریعہ سے اللہ ہمیں (منزل تک) پہنچا دے گا۔

عمر بن الخطاب رض نے جب دیکھا کہ رسول اللہ ﷺ نے انہیں ان کی سواریوں کے ذخیر کرنے کی اجازت دیئے گا قصد کیا ہے تو عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ! اگر سواریاں ذخیر کر دی جائیں گی تو ہماری کیا کیفیت ہوگی۔ کل صحیح کو ہم بھوکے اور پیادہ ذشم کا مقابلہ کریں گے۔ آپ کی رائے ہوتا لوگوں سے ان کا بقیہ تو شہ منگائیے اور اے نجح بیجھے اور اللہ سے برکت کی ڈعا بیجھے۔ پیشک ہمیں اللہ آپ کی ڈعا سے پہنچا دے گا۔ آپ کی ڈعا میں ہمیں برکت دے گا۔

رسول اللہ ﷺ نے لوگوں کا بقیہ تو شہ منگایا تو لوگ ایک مٹھی اور اس سے زیادہ غلہ لانے لگے۔ سب سے بڑی مقدار جو لایا وہ ایک صاع (سائز ہے تین سیر) بھجور تھی۔

رسول اللہ ﷺ نے اس کو جمع کرایا، کھرے ہوئے جو دعا اللہ کو منظور تھی مانگی، لشکر کو مع ان کے برتنوں کے بلا یا اور حکم دیا کہ وہ چنگل سے بھریں۔ سارے لشکر میں کوئی برتن ایسا نہ بچا جس کو انہوں نے بھرنا یا۔ اس پر بھی نیچ رہا تو رسول اللہ ﷺ اتنا سکرائے کہ آپ کی کچلیاں کھل گئیں۔ فرمایا میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور پیشک میں اللہ کا رسول ہوں۔ جو بندہ مومن ان دونوں کلمات کے (عقیدے کے) ساتھ قیامت میں اللہ سے ملے گا تو اس سے دوزخ رُوك دی جائے گی۔

ابوقاتا دہ حنی اللہ رض کے لئے رسول اللہ ﷺ کی ڈعا:

ابوقاتا دہ سے مردی ہے کہ ایک شب کو رسول اللہ ﷺ نے ہمیں وعظ سنایا۔ آپ نے فرمایا کہ تم لوگ اسی شب کو رات بھر چلو گے اور صحیح کو ان شاء اللہ پانی (منزل) پر پہنچو گے۔ لوگ اس کیفیت سے روانہ ہوئے کہ کوئی کسی کی طرف رُخ نہ کرتا تھا۔ میں بھی رسول اللہ ﷺ کے پہلو میں چل رہا تھا۔

آدمی رات گزرنگی تو یک نبی ﷺ کو نیندا آگئی۔ آپ اپنی سواری پر جھک گئے۔ بغیر اس کے کہ میں آپ کو بیدار کرتا، آپ کے سہارا لگا دیا۔ آپ اپنی سواری پر درست ہو کر بیٹھ گئے۔ پھر تم روانہ ہوئے۔ رات آخر ہو گئی۔ تو رسول اللہ ﷺ کو بھر نیندا آگئی۔ اور دوبارہ اپنی سواری پر جھک گئے۔ میں نے بغیر اس کے کہ آپ کو بیدار کروں آپ کے سہارا لگا دیا آپ اپنی سواری پر درست ہو کر بیٹھ گئے۔ پھر تم روانہ ہوئے۔

جب بھی شب کا آخری حصہ ہوا تو آپ اس قدر جھک گئے جو پہلی دونوں مرتبہ سے بہت زیادہ تھا۔ جب قریب تھا کہ آپ ڈھلک جائیں گے میں نے پھر آپ ﷺ کو سہارا دے دیا۔ آپ نے اپنا سراخھایا اور فرمایا کہ یہ کون ہے۔ میں نے کہا ابو قادہ۔ آپ ﷺ نے فرمایا: تمہارا اس طرح میرے ہمراہ چلتا کب سے ہے۔ میں نے کہا کہ میرا اس طرح آپ کے ہمراہ چلتا ہے اور رات ہی سے ہے۔ آپ ﷺ نے فرمایا: اللہ تمہاری اس طرح حفاظت کرے گا جس طرح تم نے اس کے نبی کی کی ہے۔

### نماز فجر قضا ہونے کا واقعہ:

پھر فرمایا کیا تم خیال کرتے ہو کہ ہم لوگ حریقوں سے منفی رہیں گے۔ کیا تم کسی کے متعلق یہ خیال کرتے ہو کہ وہ منزل میں آرام کر کے سفر کرنا چاہتا ہے۔ میں نے کہا کہ ایک شتر سوار یہ ہیں۔ پھر میں نے کہا ایک شتر سوار یہ ہیں پھر تم جمع ہو گئے۔ اور ہم سب سات شتر سوار تھے۔ نبی ﷺ راستے سے بہت گئے۔ اپنادر (آرام کے لئے رکھ دیا اور فرمایا کہ ہماری نماز کا خیال رکھنا کہ کہیں سونے میں قضاۓ ہو جائے۔ سب سے پہلے جو شخص بیدار ہوا وہ سورج نکلنے کی وجہ سے بیدار ہوا۔ ہم سب لوگ گھبرا کر انھیں کھڑے ہوئے۔ آپ ﷺ نے فرمایا کہ سب لوگ سوار ہو جاؤ۔ ہم لوگ روانہ ہوئے یہاں تک کہ جب آفتاب بلند ہو گیا تو آپ اُترے وضو کا برتن مانگا جو میرے پاس تھا اور اس میں پانی تھا۔

ہم لوگوں نے وضو سے کم وضو کیا۔ اور اس (برتن) میں پچھا پانی بیج گیا۔ نبی ﷺ نے فرمایا کہ اے ابو قادہ ہمارا وضو کا یہ برتن اچھی طرح رکھنا کیونکہ اس کے لئے ایک عظیم الشان خبر ہو گی نماز کی اذان کی گئی تو نبی ﷺ نے دور کتعین فجر سے پہلے پڑھیں آپ نے اسی طرح فجر کی نماز پڑھی جس طرح آپ روزانہ پڑھا کرتے تھے۔

آپ نے فرمایا کہ سوار ہو جاؤ۔ ہم سب لوگ سوار ہو گئے۔ بعض لوگ سرگوشی کرنے لگے تو نبی ﷺ نے فرمایا: یہ کیا بات ہے کہ تم لوگ مجھے مچھوڑ کر سرگوشی کر رہے ہو۔ ہم لوگوں نے عرض کیا رسول اللہ ﷺ ہم اپنی نماز میں اپنی کوتاہی کے بارے میں سرگوشی کر رہے ہیں (جس کا وقت گزر گیا ہے اور ہم سوتے رہے)۔

فرمایا: کیا میرے اندر تمہارے لئے نمونہ نہیں ہے (یعنی جس طرح تم سے وقت فوت ہو گیا اسی طرح مجھ سے بھی فوت ہو گیا) بے شک سو جانے میں (اپنی طرف سے کوتا ہی نہیں ہے) بلکہ یہ تو مغذوری ہے کہ آنکھ ہی نہ کھلی (لیکن کوتا ہی اس شخص کی ہے جو اس نماز کو ادا نہ کرے یہاں تک کہ دوسری نماز کا وقت آ جائے۔ جو ایسا کرے (کہ وقت پرانہ پڑھ کے) تو اسے چاہیے اس وقت کی نماز جب بیدار ہو پڑھ لے۔ جب دوسرا دن ہو تو وقت پر پڑھے۔ آپ نے فرمایا کہ تمہارے خیال میں لوگوں نے کیا کیا۔ پھر فرمایا کہ لوگوں کی یہ کیفیت ہو گئی کہ وہ اپنے نبی کو نہ پا سکیں گے۔

ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما نے لوگوں کو تسلی کے لئے کہا کہ رسول اللہ ﷺ تم کو دھرم کاتے ہیں۔ آپ ایسے نہیں ہیں کہ تمہیں چھوڑ جائیں۔ لوگوں نے کہا کہ نبی ﷺ تمہارے سامنے ہیں۔ اگر تم ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما کی میرودی کرو گے تو ہدایت پاؤ گے۔

جس وقت ہر چیز گرم ہو گئی یا جس وقت وہ بن بلند ہو گیا، ہم لوگوں کے پاس پہنچے اور وہ لوگ یہ کہہ رہے تھے کہ یا رسول اللہ ﷺ ہم پیاس کے مارے مر گئے۔ آپ ﷺ نے فرمایا کہ تم پر ہلاکت نہ آئے گی۔ آپ نے قیام فرمایا، اور فرمایا کہ میرے لئے میرا چھوٹا پیالہ چھوڑ دو آپ نے وضو کا برتن مناگا۔ نبی ﷺ (چھوٹے پیالے میں پانی انڈیلے لگے اور میں لوگوں کو پلانے لگا)۔ جب لوگوں نے دیکھا کہ پانی کم ہے تو ایک دوسرے پر ٹوٹ پڑے۔ نبی ﷺ نے فرمایا کہ جماعت کے ساتھ اچھا بتاؤ کرو تم میں ہر شخص سیراب ہو جائے گا۔ نبی ﷺ انڈیلے اور میں لوگوں کو پلانے لگا۔ یہاں تک کہ میرے اور آنحضرت ﷺ کے سوا کوئی باقی نہ بچا۔ آپ نے پانی انڈیا اور مجھ سے فرمایا کہ پیو۔ عرض کی یا رسول اللہ ﷺ تاو قتیلہ آپ نہ نوش فرمائیں گے میں نہیں بیوں گا۔ تو نبی ﷺ نے فرمایا کہ قوم کا ساقی قوم کے آخر میں پیتا ہے۔ چنانچہ میں نے بھی پیا اور نبی ﷺ نے بھی نوش فرمایا۔ چنانچہ لوگ پانی کے پاس بکثرت سیراب ہو کر آئے۔

عبداللہ بن رباح نے کہا کہ میں تمہاری اس جامع مسجد میں یہ حدیث بیان کرتا ہوں۔ مجھ سے عمران بن حصین نے کہا کہ دیکھوں تو جو ان کہ تم کیونکر حدیث بیان کرتے ہو کیونکہ اس شب میں بھی ایک سوراخ تھا۔ راوی نے کہا: اے ابو نجید کیا آپ زیادہ جانتے ہیں۔ پوچھا: آپ کن لوگوں میں سے ہیں۔ میں نے کہا کہ انصار میں سے۔ انہوں نے کہا کہ تب تو آپ لوگ اپنی حدیث کو زیادہ جانتے ہیں، آپ قوم سے حدیث بیان کریجئے۔

میں نے قوم سے حدیث بیان کی تو عمران نے کہا کہ میں بھی اس شب موجود تھا اور میں نہیں سمجھتا کہ کسی نے اس حدیث کو اس طرح یاد کیا ہو جس طرح آپ نے یاد کیا ہے۔

### کھجور کے درخت سے حضور ﷺ کی پکار کا جواب:

ابن عباس رضی اللہ عنہما سے مروی ہے کہ ایک شخص نبی کریم ﷺ کے پاس آیا اور آپ سے کہا، آپ کس سبب سے نبی ہیں۔ فرمایا: اگر میں کھجور کے درخت کی کسی چیز کو دعوت کروں اور وہ میری دعوت قبول کرے تو کیا تم مجھ پر ایمان لے آؤ گے۔ اس نے کہا کہ جی ہاں۔ آپ نے اس کو دعوت کی اور اس نے آپ کی دعوت قبول کی تو وہ شخص آپ ﷺ پر ایمان لایا اور مسلمان ہو گیا۔

جابر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ ہمیں حدیثیہ میں پیاس کی شدت پیش آئی تو ہم لوگ گھر ائے ہوئے رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے۔ آپ کے سامنے ایک مٹی کی ہاذی تھی، جس میں پانی تھا۔ اس میں آپ ﷺ نے اس طرح اپنی انگلیاں پھرائیں اور فرمایا کہ بسم اللہ الو۔ پھر پانی آپ کی انگلیوں سے اس طرح نکلنے لگا کہ گویا وہ چستے ہیں۔ وہ ہم سب کو کافی ہو گیا اور سب کو پہنچ گیا۔ ہم نے پیا اور وضو کیا۔

## حضرت مقداد شیخ المحدثین کے لئے دودھ میں برکت:

المقداد سے مروی ہے کہ میں اور میرے دو ہمراہی اس کیفیت سے آئے کہ مشقت کی وجہ سے ہماری ساعت و بصارت جا پچکی تھی۔ ہم لوگ اپنے کو صاحب رسول اللہ ﷺ کے سامنے پیش کرتے تھے اور کوئی شخص ہمیں قبول نہ کرتا تھا۔ رسول اللہ ﷺ کے پاس گئے تو آپ ﷺ میں اپنے متعلقین کے پاس لے گئے۔ وہاں تین بکریاں تھیں۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ ہمارے درمیان یہی دودھ دوہ لو۔ ہم لوگ دودھ دوہ کرتے تھے اور ہر شخص اپنا حصہ پی لیتا تھا۔ رسول اللہ ﷺ کا حصہ آپ کے لئے اٹھا کر کتے۔ آپ ﷺ کو شریف لات کو شریف لاتے تھے اور اس طرح سلام کرتے تھے کہ سونے والے بیدار نہ ہوتے اور جانے والے سن لیتے۔ مسجد میں نماز پڑھ کر شربت دودھ کا حصہ تو شوش فرماتے۔

مقداد نے کہا: ایک شب میرے پاس شیطان آیا اور کہا کہ محمد ﷺ انصار کے پاس تشریف لے جاتے ہیں تو وہ لوگ آپ کو تجھہ دیتے ہیں اور ان لوگوں کے پاس آپ (ضد ریات) پا جاتے ہیں۔ آپ کو اس گھونٹ پھر دودھ کی حاجت نہیں ہے۔ لہذا تم اس کو پی جاؤ۔

وہ مجھے بزر باغ و کھانا رہا یہاں تک کہ میں نے اسے پی لیا۔ جب وہ میرے پیٹ میں پہنچ گیا اور وہ سمجھ گیا کہ اب اس دودھ پر کوئی قابو نہیں تو اس نے مجھے شرمندہ کیا اور کہا کہ تم پر افسوس ہے کیا حرکت کی کہ محمد ﷺ کا دودھ پی گئے۔ آپ تشریف لائیں گے اور اس شربت یا دودھ کو نہ دیکھیں گے تو تمہارے لئے بدعا کریں گے اور تم ہلاک ہو جاؤ گے تمہاری دنیا بھی جائے گی اور آخرت بھی جائے گی۔

مقداد نے کہا: میرے بدن پر ایک کمبل تھا کہ جب سر پر اوڑھا جاتا تھا تو قدم باہر ہو جاتے تھے اور جب قدموں پر ڈالا جاتا تھا تو سر کھل جاتا تھا۔ مجھے نیندہ آتی تھی۔ میرے دلوں ہمراہی سو گئے تھے۔ رسول اللہ ﷺ نے اپنے تشریف لائے۔ آپ ﷺ نے اسی طرح سلام کیا جس طرح آہستہ آواز سے کیا کرتے تھے۔ مسجد میں آئے اور نماز پڑھی۔ پھر شربت کے پاس آئے (برتن کو) کھولا تو اس میں سمجھنہ پایا۔ آپ نے آسمان کی طرف سر آھایا۔ میں نے اپنے دل میں کہا کہ آپ میرے لئے بدعا کریں گے اور میں ہلاک ہو جاؤں گا۔ مگر آپ ﷺ نے فرمایا: اے اللہ تعالیٰ سے کھلا جو مجھے کھلانے اور اسے پلا جو مجھے پلانے۔ میں نے اپنے کمبل کی طرف رُخ کیا اور اسے اپنے اوپر کس لیا۔ چھری لی اور بکریوں کے پاس جا کر تلاش کرنے لگا کہ ان میں کون زیادہ موٹی ہے تاکہ رسول اللہ ﷺ کے لئے ذبح کروں۔ اتفاق سے وہ سب کی سب دودھ سے بھری ہوئی تھیں۔

میں نے آنحضرت ﷺ کے متعلقین کے لئے ایسے برتن کی طرف رُخ کیا جس میں ان لوگوں کی دودھ دو بنے کی خواہش نہ تھی اس میں میں نے اتنا دودھ دوہا کر بھین برتن کے اوپر آگیا۔ رسول اللہ ﷺ کے پاس لا یا تو آپ ﷺ نے فرمایا کہ اسے مقداد کیا تم نے آج شب کو اپنے حصے کا شربت (دودھ) نہیں بیبا۔ جو اس قدر لے آئے۔ عرض کی یا رسول اللہ ﷺ! انوش فرمائیے۔ آپ ﷺ نے فرمایا۔ مجھے دیا تو میں نے کہا: یا رسول اللہ ﷺ! آپ تو ش فرمائیے۔ آپ نے تو ش فرمایا۔ پھر مجھے دیا۔ جو پچا تھا وہ میں نے پی لیا۔ جب میں سمجھ گیا کہ رسول اللہ ﷺ! اسی راب ہو گئے اور آپ ﷺ کی دعا کی برکت مجھے پہنچ گئی، تو میں اتنا ہنسا کہ

ز میں پر لوٹ گیا۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اے مقداد یہ بھی تمہاری ایک برائی ہے۔ عرض کی یا رسول اللہ ﷺ میرا یہ معاملہ ہوا، اور میں نے یہ کیا (یعنی شیطان کا واقعہ میان کر دیا)۔

آنحضرت ﷺ نے فرمایا: یہ بھی اللہ کی طرف سے ایک رحمت ہی تھی۔ کیا تم میرے قریب نہیں لائے تھے تاکہ اپنے ان دونوں بھرا جیوں کو بیدار کرو اور وہ بھی اس (دودھ) میں سے کچھ پا جائیں۔ میں نے کہا کہ تم ہے اس ذات کی جس نے آپ کو حق کے ساتھ بھیجا کہ جب آپ اسے (دودھ کو) پا گئے اور میں بھی آپ کے ساتھ پا گیا تو مجھے اس کی پرواہ نہیں کر لوگوں میں سے کس نے اسے پایا۔

### عبداللہ بن مسعودؓ کا قبول اسلام:

قاسم سے مروی ہے کہ عبد اللہ بن مسعودؓ نے فرمایا کہ میں کسی کو نہیں پہچانتا جو مجھ سے پہلے اس طرح اسلام لا یا ہو۔ ایک مرتبہ رسول اللہ ﷺ میرے پاس تشریف لائے میں اپنے متعلقین کی بکریاں (جگل میں) چارا رہتا۔ آپ ﷺ نے فرمایا: کیا تمہاری بکریوں میں دودھ ہے۔ میں نے کہا کہ نہیں۔ آپ ﷺ نے ایک بکری پکڑ لی اور اس کے تھن کو پھوٹو تو دودھ آتی آیا۔ چنانچہ میں کسی کو نہیں پہچانتا جو مجھ سے پہلے اس طرح اسلام لا یا ہو۔

### حضرت سلمان فارسیؓ کی آزادی:

سلمان سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس حاضر ہوا۔ آپ کسی صحابی کے جنازے میں تھے۔ جب مجھے آئے ہوئے دیکھا تو فرمایا کہ میرے پیچھے گھوم جاؤ۔ آپ نے اپنی چادر اتار دی۔ میں نے مہربنوت دیکھی اور اسے بوسد دیا۔ پھر میں گھوم کر آپ کے پاس آ گیا اور سامنے بیٹھ گیا۔ آپ ﷺ نے فرمایا کہ (اپنے آقا سے) مکاتیب کر لو یعنی بعد ادائے زرثیں اپنی آزادی کی دستاویز دکھادو۔

میں نے تین سو پھل دینے والی کھجور کی قلموں اور چالیس او قیہ (ڈیڑھ ہیر سے زائد) سونے پر مکاتیب کر لی۔ رسول اللہ ﷺ نے اپنے اصحاب سے فرمایا کہ اپنے بھائی کی مذکروں لوگ ایک دو دین تین قلمیں لائے تھے یہاں تک کہ تین قلمیں بمع جو گنگیں۔

عرض کی مجھے ان کے پھل لانے پر کیوں نکر قدرت ہو گی۔ آپ ﷺ نے فرمایا کہ تم جاؤ اور ان کے بونے کے لئے اپنے ہاتھ سے گڑھ کھو دو۔ میں نے گڑھ کھو دے۔ آپ ﷺ کے پاس آیا تو آپ میرے ہمراہ تشریف لائے اور انہیں اپنے ہاتھ سے رکھ دیا۔ ان میں سے ایک درخت بھی پھل دینے سے نہ بچا اور سونا (ادا کرنا) رہ گیا۔

میں جس وقت آنحضرت ﷺ کے پاس تھا تو کبوتر کے انڈے کے برابر زکوٰۃ کا سونا لایا گیا۔ آپ ﷺ نے فرمایا کہ قاری مکاتب غلام (یعنی سلمان) کہاں ہیں۔ میں انھوں کھڑا ہوا۔ آپ ﷺ نے فرمایا کہ یہ لواس میں سے ادا کر دو۔ عرض کی یہ مجھے کیونکر کافی ہو گا۔ رسول اللہ ﷺ نے اپنی زبان سے اسے چھوا۔ میں نے اس میں چالیس او قیہ (اپنے آقا کو) توں دیا اور جتنا لوگوں کو دیا تھا اتنا ہی میرے پاس نکل گیا۔

یہودی مریض کا قبول اسلام:

ابو حجر العقلي سے مروی ہے کہ میں نکل کر میئے گا تو رسول اللہ ﷺ نے جواب بکر و عمر بن حفصہ کے آگے چل رہے تھے آپ ایک یہودی پر گزرے جس کے پاس ایک دفتر تھا۔ اس میں توریت تھی۔ وہ اپنے ایک مریض بھیج کو پڑھ کر ستارہ تھا جو اس کے سامنے تھا۔

نبی ﷺ نے فرمایا اے یہودی میں تھے اس ذات کی قسم دیتا ہوں جس نے موئی ﷺ پر توریت نازل کی اور بنی اسرائیل کے لئے سندھ میں راستہ کر دیا۔ کیا تو اپنی توریت میں میری صفت و ذکر اور میرے ظہور کا مقام پاتا ہے؟ اس نے اپنے سر کے اشارہ سے کہا: نہیں۔

اس کے بھتیجے نے کہا کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ قسم ہے اس ذات کی جس نے موئی ﷺ پر توریت نازل کی اور بنی اسرائیل کے لئے سندھ میں راستہ کر دیا کہ بے شک یہ شخص اپنی کتاب میں آپ کی نعمت اور آپ کی صفت اور آپ کے ظہور کا مقام (لکھا ہوا) پاتا ہے۔ اور میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں۔ اور بے شک آپ اللہ کے رسول ہیں۔ نبی ﷺ نے فرمایا کہ اس یہودی کو اپنے ساتھی کے پاس سے اٹھا دو۔ اس نوجوان کی روح قبض کر لی گئی تو نبی ﷺ نے اس کی نمازِ جنازہ پڑھی اور اسے دفن کیا۔

رسول اللہ ﷺ ام معبد کے خیمه میں:

بنی چمع کے ایک شیخ سے مروی ہے کہ جب نبی ﷺ (دورانِ ہجرت میں) ام معبد کے پاس آئے تو دریافت فرمایا کہ ضیافت کی کوئی چیز ہے؟ ام معبد نے کہا: نہیں۔

آپ ﷺ اور ابو بکر رضی اللہ عنہ وہاں سے علیحدہ ہٹ گئے۔ شام کو ان کے بیٹے بکر یوں کو (جگلن میں سے چڑا کر) لائے۔ تو انہوں نے اپنی والدہ سے کہا کہ یہ مجھ کیسا ہے جو مجھے زور بینجا ہوا نظر آ رہا ہے۔ انہوں نے کہا کہ ایک قوم ہے جنہوں نے ہم سے مہمانی (ضیافت) طلب کی تو میں نے کہا کہ ہمارے پاس کوئی چیز ضیافت کی نہیں ہے۔

ان کے بیٹے ان حضرات کے پاس آئے اور عذر کیا کہ وہ ایک ضعیف عورت ہیں اور جس چیز کی آپ کو ضرورت ہو وہ ہمارے پاس ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جاؤ اور اپنی بکریوں میں سے ایک بکری میرے پاس لے آؤ۔ وہ گئے اور ایک بکری پکڑی جو پچھتھی۔ ان کی والدہ نے کہا کہ تم کہاں جاتے ہو۔ انہوں نے کہا کہ ان دونوں (آنحضرت ﷺ اور ابو بکر رضی اللہ عنہ) نے مجھ سے بکری مانگی ہے۔ ام معبد نے کہا کہ یہ لوگ اسے کیا کریں گے۔ بیٹے نے کہا جو چاہیں گے۔

نبی ﷺ نے اس کے تھن پر اپنا ہاتھ پھیرا تو اس کے دودھ اتر آیا۔ آپ ﷺ نے دوہا۔ یہاں تک کہ ایک بڑا پیالہ بھر گیا اور آپ ﷺ نے اسے اسی طرح دودھ سے بھرا ہوا چھوڑا جس طرح تھی۔ فرمایا کہ اسے اپنی والدہ کے پاس لے جاؤ اور بکریوں میں سے میرے پاس دوسری بکری لے آؤ۔ وہ اپنی والدہ کے پاس دودھ کا پیالہ لائے تو پوچھا، تمہیں کہاں سے مل گیا۔ انہوں نے کہا

کے فلاں بکری کا دودھ ہے۔

ام معبد نے کہایا کیونکر ہو سکتا ہے اس کے تو بھی بچے بھی نہیں ہوا۔ لات کی قسم میں اس شخص کو یہ گمان کرتی ہوں کہ وہ نئے دین والے ہیں جو کے میں تھے۔ ام معبد نے دودھ پیا، ان کے بیٹے آپ ﷺ کے پاس ایک دوسرا بکری لائے جو بچہ تھی۔ آپ ﷺ نے اس کا بھی دودھ دہا یہاں تک کہ وہ بڑا پیالہ بھر گیا اور اسے اسی طرح دودھ بھرا ہوا چھوڑا جیسی کہ وہ تھی۔ آپ نے ان سے فرمایا کہ تم بھی بیویوں نے بھی پیا۔

فرمایا میرے پاس کوئی اور بکری لاو۔ وہ اسے آپ ﷺ کے پاس لائے تو آپ ﷺ نے دوہا اور اب بکر خوش دو کو پلائیا۔ پھر فرمایا کہ میرے پاس کوئی اور بکری لاو۔ وہ اسے آپ ﷺ کے پاس لائے۔ آپ ﷺ نے دوہا اور تو ش فرمایا اور ان سب بکریوں کو اسی طرح دودھ بھرا چھوڑا، جیسی کہ وہ ہو گئی تھیں۔

#### بارگاہِ رسالت میں اونٹ کی شکایت:

حسن سے مردی ہے کہ جس وقت نبی ﷺ اپنی مسجد میں تھے ایک بھڑ کنے والا اونٹ آیا۔ اس نے اپنا سر نبی ﷺ کے آنکھ میں رکھ دیا اور بلبلانے لگا۔ نبی ﷺ نے فرمایا یہ اونٹ کہتا ہے کہ ایک شخص کا ہے جو اس کو اپنے والد کی جانب سے کھانے میں ذمہ کرنا چاہتا یہ فریاد کرنے آیا ہے۔

ایک شخص نے کہایا رسول اللہ ﷺ یہ فلاں شخص کا اونٹ ہے اور اس نے اس کے متعلق یہی ارادہ کیا ہے۔ نبی ﷺ نے اس شخص کو بلا یا اور دریافت کیا تو اس نے بتایا اس کا ارادہ اس اونٹ کے متعلق یہی ہے۔ نبی ﷺ نے اس سے سفارش فرمائی کہ وہ اسے ذمہ کرے جو اس نے منظور کر لیا۔

#### سیدہ فاطمہ علیہ السلام کے کھانے میں برکت:

جعفر بن محمد نے اپنے والد سے روایت کی کہ علی علیہ السلام نے کہا ایک رات کو ہم لوگ بغیر شب کھانا کھائے ہوئے سو گئے۔ صبح کو اٹھ کر باہر گیا۔ واپس آیا تو دیکھا فاطمہ علیہ السلام بخجیدہ تھیں۔ میں نے کہا آپ کو کیا ہوا؟ انہوں نے کہا: آج نہ تو ہم نے رات کا کھانا کھایا اور نہ دن کا کھانا کھایا اور نہ ہمارے پاس رات کا کھانا ہے۔

میں نکلا اور تلاش کیا تو کچھل گیا جس سے میں نے غلہ اور ایک درہم کا گوشت خریدا۔ فاطمہ علیہ السلام کے پاس لایا تو انہوں نے روٹی اور سالن پکایا۔ جب وہ ہانڈی پکانے سے فارغ ہوئیں تو کہا کاش آپ میرے والد کے پاس جا کر انہیں بلالاتے۔ میں رسول اللہ ﷺ کے پاس حاضر ہوا جو مسجد میں کروٹ کے بل لیٹھ ہوئے تھے اور فرمائے تھے کہ اے اللہ امیں بھوک نے پناہ مانگتا ہوں۔ میں نے کہایا رسول اللہ ﷺ! میرے ماں باپ آپ پر فدا ہوں، ہمارے پاس کھانا ہے لہذا تشریف لائیے۔ آپ ﷺ نے میرے اوپر سہارا لگایا یہاں تک کہ اندر تشریف لائے اور ہانڈی ابل رہی تھی۔

آپ ﷺ نے فاطمہ علیہ السلام سے فرمایا کہ عاشر عیا نکال کے لئے سالن نکالو۔ انہوں نے ایک پیالے میں نکالا۔ فرمایا کہ حصہ عیا نکال کے لئے سالن نکالو۔ انہوں نے ایک پیالے میں سالن نکالا۔ یہاں تک کہ انہوں نے آپ ﷺ

کی نوبیوں کے لئے سالن نکالا۔

فرمایا کہ اپنے بیٹے کے لئے اور شوہر کے لئے سالن نکالو۔ اس کی بھی تعییں کی۔

فرمایا کہ تم نکالو اور کھاؤ۔ انہوں نے سالن نکالا ہاگذی چڑھادی گئی اور وہ بھری ہوئی تھی۔ چنانچہ جتنا اللہ نے چاہا تم نے اس میں سے کھایا۔

علی ہنا سند سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے جب آپ کے میں تھے۔ خدیجہؓ کو حکم دیا کہ آپ کے لئے کھانا تیار کریں۔ علی ہنا سند سے فرمایا کہ اولاد عبد المطلب کو بلاو۔ انہوں نے چالیس آدمیوں کو بلایا۔

آپ ﷺ نے علی ہنا سند سے فرمایا کہ اپنا کھانا لھاؤ۔

علی ہنا سند نے کہا کہ میں ان لوگوں کے پاس شرید لایا جو صرف اتنا تھا کہ ایک آدمی کھالیتا مگر ان سب نے اس میں سے کھایا۔ یہاں تک کہ سیر ہو گئے۔ آپ نے فرمایا کہ ان لوگوں کو پانی پلاو۔ میں نے انہیں ایک ایسے برتن میں سے پانی پلایا جو ایک آدمی بھر کی سیرابی کا تھا۔ مگر اس میں سے سب نے پیا اور یہاں تک کہ بازاً گئے۔

#### بنوہاشم کو دعوتِ اسلام:

ابوالہب نے کہا کہ محمد ﷺ تم نے سب پر جادو کر دیا ہے۔ سب چلے گئے۔ آپ ﷺ نے کہا: ان لوگوں کو نہیں بلایا۔ چند روز کے بعد ان لوگوں کے لئے اسی طرح کھانا تیار کرایا۔ مجھے حکم دیا تو میں نے ان سب کو جمع کیا۔ انہوں نے کھایا۔ آپ نے ان لوگوں سے فرمایا کہ میں جس کام پر ہوں اس میں کون میری مدد کرے گا۔ اور میری دعوت قبول کرے گا۔ اس شرط پر کہ وہ میرا بھائی ہو اور اس کے لئے جنت ہو۔

علی ہنا سند نے کہا کہ یا رسول اللہ ﷺ ایں (مد کروں گا اور دعوت قبول کروں گا)۔ حالانکہ میں ان سب میں کم سن اور ان سب میں کمزور اور پتی پنڈ لیوں والا ہوں۔ ساری قوم خاموش رہی۔ ان لوگوں نے کہا کہ اب طالب اتم اپنے بیٹے (علیؑ) کو نہیں دیکھتے۔ ابو طالب نے کہا کہ انہیں چھوڑ دو کیونکہ وہ اپنے چچا کے بیٹے کے ساتھ خیز کرنے میں ہرگز کو تابی نہ کریں گے۔ آنکھ کا تندرست ہونا:

زید بن اسلم وغیرہ سے مروی ہے کہ (غزوہ أحد میں) قادہ بن نعمن کی آنکھ میں چوٹ آگئی اور وہ ان کے زخار پر بہہ آئی۔ رسول اللہ ﷺ نے اسے اپنے ہاتھ سے (آنکھ کے حلقت) میں لوٹا دیا۔ وہ سب سے اچھی اور سب سے زیادہ درست ہو گئی۔

#### چھڑی کا تکوار بننا:

زید بن اسلم وغیرہ سے مروی ہے کہ غزوہ بدر میں عکاشہ بن محسن کی تکوار ثبوت گئی تو رسول اللہ ﷺ نے انہیں درخت کی ایک چھڑی دے دی جو ان کے ہاتھ میں تیز چمکدا اور مضبوط تکوار بن گئی۔

## فرق رسول میں لکڑی کا رونا:

عبداللہ بن عباس سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ایک لکڑی سے جو مسجد میں تھی تکمیل کا کر خطبہ ارشاد فرماتے تھے۔ جب منبر بنایا گیا تو رسول اللہ ﷺ اس پر چڑھے۔ وہ لکڑی رونے لگی۔ رسول اللہ ﷺ نے اسے گلے لگایا تو خاموش ہو گئی۔ قرعد اندازی کا غلط ہو جانا:

زید بن اسلم وغیرہ سے مردی ہے کہ (بجالت شرک) سراقة بن مالک نے تیروں سے اس امر کے متعلق قرعد ڈالا کہ آنحضرت ﷺ (کے سے فتح کر) نکل جائیں گے یا نہیں۔ ہر مرتبہ یہی نکلا کہ آپ ﷺ (کے سے فتح کر) نہیں جائیں گے۔ وہ نبی ﷺ کی تلاش میں سوار ہوئے اور آنحضرت ﷺ کو پا گئے۔ نبی ﷺ نے دعا کی کہ ان کے گھوڑے کے پیروں جائیں۔ پیر حسن گئے۔ سراقة نے عرض کیا کہ اے محمد (ﷺ) آپ اللہ سے دعا سمجھے کہ وہ میرے گھوڑے کو چھوڑ دے تو میں آپ سے بازا جاؤں گا۔ نبی ﷺ نے فرمایا کہ اے اللہ! اگر یہ چھ ہوں تو ان کے گھوڑے کو رہا کر دے۔ چنانچہ گھوڑے کے پیروں نکل آئے۔  
باہیکاث کا معاهده دیمک نے چاٹ کھایا:

قریش کے ایک شیخ سے مردی ہے کہ جب ہاشم نے رسول اللہ ﷺ کو قریش کے خواہ کرنے پے انکار کیا تو قریش نے باہم ایک عہد نامہ لکھا کہ وہ نبی ہاشم کو نہ بینی دیں گے زمان کی بینی لیں گی۔ زمان سے کچھ خریدیں گے اور زمان کے ہاتھ فروخت کریں گے۔ زکی امر میں ان سے میل جوں کریں گے اور زمان سے بولیں گے۔

قریش نے باہم یہ عہد لکھا تو نبی ہاشم تین سال تک اپنے شعب میں (جو کے کے قریب ایک مقام ہے) محصور رہے۔ سوانح ابوالہب کے کہ وہ تو ان لوگوں کے ہمراہ شعب میں نہیں گیا، باقی عبدالمطلب بن عبد مناف کا خاندان شعب میں چلا گیا۔ جب (اس معاهدے کو) تین برس گزر گئے تو اللہ نے اپنے نبی کو عہد نامے کے مضمون پر اور اس امر پر مطلع کر دیا کہ اس میں جو ظلم و جور کا مضمون تھا اسے دیمک کھانگی باقی صرف اللہ کا ذکر رہا۔

رسول اللہ ﷺ نے ابوطالب سے بیان کیا تو ابوطالب نے کہا: اے میرے سنتجے! جو تم مجھے خبر دے رہے ہو کیا یہ چھ ہے؟ آپ ﷺ نے فرمایا: بخدا ہاں۔

ابوطالب نے اس کو اپنے بھائیوں سے بیان کیا۔ تو ان لوگوں نے ابوطالب سے کہا کہ آنحضرت ﷺ کے متعلق تمہارا کیا خیال ہے؟ ابوطالب نے کہا: بخدا آپ بھی جھوٹ نہیں بولتے ہیں۔ (اے میرے سنتجے!) تمہاری کیا رائے ہے۔ آپ ﷺ نے فرمایا کہ میری یہ رائے ہے کہ آپ لوگوں کو اپنے سے اچھے کپڑے دستیاب ہوں وہ بینی پھر سب مل کر قریش کے پاس جائیے تاکہ اس واقعہ کی خبر انہیں پہنچنے سے پہلے ہم ان سے بیان کر دیں۔

لوگ روانہ ہوئے یہاں تک کہ مسجد حرام میں پہنچے۔ انہوں نے خطیم کا قصد کیا۔ خطیم میں صرف قریش کے سن رسیدہ اور صاحب عقل و فہم لوگ بیٹھا کرتے تھے۔

اہل مجلس ان کی طرف متوجہ ہو کر دیکھنے لگے کہ یہ لوگ کیا کہتے ہیں۔ ابوطالب نے کہا کہ ہم ایک کام سے آئے ہیں اہذا

تم لوگ بھی ایک ایسے سبب سے اُسے مان لو جو تم کو بتایا جائے گا۔  
ان لوگوں نے مرجا و اہل اس کے نظرے لگائے۔ اور کہا کہ ہمارے یہاں وہ بات ہو گی جس سے تم خوش ہو گے۔ اچھا تم کیا  
چاہئے ہو۔

ابوطالب نے کہا کہ میرے سمجھنے مجھے خبر دی ہے اور انہوں نے کبھی مجھ سے غلط بات نہیں کہی کہ تمہاری اس کتاب پر  
جو تم نے لکھی ہے اللہ نے دیمک مسلط کر دی اس میں ظلم و جور و قطع رحم کے متعلق جو ضمون تھا اسے وہ چاٹ گئی صرف وہ ضمون باقی  
رہ گیا ہے جس میں اللہ کا ذکر ہے۔ اگر میرے سمجھنے پڑے ہیں تو تم لوگ اپنی بری رائے سے ہٹ جاؤ۔ اور اگر وہ جھوٹے ہیں تو میں  
انہیں تمہارے حوالے کر دوں گا۔ پھر چاہے تو تم لوگ انہیں قتل کر دینا، خواہ زندہ رکھنا۔

ان لوگوں نے کہا کہ تم نے ہمارے ساتھ انصاف کیا ہے۔ انہوں نے اس کتاب کو منگوا بھیجا۔ جب وہ لائی گئی تو  
ابوطالب نے کہا کہ اس کو پڑھو۔ لوگوں نے اسے کھولا تو اتفاق سے وہ اسی طرح تھی جیسا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا تھا کہ سوائے  
اس حصہ کے جس میں اللہ کا ذکر تھا سب کا سب دیمک کھا گئی تھی۔

سب لوگ حیران ہوئے اور شرمندگی سے سرگوں ہو گئے۔ ابوطالب نے کہا: کیا تمہیں واضح ہو گیا ہے کہ تمہیں لوگ ظلم و  
قطع رحم و بدی کے قریب تر ہو؟ کسی نے کوئی جواب نہیں دیا۔

قریش نے بنی ہاشم کے ساتھ جو بر تاذ کیا تھا اس پر چند آدمیوں نے ایک دمرے کو ملامت کی پھر یہ لوگ بہت تحفظ کے  
رو گئے۔

ابوطالب یہ کہتے ہوئے شب و اپس آئے کہ اے گروہ قریش! ہم لوگ کس بنا پر محصور و مقید ہیں۔ حالانکہ حقیقت امر  
 واضح ہو گئی ہے۔

ابوطالب اور ان کے ساتھی کعبے کے پردوں میں داخل ہوئے۔ اور کہا اے اللہ! جن لوگوں نے ہم پر ظلم کیا، ہم سے قطع  
رحم کیا اور ہماری اس چیز کو حلال سمجھ لیا جو اس پر حرام ہے اس سے ہماری مدد کر۔ یہ کہا اور واپس ہو گئے۔

#### ایک جن کا خبر دینا:

جانب وغیرہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے متعلق سب سے پہلے جو خبر مدینے میں آئی یہ تھی کہ الٰہ مدینہ میں سے ایک  
عورت کے ایک جن تالیح تھا دہ ایک پرندے کی شکل میں آیا مکان کی دیوار پر اتر اتواس عورت نے کہا کہ یہ نیچے اتر تو ہم سے بات  
کر کر ہم تھجھ سے بات کریں تو ہمیں خبر دے اور ہم تھجھے خردیں اس نے کہا تکے میں ایک نبی مبعوث ہوئے ہیں جنہوں نے زنا کو ہم پر  
حرام کر دیا اور ہمارا اقرار (چیلن) چھین لیا ہے۔

#### زمانہ بعثت و مقصد آمد مصطفیٰ:

سفیان ثوری سے مروی ہے کہ میں نے اللہ کو آیت 『وَوَجَدَكَ ضَلَالًا فَهَدَىٰكُمْ』 (لعن اللہ نے آپ کو ناواقف پایا،  
پھر اس نے ہدایت کر دی) کی تفسیر میں کہتے ہیں کہ آپ چالیس برس تک اپنی قوم کے حال پر رہے۔

انس بن حنفہ بن مالک سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنی ولادت سے چالیس برس بعد مبجوت کئے گئے۔

ابن عباس نے حنفہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ چالیس (برس) کے بعد مبجوت ہوئے تھے۔ جب انس بن مالک حنفہ سے دریافت کیا، اسے ابو حزہ! رسول اللہ ﷺ جب مبجوت ہوئے تو آپ کس شخص کی عمر کے تھے۔ انہوں نے کہا کہ آپ چالیس برس کے تھے۔ العلاء نے پوچھا پھر اس کے بعد کیا ہوا۔ انس نے جواب دیا، آپ ﷺ دس سال کے میں رہے اور دس سال مدینے میں رہے۔

ابن سعد نے کہا: انس نے کا قول ہے کہ آپ کے میں دس برس رہے اور ان کے سوا کوئی اس کوئی کہتا (سب تیرہ برس کہتے ہیں)۔

عامر سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ پر نبوت نازل ہوئی تو آپ ﷺ چالیس برس کے تھے۔ تین سال اسرائیل آپ کے ساتھ رہے۔ پھر انہیں آپ سے جدا کر لیا گیا اور جبریل ﷺ کو دس برس کے میں اور دس برس مدینے میں آپ ﷺ کی بھرت کے زمانہ میں ساتھ رکھا گیا۔ تریس سال کی عمر میں رسول اللہ ﷺ کی وفات ہو گئی۔

محمد بن سعد نے کہا: میں نے یہ حدیث محمد بن عمر نے حنفہ سے بیان کی تو فرمایا، ہمارے شہر کے اہل علم بالکل نہیں جانتے کہ اسرائیل ﷺ کے ساتھ رکھے گئے ان کے علماء اور ان میں سے علمائے سیرت کہتے ہیں کہ آپ ﷺ جب سے وہی نازل ہوئی۔ اس وقت سے آپ کی وفات تک سوائے جبریل کے کوئی فرشتہ آپ کے ساتھ نہیں رکھا گیا۔

زارہ بن ابی اوی سے مروی ہے کہ قرن ایک سو بیس برس کا ہوتا ہے جس سال رسول اللہ ﷺ مبجوت ہوئے۔ وہ وہی سال تھا جس میں بیزید بن معاویہ نے حنفہ کی وفات ہوئی۔

ابو جعفر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میں احر (سرخ) و اسود (سیاہ) کی طرف مبجوت کیا گیا ہوں۔ عبد الملک نے کہا کہ احر انسان اور اسود جن ہیں۔

حسن نے حنفہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میں ان سب کا رسول ہوں جن کو میں زندہ پاؤں اور جو میرے بعد پیدا ہوں۔

خالد بن سعدان سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میں تم لوگوں کی طرف مبجوت ہوا ہوں، اگر مجھ کو نہ مانیں تو عرب کی طرف وہ بھی مجھے نہ مانیں تو قریش کی طرف وہ بھی نہ مانیں تو بنی ہاشم کی طرف اور اگر وہ بھی نہ مانیں تو میں صرف اپنی ہی طرف (تبغیث کروں گا)۔

ابو ہریرہ نے حنفہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: مجھے تمام لوگوں کی طرف سے رسول بنایا گیا ہے اور بھی پر انیسا ختم کر دیئے گئے ہیں۔

جاہر سے مروی ہے کہ میں نے نبی ﷺ کو فرماتے سن: میں ایک ہزار نبی یا اس سے زیادہ کا ختم کرنے والا ہوں۔ انس بن مالک نے حنفہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اور فرماتے سن: میں ایک ہزار نبی یا اس سے زیادہ کا ختم کرنے والا ہوں۔

انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسالم کے بعد بھیجا گیا ہوں جن میں چار ہزار نبی نبی اسرائیل کے ہیں۔

جیب بن ابی ثابت سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میں ملت خفیہ سہلہ کے ساتھ مبعوث ہوا ہوں۔ ابو ہریرہ رضی اللہ علیہ وسالم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میں صرف اس لئے مبعوث ہوا ہوں کہ اخلاق حسن کو مکمل کر دوں۔ معبد بن خالد سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اے لوگو! میں تو محض وہ رحمت ہوں جو بطور ہدیہ بھیجی گئی ہے میں ایک قوم کی ترقی اور دوسروں کی تزییں کے لیے مبعوث ہوا ہوں۔

ابو الصاحب رضی اللہ علیہ وسالم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اے لوگو! میں تو محض وہ رحمت ہوں جو بطور ہدیہ بھیجی گئی ہے۔ مالک بن انس رضی اللہ علیہ وسالم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میں صرف اس لئے مبعوث ہوا ہوں کہ اخلاق کا حسن مکمل کر دوں۔

ابو ہریرہ رضی اللہ علیہ وسالم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا میں لوگوں سے اس وقت تک جہاد کرنے کے لئے مامور ہوا ہوں کہ وہ لا إله إلا اللہ كہیں۔ جو لا إله إلا اللہ کہے گا اس کی جان اور مال مجھ سے محفوظ ہو جائے گا۔ سوائے اس کے کہ جو اس (جان و مال کے لیے کا) حق ہو گا (تو لیا بھی جائے گا)۔ اور اس کا حساب اللہ کے ذمہ ہے (کہ وہ واقعی مسلمان ہوا یا نہیں) اس نے اپنی کتاب میں نازل فرمایا ہے اور اس قوم کا ذکر کیا ہے جس نے تکبر کیا۔ فرماتا ہے کہ:

﴿إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا إِلَهَ إِلاَ اللَّهُ يَسْتَكْبِرُونَ﴾

”وہ لوگ جو ایسے تھے کہ جب ان سے کہا جاتا تھا کہ سوائے اللہ کے کوئی معبود نہیں تو وہ تکبر کرتے تھے۔“ ابو ہریرہ رضی اللہ علیہ وسالم سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: میں لوگوں سے اس وقت تک جہاد کرنے پر مامور ہوں کہ وہ لا إله إلا اللہ کہیں۔ جب وہ اس کو کہیں گے تو اپنے جان و مال کو مجھ سے بچالیں گے سوائے اس کے کہ جو اس کا حق ہو اور ان کا حساب اللہ کے ذمہ ہے۔

### یوم بخش:

ابن عباس رضی اللہ علیہ وسالم سے مروی ہے کہ تمہارے نبی ﷺ دو شنبہ کو نبی بنائے گے۔

انس رضی اللہ علیہ وسالم سے مروی ہے کہ نبی ﷺ دو شنبہ کو نبی بنائے گے۔

ابو جعفر سے مروی ہے کہ اے امر مصان! یوم دو شنبہ کو حراء میں رسول اللہ ﷺ پر فرشتہ نازل ہوا۔ اس زمانے میں رسول اللہ ﷺ چالیس برس کے تھے جو فرشتہ آپ پر وحی لے کر نازل ہوا تھا وہ جبریل ﷺ تھے۔

### وہی سے قل چے خواب:

قادة نبی رضی اللہ علیہ وسالم سے آیت ﴿وَإِذْنَاهُ بِرُوحِ الْقَدْسِ﴾ (اور ہم نے روح القدس سے آپ کی مدد کی) کی تفسیر میں مروی

ہے کہ وہ جبریل علیہ السلام تھے۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ سب سے پہلے رسول اللہ ﷺ کے ساتھ جس وحی کی ابتداء ہوئی وہ سچے خواب تھے۔

آپ ﷺ کوئی خواب نہ دیکھتے تھے جو سفیدی صبح کی طرح پیش نہ آتا ہو۔ جب تک اللہ کو منظور ہوا اسی حالت پر رہے۔

خلوت و گوشہ نشین رہتے تھے۔ جس میں قبل اس کے کہ اپنے اعزہ و متعلقین کے پاس واپس آئیں متعدد راتیں تھائی و عبادت میں گزارتے تھے۔ پھر خدیجہؓ کے پاس واپس آتے تھے۔ اسی طرح راتوں کے لئے تو شدے لیتے تھے یہاں تک کہ یا کیک آپ ﷺ کے پاس امر حق آ گیا حالانکہ آپ ﷺ ناگوار حراء میں ہی تھے۔

ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ جس وقت رسول اللہ ﷺ اسی حالت (مذکورہ) میں تھے تو اجیاء میں قیام تھا۔ آپ

نے اپنے آسان پر ایک فرشتے کو اس کیفیت سے دیکھا کہ وہ اپنا ایک پاؤں دوسرے پاؤں پر رکھے ہوئے پکار رہا ہے یا محمدؐ! میں جبریلؐ (علیہ السلام) ہوں۔ یا محمدؐ! میں جبریلؐ ہوں۔

رسول اللہ ﷺ اور رُسَّلَ تیزی کے ساتھ خدیجہؓ کے پاس آئے۔ انہیں اس واقعے سے آگاہ کیا اور فرمایا: اے خدیجہؐ! اللہ

مجھے ان بتوں اور کاہنوں کا سالب بعض کبھی کسی چیز سے نہیں ہوا۔ میں اندریشہ کرتا ہوں کہ میں کاہن نہ ہو جاؤں۔ خدیجہؓ نے کہا ہرگز نہیں۔ اے میرے بچپا کے فرزند یہ نہ کہیے۔ اللہ آپ کے ساتھ ایسا کبھی نہ کرے گا۔ آپ

صلدرم کرتے ہیں۔ بات سچ کہتے ہیں اور امانت دار ہیں۔ آپ کے اخلاق کریم ہیں۔

پھر خدیجہؓ اور قہ بن نوقل کے پاس گئیں اور یہ گویا سب سے پہلی مرتبہ ان کے پاس گئیں۔ انہیں اس واقعے سے خبردار کیا جو رسول اللہ ﷺ کرنے بتایا تھا۔

ورقة نے کہا: بخدا تمہارے بچپا کے فرزند بیٹک سچے ہیں۔ یہ ثبوت کی ابتداء ہے بیٹک ان کے پاس ناموں اکبر (جبریلؐ) آئیں گے۔ تم ان سے کہو کہ وہ اپنے ول میں سوائے نیکی کے اور کوئی بات نہ لائیں۔

عروہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اے خدیجہؓ! میں ایک فرزند عبد اللہ! اللہ آپ کے ساتھ ایسا کرے کہ میں کاہن نہ ہو جاؤں۔ خدیجہؓ نے کہا اے فرزند عبد اللہ! اللہ آپ کے ساتھ ایسا ہرگز نہیں کرے گا۔ آپ سچ بات کہتے ہیں، امانت ادا کرتے ہیں، اور صدر حمدی کرتے ہیں۔

غالباً ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: اے خدیجہؓ! میں ایک آوازندا ہوں اور ایک نور دیکھتا ہوں۔ ذرنا ہوں کہ مجھے جنون نہ ہو جائے۔ خدیجہؓ نے کہا: اے فرزند عبد اللہ! اللہ ایسا نہیں ہے کہ آپ کے ساتھ ایسا کرے۔ وہ ورقہ بن نوقل کے پاس گئیں اور ان سے یہ واقعہ بیان کیا تو انہوں نے کہا: اگر وہ سچے ہیں تو یہ ناموں مویؐ کی طرح ناموش (فرشتہ) ہے جس کی آواز درود شنی ہے۔ وہ میری زندگی میں مسحوت ہو گئے تو میں ان کی حمایت کروں گا، مدد کروں گا۔ اور ان پر ایمان لااؤں گا۔

## پہلی وحی کا نزول:

محمد بن عبادہ بن جعفر سے مروی ہے کہ بعض علماء کو کہتے سن کہ سب سے پہلے جو وحی نبی ﷺ پر نازل ہوئی وہ یہ تھی:  
 ﴿اقرأ باسم ربك الذي خلقه ﴾ خلق الانسان من علق ﴿اقرأ و ربك الاكرم﴾ الذي علم بالقلم ﴿علم الانسان ما لم يعلم﴾

جو وحی حراء کے مقام پر نبی ﷺ پر نازل ہوئی یہ اس کا ابتدائی حصہ ہے۔ اس کے بعد مشیت الہی کے مطابق اس کا آخری حصہ بھی نازل ہوا۔

عبدی بن عبیر سے روایت ہے کہ سب سے پہلے جو بورت نبی ﷺ پر نازل گئی وہ ﴿اقرأ باسم ربك الذي خلقه﴾ ہے۔ ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ جب حراء میں رسول اللہ ﷺ پر وحی نازل ہوئی تو کچھ دن تک یہ کیفیت رہی کہ جبریل ﷺ نظر نہ آئے۔ آپ کو شدید غم ہوا۔ کبھی کوہ شیر جاتے تھے کبھی حراء اور یہ ارادہ کرتے تھے کہ اپنے آپ کو اس پر سے گرا دیں۔ رسول اللہ ﷺ انہیں پہاڑوں میں سے کسی کا ارادہ فرمار ہے تھے کہ آسمان سے ایک آوازی رسول اللہ ﷺ آواز کی گرج سے رُک گئے۔ سر اخایا تو آسمان و زمین کے درمیان جبریل ﷺ ایک کرسی پر بیٹھے ہوئے نظر آئے جو کہہ رہے تھے کہ اے محمد ﷺ آپ واقعی رسول ہیں اور میں جبریل ہوں۔ رسول اللہ ﷺ اس طرح واپس ہوئے کہ اللہ نے آپ کی آنکھیں بھٹکی کر دی تھیں اور دل مضبوط کر دیا تھا۔ اس کے بعد وحی کا تابع بندھ گیا۔

ابو بکر بن عبد اللہ بن ابی مریم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا مجھ سے کہا گیا کہ اے محمد ﷺ آپ کی آنکھ کو سونا چاہئے۔ کان کو سونا چاہئے اور قلب کو یادِ الہی کرنا چاہئے۔ چنانچہ میری آنکھ سوتی ہے، قلب یاد کرتا ہے اور کان سنتا ہے۔  
 کیفیت وحی:

عبادہ بن الصامت رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ پر جب وحی نازل ہوئی تھی تو آپ ﷺ کو تکلیف ہوتی تھی۔ چہرے کارگ بدل جاتا تھا۔

عمر مدد سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ پر وحی نازل کی جاتی تھی تو آپ ﷺ اس کی وجہ سے مدھوشی کی طرح پُر مردہ ہو جاتے تھے۔

ابوراوی الدوستی سے مروی ہے کہ میں نے نبی ﷺ پر اس وقت وحی نازل ہوتے دیکھا جب آپ اپنی سواری پر تھے۔ وہ چلاتی تھی اور اپنے ہاتھ پر سکیرتی تھی۔ مجھے مگان ہوا کہ اس کی بائیں ٹوٹ جائیں گی۔ اکثر وہ بھڑکتی تھی اپنے ہاتھ گڑو کے کھڑی ہو جاتی تھی یہاں تک کہ آنحضرت ﷺ کو غل وحی سے افاقت ہو جاتا اور آپ اس سے مثل موتی کی اڑی کے اتر جاتے تھے۔

عبد العزیز بن عبد اللہ بن ابی سلمہ نے اپنے بچا سے روایت کی کہ انہیں یہ معلوم ہوا کہ رسول اللہ ﷺ فرمایا کرتے تھے میرے پاس وحی دو طریقے سے آیا کرتی ہے۔

(۱) اسے جبریل ﷺ لاتے ہیں اور مجھے تعلیم کرتے ہیں۔ جس طرح ایک آدمی دوسرے آدمی کو تعلیم کرتا ہے۔ یہ طریقہ

جس میں مجھ سے چین چھوٹ جاتا ہے۔

(۲) میرے پاس جرس کی آواز کی طرح آتی ہے۔ یہاں تک کہ میرے قلب میں راج جاتی ہے۔ یہ وہ طریقہ ہے جس سے چین نہیں چھوٹتا۔

عائشہؓ سے مردی ہے کہ حارث بن ہشام نے عرض کیا: یا رسول اللہ ﷺ آپ کے پاس وہی کس طرح آتی ہے؟ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: کبھی تو وہ میرے پاس جرس کی جھنکار کی سی آواز میں آتی ہے اور وہ مجھ پر سب وہی سے زیادہ سخت ہوتی ہے۔ پھر وہ مجھ سے منقطع ہو جاتی ہے اور مجھے یاد ہو جاتا ہے۔ کبھی فرشتہ میرے لئے شکل بدل لیتا ہے مجھ سے کلام کرتا ہے وہ جو کچھ کہتا ہے میں اسے یاد کر لیتا ہوں۔

عائشہؓ سے فتنے کہا کہ میں نے شدید سردی کے زمانے میں آپ ﷺ پر وہی نازل ہوتے دیکھا ہے۔ انہتمام پر آپ ﷺ کی پیشانی سے پینڈھپتا ہوتا تھا۔

ابن عباسؓ سے مردی ہے کہ جب نبی ﷺ پر وہی نازل ہوتی تھی تو آپ اس کی شدت محسوس کرتے تھے۔ اسے یاد کرتے تھے اور اپنے لب ہلاتے تھے تاکہ بھول نہ جائیں۔

پھر اللہ نے آپ ﷺ پر یہ آیت نازل کی ﴿لاتحرک به لسانك لتعجل به﴾ (آپ زبان کو حرکت نہ دیجئے کہ اس کے ساتھ عجلت کریں)۔ اس کے ساتھ عجلت کریں کا مطلب یہ ہے کہ اس کے سکھنے میں عجلت کریں۔ ﴿ان علينا جمعه و قرآن﴾ (بے شک اس کا جمع کرنا اور پڑھانا ہمارے ذمہ ہے) یعنی آپ اسے بھول نہیں سکتے۔ یعنی یہ ہمارے ذمہ ہے کہ ہم اسے آپ کے سینے میں جمع کر دیں۔

ابن عباسؓ سے کہا کہ قرآنہ کا مطلب یہ ہے کہ آپ اسے پڑھیں گے۔ ﴿فاتیح قرآن﴾ (الہذا آپ ان کے پڑھنے کی پیروی کیجئے) یعنی آپ خاموش رہیے (اور جریل ﷺ کا پڑھنا سنئے)۔ ﴿ان علينا بیان﴾ یعنی ہمارے ذمہ ہے کہ ہم اسے آپ کی زبان سے بیان کراؤیں گے۔ چنانچہ رسول اللہ ﷺ مطمئن ہو گئے۔

ابن عباسؓ سے اس آیت: ﴿لاتحرک به لسانك لتعجل به ان علينا جمعه و قرآن﴾ کی تفسیر میں مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نزول وہی سے شدت محسوس کرتے تھے جس کی وجہ سے آپ اپنے لبوں کو حرکت نہ دیجئے تھے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ نے نازل فرمایا کہ ﴿لاتحرک به لسانك ... الایة﴾ آپ اس کے ساتھ اپنی زبان کو حرکت نہ دیجئے آپ کے سینے میں اس کا جمع کرنا ہمارے ذمہ ہے (جب جمع ہو جائے گا تو) پھر آپ اسے پڑھیں گے۔ ﴿فاذاقرآنہ فاتیح قرآن﴾ یعنی اسے سینے اور خاموش رہیے۔ ﴿ثم ان علينا بیان﴾ یہ ہمارے ذمہ ہے کہ آپ اسے پڑھیں گے۔ اس کے بعد جب رسول اللہ ﷺ کے پاس جریل ﷺ آتے تھے تو آپ ﷺ ان کا کلام سنتے تھے۔ جب جریل ﷺ پلے جاتے تھے تو آپ اسے اسی طرح پڑھتے تھے جس طرح آپ کو پڑھایا جاتا تھا۔

آغاز تبلیغ:

عبد الرحمن بن القاسم نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ کو حکم دیا گیا۔ آپ کے پاس جو وحی اللہ کی جانب سے آتی ہے اس کی اچھی طرح تبلیغ کریں لوگوں کو حکامِ الہی سے ندادیں اور انہیں اللہ کی طرف بلا کیں۔ آپ ابتدائے نبوت سے تین سال تک خفیہ طور پر دعوت دیتے تھے یہاں تک کہ آپ کو حکم کلادعوت دینے کا حکم ہو گیا۔

محمد سے آیت ﴿وَ مَنْ أَحْسَنَ قَوْلًا مِّنْ دُعَاءِ اللَّهِ وَعَمَلَ صَالِحًا وَقَالَ أَنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ﴾ (اس شخص سے زیادہ اچھے کلام والا کون ہے جو اللہ کی طرف دعوت دے عمل صالح کرے اور کہے کہ میں بھی مسلمان ہوں) کی تفسیر میں مردی ہے کہ وہ رسول اللہ ﷺ ہیں۔

زہری سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے خفیہ اعلانیہ اسلام کی طرف دعوت دی، نوجوان اور کمزوروں میں سے جس کو خدا نے چاہا اللہ کو مانا، یہاں تک کہ آپ پر ایمان لانے والوں کی کثرت ہو گئی آپ جو کچھ فرماتے تھے کفار قریش بھی اس کے منکرنہ تھے کہ خاندان عبدالمطلب کا یہ لڑکا آسان کی باتیں کرتا ہے۔ یہی طریقہ رہا یہاں تک کہ اللہ نے ان کے معبودوں کی بھجوکی جن کی وہ اللہ کے سوار پرستش کیا کرتے تھے۔ ان کے ان بزرگوں کی ہلاکت کا ذکر کیا جو کفر پر مر گئے تھے۔ وہ لوگ رسول اللہ ﷺ سے چوکنا ہو گئے اور آپ کے دشمن ہو گئے۔

کوہ صفا پر پہلا خطبہ:

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ جب آیت ﴿وَ إِذْ رَأَى عَشِيرَتَكَ الْاقْرَبِينَ﴾ (اور اپنے سب سے زیادہ قریب کے رشتہ داروں کو ڈرایے) نازل کی گئی تو رسول اللہ ﷺ کوہ صفا پر چڑھ گئے اور فرمایا۔ گروہ قریش۔

قریش نے کہا محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کوہ صفا پر چڑھ کر اپارتے ہیں۔ سب لوگ آئے جمع ہو گئے اور کہا کہ اے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم)! آپ کو کیا ہوا ہے؟

فرمایا کہ اگر میں تمہیں یہ خبر دوں کہ ایک لٹکرا سپاڑی کی جڑ میں ہے تو کیا تم لوگ میری تصدیق کرو گے۔ لوگوں نے کہا جی ہاں۔ آپ ہمارے نزدیک غیر تم ہیں (آپ پر کبھی کوئی تہمت کذب کی بھی نہیں لگائی گئی)۔ اور ہم نے بھی آپ کے کذب کا تجربہ نہیں کیا۔

آپ نے کہا: میں ایک عذاب شدید سے تمہیں ڈرانے والا ہوں۔ اے بنی عبدالمطلب اے بنی عبد مناف اے بنی زہرہ (یہاں تک کہ آپ ﷺ نے قبلہ قریش کی تمام شاخوں کو گنڈا) اللہ نے مجھے حکم دیا ہے کہ میں اپنے سب سے زیادہ قریبی رشتہ داروں کو ڈراؤں اور میں نہ تو دنیا کی تمہاری کسی منفعت پر قادر ہوں اور نہ آخرت کے کسی حصہ پر سوانے اس کے تھے لا الہ الا اللہ کہو۔

ابولہب کہنے لگا: تعالیٰ کا تبالٹ سائزِ الیومِ الہذا جمعتنا (ون ہجرا آپ کی برپادی ہو کیا اسی لئے آپ نے ہمیں جمع کیا تھا)۔ اللہ تبارک و تعالیٰ نے پوری سورت ﴿تَبَتَّ يَدَا آبِي لَهَبٍ﴾ نازل فرمائی۔ (ابولہب ہی کے دونوں ہاتھ تباہ ہو گئے)

یعقوب بن عتبہ سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ اور آپ کے اصحاب نے مکہ میں اسلام کو ظاہر کیا، آپ کا کام پھیل گیا، بعض نے بعض کو دعوت دی۔ ابو بکر بن عبد المطلب ایک کنارے خیہ طور پر دعوت دیتے تھے۔ سعید بن زید بھی اسی طرح کرتے تھے۔ عثمان بن عفنا بھی اسی طرح کرتے تھے۔ عمر بن عثمان علائیہ السلام دعوت دیتے تھے۔ حمزہ بن عبد المطلب و ابو عیینہ بن الحجاج بھی۔ قریش اس سے سخت غصہ ہوتی۔ رسول اللہ ﷺ کے لئے حسد و بغاوت کا ظہور ہوا۔ بعض لوگ آپ کی بدگونی کرتے تھے وہ حکلم کھلا آپ سے عداوت کرتے تھے۔ دوسرے لوگ پوشیدہ رہتے تھے حالانکہ وہ بھی اسی (عداوت و حسد کی) رائے پر تھے۔ مگر وہ لوگ رسول اللہ ﷺ کے ساتھ عداوت کرنے اور اس کا بیڑا اٹھانے سے اپنی براءت کرتے تھے۔

**وشنی اسلام:**

رسول اللہ ﷺ اور آپ کے اصحاب سے عداوت و دشمنی رکھنے والے جگہوں اور فساد کے خواہاں یہ لوگ تھے:

ابو جہل بن هشام

ابو تہب بن عبد المطلب

اسود بن عبد یغوث

حارث بن قيس جس کی ماں کا نام غیرہ تھا۔

ولید بن المغیرہ

امیہ

ابی فرزندان خلف

ابوقیس بن الفاکہ بن المغیرہ

نصر بن الحارث

مذہب بن الحجاج

عاص بن واکل

زہیر بن ابی امیہ

سائب بن صفی بن عابد

اسود بن عبد الاسد

عاص بن سعید بن العاص

عاص بن ہاشم

عقبہ بن ابی ممعیط

ابن الاصری الہنڈی جس کو اڑوی (بنت عبد المطلب) نے نکال دیا تھا۔

حکم بن ابی العاص

عذی بن الحمراء

یاں لیے کر یہ سب قریش کے ہمسایہ تھے۔

رسول اللہ ﷺ کے ساتھ جن کی عداوت انہا کو پہنچی ہوئی تھی وہ ابو جہل و ابو لهب و عقبہ بن ابی معیط تھے۔ عقبہ و شیبہ فرزندان رسیعہ و ابو سفیان بن حرب بھی اہل عداوت تھے مگر یہ لوگ رسول اللہ ﷺ کی بدگوئی نہیں کرتے تھے۔ یہ لوگ عداوت میں مثل قریش تھے۔

سوائے ابو سفیان اور حکم کے ان میں سے کوئی اسلام نہیں لایا۔

عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میں دو پڑوسیوں کے شر کے درمیان تھا۔ ابو لهب و عقبہ بن ابی معیط۔ دونوں پاخانہ لاتے تھے اور میرے دروازے پر ڈالتے تھے۔ بعض مرتبہ اسی ناپاک چیزیں ہوتی تھیں جو لوگ بچک دیتے تھے۔ میرے دروازے پر ڈال جاتے تھے۔ رسول اللہ ﷺ پاہر تشریف لاتے اور فرماتے، اے بنی عبد مناف یہ کون ساخت ہمسایگی ہے۔ پھر اسے راستے میں ڈال دیتے تھے۔

#### ابو طالب کے ساتھ قریشی و فدکی ملاقات:

عبداللہ بن العلبہ بن صیر العذری وغیرہ سے مروی ہے کہ جب قریش نے اسلام کا ظہور اور مسلمانوں کا کعبہ کے گرد بیٹھنا دیکھا تو وہ حیران ہو گئے۔ ابو طالب کے پاس آئے اور کہا: آپ ہمارے بزرگ اور ہم لوگوں میں افضل ہیں۔ ان بے وقوفوں نے آپ کے بھتیجے کے ساتھ ہو کر جو کچھ کیا ہے وہ بھی آپ نے دیکھا ہے۔ (مثلاً) ہمارے مجبودوں کو ترک کر دینا اور ان کا ہم پر طمع زنی کرنا اور ہمارے نوجوانوں کو احتجز کہنا (وغیرہ)۔

یہ (قریش کے) لوگ عمرہ بن الولید بن المغیرہ کو بھی اپنے ہمراہ لائے تھے۔ ان لوگوں نے کہا، ہم آپ کے پاس ایسے شخص کو لائے ہیں جو نسب و بھال و بہادری اور شعر کوئی میں جوان قریش ہے اسے آپ کے خواہ کرتے ہیں تاکہ اس کی مدد و میراث آپ کے لئے ہو۔ آپ اپنے بھتیجے کو ہمارے خواہ کر دیں تاکہ ہم اسے قتل کر دیں۔ یہ طریقہ خاندان کو ملانے والا اور انجام کار کے اعتبار سے بہترین ہوگا۔

ابو طالب نے کہا: واللہ تم لوگوں نے میرے ساتھ انصاف کیا نہیں۔ تم مجھے اپنا بیٹا دیتے ہو تو تاکہ میں تمہارے لئے اسے پرورش کروں اور تمہیں اپنا بھتیجادے دوں۔ تاکہ تم اسے قتل کرو۔ یہ تو انصاف نہ ہوا۔ تم لوگ مجھ سے غریب و ذلیل کا سا سودا کرتے ہو۔

ان لوگوں نے کہا: آنحضرت ﷺ کو بلا بھجو تو تاکہ ہم فیصلہ و انصاف انہیں کے پرداز کر دیں۔ ابو طالب نے آپ ﷺ کو بلا بھیجا۔ رسول اللہ ﷺ تشریف لائے۔ ابو طالب نے کہا: اے میرے بھتیجے! یہ لوگ آپ کے بچا اور آپ کی قوم کے شرفاء ہیں اور آپ سے فیصلہ کرنا چاہتے ہیں۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: تم لوگ کہو میں سنوں گا۔ ان لوگوں نے کہا: آپ ہمارے معبودوں کو چھوڑ دیجئے اور ہم لوگ آپ کو اور آپ کے معبود کو چھوڑ دیں گے۔ ابوطالب نے کہا: قوم نے آپ کے ساتھ انصاف کیا ہذا آپ ان کے فیصلے کو قبول کر جئے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: کیا تم لوگوں کی رائے ہے کہ میں تمہیں یہ قول دے دوں تو تم بھی ایک ایسے کلمے کا قول دو گے کہ اس کی وجہ سے تم سارے عرب کے مالک بن جاؤ گے اور جنم بھی تھا رے لئے اسی کو دین بنائے گا۔

ابوجہل نے کہا: یہ کلمہ تو بہت ہی نفع مند ہے آپ کے والد کی قسم ہم اسے اور اس کے سے دس کلموں کو ضرور ضرور کہیں گے۔ آپ نے فرمایا: لا الہ الا اللہ کبھو۔

وہ لوگ سخت ناخوش ہوئے اور کہتے ہوئے کھڑے ہو گئے کہ اپنے معبودوں پر سختی سے مجھے رہو بھی چیز مقصود و مراد ہے۔ کہا جاتا ہے کہ یہ کہنے والا (مجاہد ابو جہل کے) عقبہ بن ابی معیط تھا۔

ان لوگوں نے کہا کہ ہم ان کے پاس دوبارہ کبھی نہ جائیں گے اس سے بہتر کوئی بات نہیں کہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کو ذہن کے سے قتل کر دیا جائے۔

جب یہ شب گزری اور دوسرے دن کی شام ہوئی تو رسول اللہ ﷺ کے چچا قیامگاہ پر آئے مگر آپ کونہ پایا (اندیشہ ہوا کہ خدا خواستہ قریش نے آپ کو قتل تو نہیں کر دیا)۔

ابوطالب نے بھی ہاشم و بنی مطلب کے نوجوانوں کو مجع کیا اور کہا تم میں سے ہر شخص کو ایک ایک حیز تلوار لے کر میری پیروی کرنا چاہئے۔ جب میں مسجد حرام میں داخل ہوں تو تم میں ہر نوجوان کو چاہئے کہ وہ کسی بڑے سردار کے پاس بیٹھے جن میں ابو جہل بھی ہو کیونکہ اگر محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) قتل کر دیئے گئے ہیں تو (وہ ابو جہل) شر سے جدا نہیں ہے (یعنی وہ بھی اس میں ضرور شریک ہو گا)۔

نوجوانوں نے کہا ہم کریں گے۔

زید بن حارثا نے تو انہوں نے ابوطالب کو اسی حال پر پایا۔ ابوطالب نے کہا اے زید تم نے میرے بھتیجے کا پتہ بھی پایا۔ انہوں نے کہا بھی ہاں میں تو بھی ان کے ساتھ ہی تھا۔ ابوطالب نے کہا تو قتیلہ میں انہیں دیکھنے لوں اپنے گھر نہ جاؤں گا۔

زید تیزی کے ساتھ روانہ ہوئے یہاں تک کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے۔ آپ ﷺ کو وہ صفا پر ایک مکان میں تھے اور ساتھ اصحاب بھی تھے جو باہم باہم کر رہے تھے۔ زید نے آپ ﷺ کو یہ واقعہ بتایا۔ رسول اللہ ﷺ ابوجہل ابوطالب کے پاس آئے۔ انہوں نے کہا: اے میرے بھتیجے! ہاں تھے؟ اچھی طرح تو تھے؟ فرمایا: بھی ہاں۔ انہوں نے کہا کہ اپنے گھر جائیے۔

رسول اللہ ﷺ اور قریش لے گئے۔ صبح ہوئی تو ابوطالب بنی ﷺ کے پاس گئے اور آپ ﷺ کا ہاتھ پکڑ کر جاں قریش پر کھڑا کر دیا۔ ابوطالب کے ساتھ ہاشمی و مطلبی نوجوان بھی تھے۔

ابوطالب نے کہا: اے گروہ قریش! تمہیں معلوم ہے کہ میں نے کس بات کا تصدیک کیا تھا۔ ان لوگوں نے کہا نہیں۔ ابوطالب نے انہیں واقعہ بتایا اور نوجوان سے کہا کہ جو کچھ تھا رے ہاتھوں میں ہے اسے کھوں دو۔ ان لوگوں نے کھولا تو ہر شخص کے

پاس تلوار تھی۔

ابو طالب نے کہا: اللہ اگر تم لوگ آنحضرت ﷺ کو قتل کر دیتے تو میں تم میں سے ایک کو بھی زندہ نہ چھوڑتا ہے یہاں تک کہ ہم تم دونوں آپس میں فنا ہو جاتے۔ ساری قوم بھاگی اور ان میں سے تیز بھاگنے والا ابو جہل تھا۔

### ہجرت جبše اوی:

زہری سے مروی ہے کہ جب مسلمانوں کی کثرت ہو گئی، ایمان ظاہر ہو گیا اور اس کا چہ چاہونے لگا تو کفار قریش کے بہت سے لوگوں نے اپنے قبیلے کے مومنین پر حملہ کر دیا۔ ان پر غذاب کیا۔ قید کر دیا اور انہیں دین سے برکشہ کرنا چاہا۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ تم روئے زمین پر منتشر ہو جاؤ۔ عرض کی یا رسول اللہ ﷺ کہاں جائیں؟ فرمایا: یہاں۔ آپ ﷺ نے جبše (افریقہ) کی طرف اشارہ فرمایا۔ وہ آپ ﷺ کا سب سے زیادہ پسندیدہ ملک تھا جس کی جانب ہجرت کی جاتی۔ مسلمانوں کی کافی تعداد نے ہجرت کی۔ ان میں بعض وہ تھے جو اپنے ہمراہ اپنے متعلقین کو بھی لے گئے۔ اور بعض وہ تھے جو خود ہی گئے یہاں تک کہ ملک جبše میں در آئے۔

حارث بن افضل سے مروی ہے کہ مسلمان خفیہ طور پر روانہ ہوئے۔ وہ گیارہ مرد اور چار عورتیں تھیں۔ یہ لوگ شعیہ پہنچے ان میں سوار بھی تھے پیادہ بھی تھے۔ جس وقت مسلمان (ساحل تک) آئے تو اللہ نے تجارتی دو کشتیوں کو ساتھ پہنچا دیا۔ انہوں نے ان مہاجرین کو نصف دینار کے عوض میں جبše تک کے لئے سوار کر لیا۔ ان لوگوں کی روائی رسول اللہ ﷺ کی نبوت کے پانچویں سال ماہ رب جب میں ہوئی تھی۔ قریش بھی ان لوگوں کے پیچے پہنچے چلے۔ جب سمندر کے اس مقام پر آئے جہاں سے مہاجرین سوار ہوئے تھے تو ان میں سے کسی کو بھی نہ پایا۔

مہاجرین نے کہا: ہم لوگ ملک جبše میں آگئے۔ ہاں ہم بہترین ہمارے کے پڑوس میں رہے۔ ہمیں اپنے دین پر امن مل گیا۔ ہم نے اس طرح اللہ کی عبادت کی کہ نہ ہمیں ایذا اعدی کی اور نہ ہم نے کوئی ایسی بات کی جوتا گوار ہو۔

### شرکائے ہجرت جبše اوی:

محمد بن یحییٰ بن حبان سے مروی ہے کہ اس جماعت مہاجرین کے مrodول اور عورتوں کے نام یہ ہیں:

① عثمان بن عفان جن کے ہمراہ ان کی بیوی

② رقیہ بنت رسول اللہ ﷺ بھی تھیں۔

③ ابو حذیفہ بن عقبہ بن ربعہ جن کے ہمراہ ان کی بیوی

④ سہلہ بنت سہیل بن عمر بھی تھیں۔

⑤ زیر بن العوام بن بن خویلد بن اسد۔

⑥ مصعب بن عمیر بن ہاشم بن عبد مناف بن عبد الدار۔

⑦ عبد الرحمن بن حوف بن عبد الحارث بن زہرا۔

۸ ابو سلمہ بن عبد اللہ بن ہلال بن عبد اللہ بن مخزوم جن کے ہمراہ ان کی بیوی

۹ ام سلمہ بنت ابی امیہ بن المغیرہ بھی تھیں۔

۱۰ عثمان بن مظعون الحجی۔

۱۱ عامر بن ربیع العزی جو بنی عدی بن کعب کے حلیف تھے اور ان کے ہمراہ ان کی بیوی

۱۲ لیلی بنت ابی حمہ بھی تھیں۔

۱۳ ابو سبرہ بن ابی رحمہ بن عبد العزی العامری۔

۱۴ وحاطب بن عمرو بن عبد عمش۔

۱۵ وکیل بن بیضاء جو بنی الحارث بن فہر میں سے تھے۔

۱۶ عبد اللہ بن مسعود جو حلیف بنی زهرہ تھے۔

جذش سے اصحاب کی واپسی کی وجہ:

المطلب بن عبد اللہ بن خطب سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے جب قوم کا بازار ہنا دیکھا تو آپ تھا بیٹھے اور تھا طاہر فرمائی کہ کاش مجھ پر کوئی ایسی وحی نازل نہ ہوتی جو کفار کو مجھ سے پیڑا کرتی۔ رسول اللہ ﷺ اپنی قوم میں مترب اور ان کے نزدیک ہو گئے وہ لوگ آپ کے نزدیک ہو گئے۔

ایک روز کعبہ کے گرد انہیں مجالس میں سے کسی میں بیٹھے اور آپ نے ان لوگوں کو یہ پڑھ کر سنایا: ﴿وَالنَّجْمُ إِذَا هُوَ

۱۷ ﴿فَرَأَيْتَهُ الْلَّاتِ الْعَزِيزَ وَمَنَاءَ الشَّالِّةَ الْأُخْرَى﴾ تک۔ شیطان نے آپ کی زبان پر یہ دو کلمات بھی ڈال دیے

﴿تَلَكَ الْغَرَبِيقُ الْعُلُىٰ وَانْ شَفَاعَتِهِنَّ لِتَرْتَجِعِي﴾ یہ تصاویر (بت) بلند مرتبہ ہیں اور بیک ان کی شفاعت کی توقع کی جاتی ہے۔

رسول اللہ ﷺ نے یہ کلمات ادا فرمائے۔ آپ آگے بڑھے پوری سورہ پڑھی اور سجدہ کیا۔ ساری قوم مشرکین نے بھی

سجدہ کیا۔ ولید بن منیرہ نے مٹی اپنی پیشانی تک اٹھائی اور اس پر سجدہ کیا۔ وہ بہت بوڑھا تھا سجدہ کرنے پر قادر تھا۔

کہا جاتا ہے کہ جس نے مٹی لی اور سجدہ کیا اور پیشانی تک اٹھایا۔ وہ ابو الحجہ بن سعید بن العاص تھا وہ بہت بوڑھا تھا۔

بعض کہتے ہیں کہ مٹی جس نے اٹھائی وہ ولید تھا۔ کچھ لوگ کہتے ہیں کہ ابو الحجہ تھا دوسرے کہتے ہیں کہ ان دونوں نے بھی کیا تھا۔

رسول اللہ ﷺ نے جو کلمہ ارشاد فرمایا اس سے سب لوگ خوش ہو گئے اور کہا ہم خوب جانتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ زندہ کرتا ہے

اور سارتا ہے۔ وہی پیدا کرتا ہے اور رزق دیتا ہے۔ لیکن ہمارے یہ معبدوں کے بیہاں ہماری سفارش کرتے ہیں جب آپ نے

بھی ان (معبدوں) کا ایک حصہ مقرر کر دیا ہے (کہ انہیں غافل نہ مانا صرف شفیع مانا) تو ہم لوگ بھی آپ کے ساتھ ہیں۔

رسول اللہ ﷺ کو ان لوگوں کا یہ کہنا بہت ہی گراں معلوم ہوا۔ کیونکہ دراصل آپ نے یہ کلمات ہی نفرمائے تھے۔ یہ محض

راوی کا سہو ہے۔ البتہ یہ ممکن ہے کہ شیطان نے آپ کی آواز ملا کر یہ کلمات کہہ دیئے ہوں۔ اسی سورت کے شروع میں ﴿وَمَا

یَنْطَقُ عَنِ الْهُوَىٰ، إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يَوْحَى﴾ موجود ہے کہ آپ کی زبان مبارک سے وحی کے ساتھ غیر وحی تکلی ہی نہیں سکتی پھر

یہ کوئی نکر ممکن ہے کہ شیطان کی زبان کو آپ کی زبان پر قابل جائے۔ خدا خواستہ ایسا ہو تو پھر آپ کی تمام وحی میں شیطانی کلمات کی آمیزش کا شیشہ ہو سکتا ہے۔ حاشا وکلا۔

آپ بیت اللہ میں بیٹھے گئے۔ شام ہوئی تو جبریل علیہ السلام آئے۔ آپ نے ان سے اس سورت کا دور کیا۔ جبریل نے کہا کہ کیا میں آپ کے پاس یہ دونوں کلمات بھی لایا تھا۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میں نے اللہ پر وہ بات کہہ دی جو اس نے نہیں کہی تھی (یہ بھی محض وہم راوی ہے)۔ قرآن میں صاف صاف مذکور ہے کہ آنحضرت ﷺ کی طرف سے کوئی بات بغیر اس کے کہے نہیں کہہ سکتے: «ولو تقول علينا بعض الاقوabil لاخذنا منه باليمين ثم لقطعنا منه الوبتين»۔

پھر اللہ نے آپ کو یہ وحی بھیجی (جس میں یہ ظاہر کرنا مقصود ہے کہ آنحضرت ﷺ تو اپنی طرف سے ہرگز وحی بنا ہی نہیں سکتے۔ کوئی اور شخص بھی اس کا وہم و دسومنہ کرے)۔ «و ان کا دوا لیفتنونک عن الذی او حینا اليک لفتری علينا غیره و اذا لاتخذوك خلیلا الى قوله ثم لا تجعلك علينا نصیرا» (اگرچہ قریب ہے کہ یہ لوگ جو وحی ہم نے آپ کو بھیجی ہے اس سے آپ کو باز رکھنی شاکر آپ اسی وحی کے خلاف ہم پر بہتان باندھیں اور اس وقت یہ لوگ آپ کو دوست بنالیں، غیرہ وغیرہ۔ پھر آپ (ایسا واقعہ ہے نے پر) اسہار سے خلاف اپنا کوئی بددگار نہ پائیں گے)۔

یہ آیت خود بتاتی ہے کہ ایسا واقعہ ہوا نہیں بلکہ مشرکین کی خواہش تھی کہ ایسا ہو جائے مگر اللہ تعالیٰ نے پہلے ہی یہ آیت نازل کر کے ان کی امید باطل پر پانی پھیر دیا۔

ابو بکر بن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام سے مردی ہے کہ اس سجدہ کی خبر لوگوں میں اتنی شائع ہوئی کہ ملک جبشہ تک

پہنچ گئی۔

رسول اللہ ﷺ کے اصحاب کو معلوم ہوا کہ اہل مکہ نے سجدہ کیا اور اسلام لائے۔ ولید بن مغیرہ اور ابو احمد نے بھی نبی ﷺ کے پیچھے سجدہ کیا۔ اس جماعت مہاجرین نے کہا کہ جب یہی لوگ اسلام لے آئے تو اب بے میں اور کون رہ گیا۔ میں اپنے قبائل، اہل جبشہ سے زیادہ محبوب ہیں۔

یہ لوگ واحدے سے روانہ ہوئے جب کے کے اسی طرف دن کے ایک گھنٹے راہ پر تھے تو ان کی ملاقات نبی کنانہ کے چند شتر سواروں سے ہوئی۔ قریش اور ان کا حال دریافت کیا تو شتر سواروں نے کہا مُحَمَّد (علیہ السلام) نے ان کے معبدوں کا ختم کے ساتھ ذکر کیا یہ گروہ ان کا پیروکار ہو گیا۔ پھر آنحضرت ﷺ ان (معبدوں) سے برگشۂ ہو گئے تو وہ لوگ بھی ان کے ساتھ خشر کرنے لگے۔ ہم نے ان لوگوں کو اسی حالت میں چھوڑا ہے۔ اس جماعت نے ملک جبشہ کی واپسی کے بازے میں باہم مشورہ کیا۔ قرار پایا کہ اب تو پہنچ گئے۔ دیکھیں تو قریش کس حال میں ہیں جو شخص اپنے اعزہ سے تجدید ملاقات کرنا چاہے تو کر لے پھر واپس آئے۔

ابو بکر بن عبد الرحمن سے مردی ہے کہ سوائے ابن مسعود کے جو تھوڑی دیر (بیرون مکہ مکہر کر) ملک جبشہ واپس ہو گئے۔ اور

سب لوگ کے میں داخل ہوئے اور جو شخص داخل ہوا اپنے پڑوی کے ساتھ داخل ہوا۔ محمد بن عمر نے کہا کہ یہ لوگ رجب ۵ نبوی میں مکے سے نکلے تھے۔ شعبان و رمضان میں (ملک جشہ میں) مقیم رہے اور رجیدے کا واقعہ رمضان میں ہوا تھا اور یہ لوگ شوال ۵ نبوی میں آئے تھے۔

### ہجرت جشہ ثانی:

عبد الرحمن بن سابط وغیرہ سے مروی ہے کہ جب اصحاب نبی ﷺ پہلی ہجرت سے بکے میں گئے تو ان کی قوم نے سختی کی اور ان کے خاندان نے ان پر حملہ کیا ان کو سخت اذیت کا سامنا ہوا۔ رسول اللہ ﷺ نے دوبارہ ملک جشہ کی روائی کی اجازت مرحمت فرمائی اس پارروائی پہلے سے بہت زیادہ دشوار تھی۔ قریش کی طرف سے انتہائی سختی سے دوچار ہونا پڑا اور (سخت اذیت پہنچی) قریش کو جب نجاشی کا ان کے ساتھ اچھا برتاب و کرنا معلوم ہوا تو سخت نگارگز را۔

عثمان بن عفان نبی ﷺ نے کہا: یا رسول اللہ ﷺ! نجاشی کے پاس ہماری پہلی ہجرت اور یہ دوسری اس طرح ہوئی کہ آپ ہمارے ہمراہ نہیں تھے۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: تم لوگ اللہ کی طرف اور میری طرف ہجرت کرنے والے ہو جیسیں ان دونوں ہجرتوں کا ثواب ہو گا۔ عثمان نبی ﷺ نے کہا: یا رسول اللہ ﷺ! اب اتنا ہی کافی ہے۔ ہجرت کرنے والے مردوں کی تعداد تراہی تھی اور عورتیں گیارہ، قریشی سات یہودی تھیں ان مہاجرین نے ملک جشہ میں نجاشی کے بیان اچھے برتاب و میں قیام کیا۔

جب ان لوگوں نے رسول اللہ ﷺ کی ہجرت فرمانے کی خبر سنی تو تینتیس مرد اور آٹھ عورتیں واپس آگئیں، دو مردوں کے ہی میں وفات پا گئے اور ساتھ آدمی قید کر لیے گئے اور جو بیس بدر میں حاضر ہوئے۔

کے نبوی میں ربیع الاول کا مہینہ آیا تو رسول اللہ ﷺ نے نجاشی کو ایک فرمان تحریر فرمایا جس میں اسلام کی دعوت دی۔ عرو بن امیرہ الصمری کے ہمراہ روانہ کیا۔

فرمان سن کر نجاشی اسلام لایا اور کہا: اگر میں حاضر خدمت ہونے پر قادر ہوتا تو ضرور حاضر ہوتا۔ رسول اللہ ﷺ نے تحریر فرمایا کہ وہ ام حبیبہ بنت ابی سفیان بن حرب کا آپ کے ساتھ نکاح کر دیں جو اپنے شوہر عبید اللہ بن جوش کے ہمراہ ان لوگوں میں تھیں جنہوں نے ملک جشہ میں ہجرت کی تھی۔ عبید اللہ وہاں نصر انی ہو گیا اور مر گیا۔ نجاشی نے ان کا نکاح آنحضرت ﷺ کے ساتھ کر دیا اور آپ کی طرف سے چار سو دینار مہر کے دیئے جو شخص ام حبیبہ کے ولی نکاح ہوئے وہ خالد بن سعید العاص تھے۔

رسول اللہ ﷺ نے نجاشی کو تحریر فرمایا کہ آپ کے اصحاب میں سے جو لوگ ان کے پاس باقی ہیں انہیں آپ کے پاس بھیجیں اور سوار کر دیں۔

تعمیل ارشاد نبوی نجاشی نے مہاجرین کو عمر و بن امیہ الفحری کے ساتھ دو کشتوں میں سوار کر دیا۔ یہ لوگ ساحل بولا پر جس کا نام الجار بھی ہے لگر انداز ہوئے۔ سواریاں کرائے پر لیں مدینہ مبارکہ آئے۔ معلوم ہوا کہ رسول اللہ ﷺ خیر میں تشریف فرمائیں، آپ کے پاس روانہ ہو گئے۔ بارگاہ رسالت میں پہنچ تو خیر فتح ہو چکا تھا۔ رسول اللہ ﷺ نے مسلمانوں سے گفتگو فرمائی کہ ان لوگوں کو بھی اپنے (مال نیمت کے) حصوں میں شریک کر لیں، اس حکم کی سب نے تعمیل کی۔

### رسول اللہ ﷺ اپنے خاندان کے ہمراہ شعب ابی طالب میں:

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ جب قریش کو جعفر اور ان کے ہمراہیوں کے ساتھ نجاشی کا اکرام والاطاف معلوم ہوا تو بہت گراں گزار۔ رسول اللہ ﷺ اور آپ کے اصحاب پر رخت غصہ ہوئے۔ آپ کے قتل پر اتفاق کیا اور بنی ہاشم کے خلاف ایک عہد نامہ لکھا کرنے تو ان سے شادی بیا، خرید و فروخت کریں گے ذمیل جوں رکھیں گے۔

جس نے یہ عہد نامہ لکھا وہ منصور بن عکرمہ العبری تھا کہ اس کا ہاتھ شل ہو گیا۔ انہوں نے اس عہد نامے کو کبھی کے پیچ میں لٹکا دیا۔

بعض اہل علم کی رائے میں وہ عہد نامہ امام مجلس بنت حجرۃ الحظیۃ کے پاس رہا جو کہ ابو جہل کی غال تھی۔

محرم کے نبوی کی چاندرات کو شعب ابی طالب میں بنی ہاشم کا محاصرہ کر لیا گیا۔ بنی المطلب بن عبد مناف بھی شعب ابی طالب میں بھاگ آئے۔ ابو لهب نکل کر قریش سے جاتا اس نے بنی ہاشم و بنی المطلب کے خلاف قریش کو قوت پہنچائی۔

قریش نے ان لوگوں کا غلاد اور ضروری اشیاء بند کر دیں (بنی ہاشم) موسم حج کے سوانح نکلتے تھے۔ ان پر رخت مصیبت آئی۔ شعب سے بچوں کے روئے کی آوازیں سنائی دیتی تھیں، بعض قریش تو اس سے خوش ہوتے تھے اور بعض کونا گوار ہوتا تھا۔ آپ نے فرمایا کہ منصور بن عکرمہ (عہد نامہ نویس) پر جو مصیبت آئی اسے دیکھو۔

تین سال تک یہ لوگ شعب میں مقیم رہے، اللہ نے ان کے عہد نامے کی حالت پر اپنے رسول ﷺ کو مطلع کیا کہ وہ یہی نے خلوم و جور و ای مضمون کو کھالیا، جو اللہ کا ذکر کر تھا وہ رہ گیا۔

عکرمہ سے مروی ہے کہ قریش نے اپنے اور رسول اللہ ﷺ کے درمیان ایک عہد نامہ لکھا تھا۔ اور اس پر تین مہینے لگائی تھیں۔ اللہ عز وجل نے اس مضمون پر دیک کو مسلط کر دیا جو سوائے اللہ عز وجل کے نام کے سب کھا گئی۔

محمد بن عکرمہ سے مروی ہے کہ سوائے ﴿بِاسْمِ اللَّهِ﴾ کے عہد نامہ کی ہر چیز کھا گئی۔

قریش کے ایک شیخ سے مروی ہے کہ وہ عہد نامہ ان کے دادا کے پاس تھا۔ ہر چیز جو عدم تعادن کے متعلق تھی کھا لی گئی تھیں، ﴿بِاسْمِ اللَّهِ﴾ کے۔

رسول اللہ ﷺ نے ابو طالب سے اس کا ذکر کیا، ابو طالب نے اپنے بھائیوں سے بیان کیا اور سب لوگ مسجد حرام کو گئے۔

ابوطالب نے کفار قریش سے کہا، میرے بھتیجے نے خبر دی ہے اور انہوں نے ہرگز مجھ سے غلط نہیں کہا ہے کہ اللہ نے تمہارے عہد نامے پر دیک کو مسلط کر دیا ہے جو مضمون ظلم و جور یا قطع رحم کا تھا۔ اس نے کھالیا، وہی مضمون باقی رہ گیا ہے جس میں اللہ کا ذکر ہے، اگر میرے بھتیجے سچ ہیں تو تم لوگ اپنی برائی سے بازا آ جاؤ اور اگر وہ غلط کہتے ہیں تو میں انہیں تمہارے حوالے کر دوں گا۔ تم انہیں قل کرنا یا زندہ رکھنا۔

لوگوں نے جواب دیا کہ تم نے ہم سے انصاف کیا۔ عہد نامہ منگا بھیجا۔ کھولا تو اتفاق سے وہ اسی طرح تھا۔ جیسا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا تھا۔ لوگ حیران ہو کر سرگوں ہو گئے۔

ابوطالب نے کہا ہم لوگ کب تک مقید و محسور ہیں گے۔ حالانکہ معاشرے کی حقیقت ظاہر ہو گئی۔ یہ کہا اور ہمارا ہیوں کے ساتھ کبھی کے اندر گئے۔ وہاں ابوطالب نے کہا کہ اے اللہ! ہماری مدد کر اس شخص سے جو ہم پر ظلم کرے ہم سے قطع رحم کرے اور ہماری جو چیز اس پر حرام ہے اسے حلال سمجھے لوگ شعب کو واپس آ گئے۔

قریش نے جو برتا و بنی ہاشم کے ساتھ کیا تھا اس پر ان کے کچھ لوگ باہم ایک دوسرے کو ملامت کرنے لگے، یہ مظہم بن عدی اور عدی بن قیس وزمہ بن الاسود و ابو الحتری بن ہاشم وزہیر بن ابی امیہ تھے۔ ان لوگوں نے تھیار پہنے۔ بنی ہاشم و بنی المطلب کے پاس گئے اور کہا کہ اپنے اپنے مکانات کو روانہ ہو جائیں۔ ان لوگوں نے بھی کیا۔

قریش نے یہ دیکھا تو حیران ہو گئے اور سمجھ گئے کہ ہرگز ان لوگوں کو بے یار و مددگار نہ کر سکیں گے۔ شعب سے ان لوگوں کی روائی ہے نبوی میں ہوئی تھی۔

محمد بن علی سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اور آپ کے اعزہ شعب میں دوسارہ ہے حکم نے کہا کم از کم تین سال رہے۔

### طاائف کا اذیت ناک سفر:

عبداللہ بن تعلیہ بن صیر وغیرہ سے روایت ہے کہ جب ابوطالب و خدیجہؓ نے خدا بخت خویلہ کی وفات ہو گئی اور ان دونوں کی وفات کے درمیان ایک مہینہ پانچ دن کا فصل تھا تو رسول اللہ ﷺ پر دو مصیبیں جمع ہو گئیں۔

آپ گھر ہی میں رہنے لگے اور باہر نکلا کم کر دیا۔ قریش کو وہ کامیابی حاصل ہو گئی جواب تک حاصل نہ ہوئی تھی اور نہ انہیں تو قع تھی۔

ابولہب کو معلوم ہوا تو وہ آپ کے پاس آیا اور کہا اے محمد (ﷺ) آپ جہاں چاہتے ہیں جائیے جو کام آپ ابوطالب کی زندگی میں کرتے تھے۔ سمجھ لات کی قسم جب تک میں زندہ ہوں کسی کی آپ تک رسائی نہ ہو گئی۔ اہن الغیطلہ نے نبی ﷺ کو برا بھلا کہا تھا۔ ابوالہب اس کے پاس آیا اور اسے برا بھلا کہا۔ تو وہ چلاتا ہوا جا گا کہ اے گروہ قریش ابوعتبہ (ابولہب) بے دین ہو گیا۔

قریش آگئے اور ابوالہب کے پاس کھڑے ہو گئے ابوالہب نے کہا: میں نے دین عبدالمطلب کو ترک نہیں کیا۔ مگر میں ظلم سے اپنے بھتیجے کی حفاظت کرتا ہوں یہاں تک کہ یہ جس کام کا ارادہ کرتے ہیں اس کے لئے چلے جائیں۔

قریش نے کہا: تم نے اچھا کیا، خوب کیا اور صدر حرم کیا۔  
 رسول اللہ ﷺ پر روز اسی حالت پر رہے۔ آپ جاتے تھے آتے تھے قریش میں سے کوئی شخص آپ کی روک ٹوک نہ کرتا تھا۔ یہ لوگ ابوالہب سے ڈر گئے تھے۔  
 ایک روز عقبہ بن ابی معیط اور ابو جہل بن ہشام ابوالہب کے پاس آئے اور کہا کہ تمہارے سنت مجتبی نے تمہیں یہ بھی بتایا کہ (خدا کے یہاں) تمہارے والد کا تحکماً کہاں ہے۔  
 ابوالہب نے آپ سے پوچھا کہ اے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم)! عبدالمطلب کا تحکماً کہاں ہے؟ آپ ﷺ نے فرمایا: اپنی قوم کے ساتھ۔ ابوالہب کل کران دنوں کے پاس گیا اور کہا کہ میں نے آنحضرت ﷺ سے دریافت کیا تو آپ نے فرمایا: اپنی قوم کے ساتھ۔  
 ان دنوں نے کہا: آنحضرت ﷺ کا گمان یہ ہے کہ وہ دوزخ میں ہیں۔  
 ابوالہب نے کہا: اے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم)! کیا عبدالمطلب دوزخ میں جائیں گے؟ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ہاں۔ اور وہ بھی جو اس دین پر مرے جس پر عبدالمطلب مرے۔  
 ابوالہب نے کہا: واللہ میں ہمیشہ آپ کا دشمن رہوں گا۔ آپ کا یہ گمان ہے کہ عبدالمطلب دوزخ میں ہیں۔ اس نے اور تمام قریش مکنے آپ پر بختی شروع کی۔  
 محمد بن جبیر بن مطعم سے مروی ہے کہ ابو طالب کی وفات ہو گئی تو قریش نے رسول اللہ ﷺ پر دست د رازی شروع کر دی وہ آپ پر جری و گستاخ ہو گئے آپ طائف چلے گئے ہمراہ زید بن حارثہ بھی تھے۔  
 یہ روانگی شوال کے کچھ دن باقی تھے کہ رام نبوی میں ہوئی۔  
 محمد بن عزود نے ایک دوسری سند میں سے بیان کیا ہے کہ آپ دس دن تک طائف میں رہے اشراف میں سے کوئی ایسا نہ تھا جس کے پاس آپ نہ جاتے اور گفتگو نہ کرتے۔ مگر ان لوگوں نے آپ کی دعوت قبول نہ کی۔ انہیں اپنے نوجوان پر (قول دعوت کا) اندریشہ ہوا تو کہا: اے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم)! آپ ہمارے شہر سے چلے جائیے اور وہاں رہیے جہاں آپ کی دعوت قبول کر لی گئی ہو۔  
 احمدیوں کو آپ کے خلاف بھڑکا دیا وہ آپ کو پھر مارنے لگے۔ رسول اللہ ﷺ کے دنوں قدموں سے خون بہنے لگا۔ زید بن حارثہ آنحضرت ﷺ کو بچا کر اپنے اوپر رکتے تھے مگر بے سودان کے سر میں بھی متعدد زخم آئے۔  
 رسول اللہ ﷺ طائف سے واپس ہوئے۔ آپ رنجیدہ تھے کہ نہ تو کسی مژدے آپ کی دعوت قبول کی اور نہ کسی عورت نے۔ جب آپ مقامِ خلیلہ میں اترے تو رات کی نماز پڑھنے کو کھڑے ہوئے۔ جنوں کا ایک گروہ آپ کی طرف پھیر دیا گیا جن میں سات شخص اہل نصیہ میں سے تھے انہوں نے آپ کی قراءت سنیں آپ ﷺ سورہ جن پڑھ رہے تھے رسول اللہ ﷺ کو ان لوگوں کی خبر نہ ہوئی یہاں تک کہ یہ آیت نازل ہوئی:

﴿ وَ اذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نُفُرًا مِّنَ الْجِنِّ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْآنَ ﴾

”اور جب ہم نے جنوں کے ایک گروہ کو آپ کی طرف پھیر دیا تھا جو قرآن سنتے تھے۔“

چنانچہ یہ وہی لوگ تھے جو خلہ میں آپ کی طرف پھیر دیئے گئے تھے۔ آپ نے خلہ میں چند روز قیام کیا۔ زید بن حارثہ نے عرض کیا کہ آپ کیونکر قریش میں جائیے گا۔ انہوں نے تو آپ کو نکال دیا ہے۔

فرمایا اے زید، تم جو کچھ دیکھتے ہو اللہ تعالیٰ اس کو کشاش اور راہ بنانے والا ہے۔ بیک اللہ اپنے دین کا مد دگار ہے اور اپنے نبی کو غالب کرنے والا ہے۔

آپ ہر ایک پہنچ قبیلہ خزانے کے ایک شخص سے مطعم بن عدی کے پاس کھلا بھیجا کر میں تمہارے پڑوس میں داخل ہو سکتا ہوں؟ انہوں نے کہا: جی ہاں۔ فوراً اپنے لڑکے کو بلا یا اور کہا کہ ہتھیار پہن کر بیت اللہ کی دیواروں کے پاس رہو۔ میں نے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کو پناہ دی ہے۔

رسول اللہ ﷺ داخل ہوئے، آپ کے ہمراہ زید بن حارثہ بھی تھے یہاں تک کہ آپ مسجد حرام میں پہنچ گئے۔

مطعم بن عدی اپنی سواری پر کھڑے ہوئے اور مدادی کرائے گروہ قریش میں نے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کو پناہ دی ہے۔ لہذا تم میں سے کوئی شخص ان پر حملہ کر سکتے۔

رسول اللہ ﷺ مجرماً سودتک گئے۔ اسے بوسر دیا اور دو رکعت نماز پڑھ کر اپنے مکان واپس آئے۔ مطعم بن عدی اور ان کے لارکے آپ کے گرد حلقوں کے ہوئے تھے۔

### معراج نبوی ﷺ:

ابو بکر بن عبد اللہ بن ابی بدرہ وغیرہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنے رب سے درخواست کیا کرتے تھے کہ وہ آپ کو جنت و دوزخ دکھائے۔ بھرتوں سے اٹھا رہ مہینے قبل جب ۱۷ ار مصان یوم شنبہ کی شب ہوئی اور رسول اللہ ﷺ اپنے مکان میں تھا سور ہے تھے تو جریں و مکائیں ﷺ آپ ﷺ کے پاس آئے اور کہا کہ وہاں چلنے جس کی آپ نے اللہ سے درخواست کی تھی۔ دونوں آپ کو مقام ابراہیم اور زم زم کے درمیان لے گئے۔

پھر معراج (سیرہ) لائی گئے۔ وہ دیکھنے میں بڑی خوبصورت تھی۔ دونوں آپ ﷺ کو ایک ایک کر کے تمام آسمانوں پر چڑھا لے گئے۔ ان (آسمانوں) میں آپ انبیاء سے ملے۔ اور آپ سدرۃ النعمتیں تک پہنچ گئے۔ آپ کو جنت و دوزخ دکھائی گئی۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جب میں نتویں آسمان تک پہنچا تو سوائے قلموں کی آواز کے اور کچھ نہ سنتا تھا۔ آپ پہنچ نمازیں فرض کی گئیں۔ جبریل ﷺ اترے اور انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ نمازیں ان کے اوقات میں پڑھائیں۔

### شب معراج کے واقعات:

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ بھرتوں سے ایک سال قبل ۱۷ اریج الاولیٰ کی شب کو شعب سے بیت المقدس تک رسول اللہ ﷺ کو لے جایا گیا۔ آنحضرت ﷺ نے فرمایا کہ مجھے ایک چوپا یہ پرسوار کیا گیا جو قد میں گدھے اور خچر کے درمیان تھا۔

اس کے دونوں رانوں پر تھے جن سے وہ اپنے دونوں پروں کو ٹھیک کھا۔

جب میں اس کے نزدیک گیا کہ سوار ہوں تو وہ بھڑ کئے لگا۔ جبریل علیہ السلام نے اپنا ہاتھ اس کے سر پر کھا اور کہا اے براق تھے شرم نہیں آتی، واللہ محظی (صلی اللہ علیہ وسلم) سے پہلے اللہ کا کوئی بندہ تھوڑے سوار نہیں ہوا۔ جو اللہ کے نزدیک ان سے زیادہ بڑا ہو۔

وہ شرم سے پینت پینت ہو گیا اور رُک گیا کہ میں اس پر سوار ہوں۔ پھر اس نے اپنے کان ہلائے اور زمین سمیٹ دی گئی۔

یہاں تک کہ اس کا کنارہ براق کے قدم پڑنے کی آخری جگہ تھی۔ اس کی پشت اور کان دراز تھے۔

جبریل علیہ السلام میرے ساتھ اس طرح روانہ ہوئے کہ وہ مجھے چھوڑتے تھے اور نہ میں انہیں چھوڑتا تھا۔ یہاں تک کہ انہوں نے مجھے بیت المقدس پہنچا دیا۔ براق اپنے مقام پر پہنچ گیا۔ جہاں وہ کھڑا ہوتا تھا۔ جبریل علیہ السلام نے اسے باندھ دیا۔ اس جگہ رسول اللہ علیہ السلام سے پہلے تمام انبیاء کی سواری باندھی جاتی تھی۔

آپ نے فرمایا: میں نے تمام انبیاء کو دیکھا جو میرے لئے جمع کر دیے گئے تھے۔ میں نے ابراہیم و موسیٰ و عیسیٰ علیہم السلام کو دیکھا۔ خیال ہوا ضرور ان کا کوئی امام بھی ہو گا۔ جبریل علیہ السلام نے مجھے آگے کر دیا میں نے سب کے آگے نماز پڑھی اور یافت کیا تو انہوں نے کہا کہ ہم سب تو حید کے ساتھ پہنچ گئے۔

بعض اہل علم نے کہا: اس شب کو نبی علیہ السلام کم ہو گئے۔ عبدالمطلب کے لڑکے آپ کی خلاش و جستجو میں ادھر ادھر نکلے، عبار بن عبدالمطلب بھی نکلے ذہلوی تک پہنچنے تو پکارنے لگے یا محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) ایا محمد (صلی اللہ علیہ وسلم)! رسول اللہ علیہ السلام نے جواب دیا۔ لبیک (میر حاضر ہوں)۔ انہوں نے کہا: اے میرے سنتی رات سے قوم کو پریشانی میں ڈال دیا۔ کہاں تھے؟ فرمایا: میں بیت المقدس سے آہ ہوں۔ پوچھا: اسی شب میں؟ آپ علیہ السلام نے فرمایا: ہاں۔ انہوں نے کہا کہ آپ کو سوائے خیر کے کوئی اور بات تو پیش نہیں آئی۔ فرمایا: مجھے خیر کے سوا اور کوئی بات پیش نہیں آئی۔

ام ہائی بنت ابی طالب نے کہا: آپ ہمارے ہی گھر سے شب کو لے جائے گے۔ اس شب کو آپ نے عشاء کی نماز پڑھی اور سو گئے۔ جب فجر ہونے لگی تو ہم نے صبح (کی نماز) کے لئے آپ کو بیدار کر دیا۔ آپ اٹھنے نماز پڑھ لی تو فرمایا اے ام ہاذ جیسا کہ تم نے دیکھا میں نے اسی وادی میں تم لوگوں کے ساتھ عشاء کی نماز پڑھی، صبح کی نماز میں نے تم لوگوں کے ساتھ پڑھی۔

آپ اٹھنے کے باہر جائیں میں نے کہا یہ بات لوگوں سے نہ بیان کریں گا، وہ آپ کی مکملیت کریں گے اور ایذا دیر گے۔ فرمایا کہ میں ضرور ضرور ان سے بیان کروں گا۔ آپ نے لوگوں کو خیر دی وہ سنتی رات سے بھی نہیں سنی۔

رسول اللہ علیہ السلام نے جبریل علیہ السلام سے فرمایا: میری قوم میری تصدیق نہ کرے گی۔ انہوں نے کہا کہ ابو بکر بن عبد الرحمن آپ تصدیق کریں گے۔ وہی صدقیں ہیں۔

بہت سے آدمی جو نماز پڑھتے تھے اور اسلام لائے تھے فتنے میں پڑ گئے۔ آنحضرت علیہ السلام نے فرمایا کہ میں حظیم میں کھڑا ہو گیا، بیت المقدس کو میرے نے خیال میں ڈال دیا گیا۔ میں لوگوں کو اس

شانیوں کی خبر دینے لگا اور میں اسے دیکھتا جاتا تھا۔

بعض لوگوں نے کہا کہ مسجد بیت المقدس کے کتفے دروازے ہیں، میں نے اس کے دروازے شمارہ کئے تھے، مگر میں ان کی طرف دیکھتا تھا اور ایک ایک دروازہ شمار کرتا تھا۔ اس طرح لوگوں کو بتا دیا تھا۔ میں نے ان لوگوں کے قافلوں کو جو راستے میں تھے اور ان کی علامات کو بھی بتایا۔ اس کو بھی ان لوگوں نے اسی طرح پایا جس طرح میں نے انہیں بتایا تھا۔

اللہ عزوجل نے آپ پر یہ آیت نازل کی:

﴿وَمَا جعلنا الرُّفِيَا لِغَيْرِكَ ارِيقَةَ الْأَقْنَعَةِ لِلنَّاسِ﴾

”اور ہم نے جو سیر آپ کو دکھائی وہ محض لوگوں کی آزمائش کے لئے تھی۔“

یہ فرمائے علیں تھا جس کو آپ نے اپنی آنکھ سے دیکھا۔

ابو ہریرہ رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میں نے اپنے آپ کو حظیم میں اس حالت میں دیکھا کہ قریش مجھ سے رات کے چلنے کے راستے کو دریافت کرتے تھے۔ انہوں نے مجھ سے بیت المقدس کی چند اشیاء دریافت کیں، جن کو میں نے اچھی طرح یاد نہیں رکھا۔ مجھے ایسی سخت بے چینی ہوئی کہ اس سے پہلے میں کبھی ایسا بے چین نہیں ہوا تھا۔ اللہ نے بیت المقدس کو میری طرف بلند کر دیا کہ میں اسے دیکھوں وہ مجھ سے جو کچھ دریافت کرتے تھے اس کی خبر دیتا تھا۔

میں نے اپنے آپ کو انبیاء کی جماعت میں دیکھا۔ موی علیہ السلام نظر آئے جو کھڑے نماز پڑھ رہے تھے وہ مستقل مزار یا نذر اور سخت بیبے مروت آدمی تھے غصہ ور لوگوں میں سے معلوم ہوتے عیسیٰ بن مریم علیہ السلام نظر آئے جو کھڑے نماز پڑھ رہے تھے ان کے سب سے زیادہ مشاہد عروہ بن مسعود رض تھی ہیں۔ ابراہیم علیہ السلام نظر آئے جو کھڑے نماز پڑھ رہے تھے جن کے سب سے زیادہ مشاہد تمہارے ساتھی یعنی خود (آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم) ہیں۔ پھر نماز کا وقت آگیا تو میں نے ان سب کی امامت کی جب نماز سے فارغ ہوا تو مجھ سے کسی کہنے والے نہ کہا: اے محمد (علیہ السلام)! یہ مالک ہیں جو دوزخ کے منتظم ہیں۔ آپ انہیں سلام کیجھے میں ان کی طرف مڑا تو پہلے انہوں نے سلام کیا۔

زمانہ حج میں دعوت و تبلیغ:

یزید بن رومان وغیرہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ابتدائے نبوت سے تین سال تک مکہ میں پوشیدہ طور پر رہے۔ چوتھے سال آپ ﷺ نے اعلان کیا، دس سال تک لوگوں کو اس طرح اسلام کی دعوت دی کہ آپ موسیٰ حج میں ہر سال آتے تھے حاج کو ان کی منازل عکاظ و مچھہ و ذی الحجاز میں ملاش کرتے تھے اور دعوت دیتے تھے یہاں تک کہ لوگوں نے آپ کو روکا۔ آپ اپنے رب کی رسالت (بیان) پہنچاتے تھے اور ان کے لئے جنت کا وعدہ کرتے تھے کوئی شخص نہ تو آپ کی مد کرتا اور نہ آپ کی بات مانتا تھا۔

آپ قبائل میں سے ایک ایک قبیلہ کو اور ان کی میزبانوں کو دریافت فرماتے تھے اور فرماتے تھے کہ اے لوگوں! لا إلہ إلا اللہ کہو تو فلا حیاد گے۔ اس کی بدولت عرب کے مالک بن جاؤ گے اور عجمی تمہارے فرمان بردار ہو جائیں گے اور جب تم ایمان لاوے گے تو

جنت میں بادشاہ ہو جاؤ گے۔

ابوالہب آپ کے پیچھے چیچھے کہتا تھا کہ آپ کی اطاعت نہ کرنا کیونکہ یہ صابی (دین سے پھر جانے والے) اور کاذب ہیں۔ وہ لوگ بہت برقی طرح رسول اللہ ﷺ کو جواب دیتے تھے اور آپ کو ایذا پہنچاتے تھے اور کبھی تھے کہ آپ کے اہل دعیال اور کنبے والے آپ سے زیادہ واقف ہیں کیونکہ انہوں نے آپ کی نیروںی نہیں کی اور آپ سے گفتگو کرتے تھے آپ انہیں اللہ کی طرف دعوت دیتے تھے اور فرماتے تھے کہ اللہ اگر چاہتا ہے تو یہ لوگ اس طرح (مخالف) نہ ہوتے۔ (راوی کہتے ہیں کہ) ہم سے ان قبائل کا نام بتایا گیا ہے جن کے پاس رسول اللہ ﷺ کا شریف لے گئے دعوت دی اور اپنے آپ کو پیش کیا۔

بنی عامر بن صعصعہ، محارب بن حشفہ، فزارہ، غتان، مرہ حنیفہ، سلیم، عبس بن نضر بن البرکا، کندہ، کلب، حارث بن کعب، عذرہ، حضارہ (حضرموت کے رہنے والے) مگر ان میں سے کسی نے بھی دعوت قبول نہ کی۔

#### اوں و خزر رج بکا قبول اسلام:

محمد بن لبید وغیرہم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے میں جب تک مقام رہے آپ کا قیام اسی طرح رہا کہ ہر سال قبائل عرب کو دعوت دیتے۔ آپ ﷺ اپنے کو منی و عکاظ و مجذہ میں ان کے آگے بیٹھ کرتے کہ وہ آپ کو نہ کنادیں اس طرح آپ اپنے رب کا پیغام پہنچاتے اور ان کے لئے جنت کا وعدہ کرتے تھے۔

عرب کا کوئی قبیلہ ایسا نہ تھا جو آپ کو قبول کرتا، آپ کو ایذا دی جاتی تھی اور برآ بھلا کہا جاتا تھا۔ یہاں تک کہ اللہ نے اپنے دین کو غالب کرنے اپنے نبی کی مدد اور اپنے وعدہ کو پورا کرنے کا ارادہ کر لیا۔

وہ آپ کو انصار کے اس قبیلہ کے پاس لے گیا جن کے ساتھ اللہ کو فضل و کرم منظور تھا۔

آپ ان کے ایک گروہ کے پاس پہنچ جو سرمنڈ اڑا ہے تھے۔ آنحضرت ﷺ ان کے پاس بیٹھ گئے۔ انہیں اللہ کی طرف دعوت دی اور قرآن سنایا۔

انہوں نے اللہ اور اس کے رسول کی دعوت قبول کر لی اور بہت عجلت کے ساتھ وہ لوگ ایمان لائے۔ آنحضرت ﷺ کی تصدیق کی، آپ کو نہ کنادیا، مدد اور ہمدردی کی، واللہ وہ لوگ سب سے زیادہ زبان دراز (ضیح) اور سب سے زیادہ تیز توار والے تھے۔

اس امر میں اختلاف ہے کہ انصار میں سب سے زیادہ پہلے کون اسلام لایا اور دعوت قبول کی۔ اہل علم نے ایک معین شخص کو بھی بیان کیا ہے اور دو شخصوں کو بھی بیان کیا ہے۔ یہ بھی بیان کیا ہے کہ چھ شخصوں سے پہلے کوئی نہیں تھا اور یہ بھی بیان کیا ہے کہ سب سے پہلے جو ایمان لائے وہ آنحضرت اور ایمان لائے۔ ہم نے ان میں سے ہر ایک کو لکھ دیا ہے۔

ایک روایت کے مطابق کہ انصار میں سب سے پہلے جو عرض ایمان لائے وہ اسد بن زرارہ وہ کوان بن عبد قیس تھے جو کہ روانہ ہوئے تاکہ عقبہ بن ربیعہ کے پاس جائیں۔ اس نے ان دونوں سے کہا کہ ہمیں اس نمازی (یعنی آنحضرت ﷺ نے) ہر کام

سے روک دیا ہے۔ یہ دعویٰ کرتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ ہے اسد بن زرارہ و ابوالہیثم بن التیهان یثرب میں تو حید کے متعلق گفتگو کیا کرتے تھے جب ذکوان بن عبد قیس نے عتبہ کا کلام سناتا تو اسد بن زرارہ نے کہا کہ قول کرو یہ تمہارا ہی دین ہے۔ دونوں آٹھ کر رسول اللہ ﷺ کے پاس گئے آپ نے ان کے سامنے اسلام پیش کیا دونوں اسلام لائے اور مدینہ واپس آگئے۔ احمد ابوالہیثم بن التیهان سے ملے انہیں اسلام کی خبر دی۔ ارشادِ نبوی و دعوتِ حق کا ذکر کیا تو احمد ابوالہیثم نے کہا: میں بھی تمہارے ساتھ گواہی دینا ہوں کیونکہ پیش وہ رسول ہیں وہ بھی مشرف بہ اسلام ہوئے۔

کہا جاتا ہے کہ رافع بن مالک الرزقی و معاذ بن عفراء عمرہ کے لئے مکر روانہ ہوئے۔ ان دونوں سے رسول اللہ ﷺ کے معاملہ کا ذکر کیا گیا تو خدمت میں حاضر ہوئے۔ آپ ﷺ نے ان کے سامنے اسلام پیش کیا۔ دونوں اسلام لے آئے۔ یہی دونوں سب سے پہلے مسلمان تھے۔ یہ دونوں مدینہ آگئے۔ مدینہ کی سب سے پہلی مسجد جس میں قرآن پڑھا گیا مسجد بنی رُریق تھی۔

### اوسم و خزر برج کی صلح:

کہا جاتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے سے نکلے اہل یثرب کے ایک گروہ پر گزرا جو میں اتر اتحا، کل آٹھ آدمی تھے۔ بنی الحجر میں سے معاذ بن عفراء و احمد بن زرارہ بنی زریق میں سے رافع بن مالک و ذکوان بن عبد قیس، بنی سالم میں سے عبادہ بن الصامت و ابو عبد الرحمن یزید بن شبلہ بن عبد الاشہل میں سے ابوالہیثم بن التیهان خوبیلہ بنی کے حلیف تھے اور بنی عمر و بن عوف میں سے عویم بن ساعدة۔

رسول اللہ ﷺ نے ان لوگوں کے سامنے اسلام پیش کیا، یہ لوگ مسلمان ہوئے۔ آنحضرت ﷺ نے فرمایا: تم میری پشت پناہی کرو کہ میں اپنے رب کی رسالت کو (پیغام) پہنچاؤں۔

ان لوگوں نے کہا: یا رسول اللہ ﷺ! ہم اللہ اور اس کے رسول کے لئے انتہائی کوشش کرنے والے ہیں۔ خوب سمجھ لیجھ کہ ہم آپ میں بخض رکھنے والے دشمن تھے۔ پہلے سال کی جگہ بعاث ہماری ہی جنگوں میں سے ایک جنگ تھی جس میں ہم نے آپ میں خوزریزی کی تھی۔ اگر آپ ہمارے یہاں مدینے میں تشریف لائے اور ہم لوگ اسی باہمی عداوت کی حالت پر ہوئے تو ہمارا آپ پر اتفاق نہ ہو گا۔ ہمیں مہلت دیجئے کہ اپنے قبائل کے پاس واپس جائیں شاید اللہ ہم میں صلح کرادے۔ آپ سے ملاقات سال آئندہ موسمِ حج میں ہو گی۔

کہا جاتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ اس موسمِ حج میں نکلے جس میں انصار کے چھ اشخاص سے آپ ﷺ کی ملاقات ہوئی۔ آپ ان کے پاس کھڑے ہو گئے اور فرمایا: کیا تم لوگ یہود کے حلیف ہو؟ انہوں نے کہا: بھی ہاں۔ پھر آپ ﷺ نے انہیں اللہ کی طرف دعوت دی۔ اسلام پیش کیا اور قرآن کی تلاوت فرمائی۔ سب اسلام لے آئے۔ وہ لوگ یہ تھے بنی الحجر میں سے احمد بن زرارہ و عوف بن الحارث بن عفراء۔ بنی زریق میں سے رافع بن مالک۔

بنی سلمہ میں سے قطبہ بن عامر بن حدیدہ۔

بن حرام بن گعب میں سے قتبہ بن عامر بن نابی۔

بنی عبدی عدی بن سلمہ میں سے جابر بن عبد اللہ رکاب تھے اور ان سے پہلے کوئی اسلام نہ لایا تھا۔

محمد بن عمرو نے کہا: ہم نے ان لوگوں کے بارے میں جو کچھ سنائیں میں ہمارے نزدیک یہی سب سے زیادہ درست ہے اور یہی حقیقہ علیہ ہے۔

زکریا بن زید نے اپنے والد سے روایت کی کہ یہی چھ شخص تھے جن میں ابوالیشم بن الشیان تھے اس کے بعد حدیث اول ہی کا مضمون ہے۔ یہ لوگ مدینہ آئے اور اپنی قوم کو اسلام کی دعوت دی جو لوگ اسلام لائے، لائے مدینہ میں انصار کا کوئی گھرنہ بچا جس میں رسول اللہ ﷺ کا ذکر نہ تھا۔

بیعت عقبہ اولیٰ کے شرکاء گرامی:

جن میں ہمارے نزدیک کوئی اختلاف نہیں۔

عبدہ بن الصامت وغیرہ سے مردی ہے کہ جب آئندہ سال ہوا تو آپ ﷺ سے بارہ آدمی ملے یہی عقبہ اولیٰ (کہلاتا) ہے۔

ان بارہ آدمیوں میں بنی البخاری میں سے اسد بن زرارہ، عوف و معاذ تھے۔ دونوں متوخر الذکر حارث کے فرزند تھے، ان کی والدہ حضرات احصیں۔

بنی زريق میں سے ذکوان بن قیس و رافع بن مالک تھے۔

بنی عوف بن الخزرج میں سے عبدہ بن الصامت و یزید بن الشیان ابو عبد الرحمن تھے۔

بنی عامر بن عوف میں سے غباس بن عبدہ بن فضل تھے۔

بنی سلمہ میں سے عقبہ بن عامر بن نابی تھے۔

بنی سواد میں سے قطبہ بن عامر بن حدیدہ تھے۔

یہ دس آدمی تو قبیلہ خزرج کے تھے، قبیلہ اوس میں سے دو شخص تھے۔

ابوالیشم بن الشیان قبیلہ طیٰ حلیف بن عبد الاشبل میں سے تھے۔

بنی عمرو بن عوف میں سے عویم بن ساعدہ تھے۔

یہ لوگ ایمان لائے اور بیعت خواتین کی کہ اللہ کے ساتھ کوئی چیز شریک نہ کریں گے۔ چوری زنا اور قتل اولاد نہ کریں گے۔ کوئی بہتان جو دیدہ و دانستہ بنایا ہو نہ باندھیں گے۔ کسی نیک کام میں نافرمانی نہ کریں گے۔

آنحضرت ﷺ نے فرمایا: اگر تم وفا کرو گے تو تمہارے نئے جنت ہے جس نے ذرا کوئی کی تودہ اس کا محاملہ اللہ کے پرورد ہے خواہ وہ اس پر عذاب کرے خواہ معاف کر دے۔

اس زمانے میں جہاد فرض نہیں کیا گیا تھا۔ یہ لوگ مدینہ والپن گئے اللہ نے اسلام کو غلبہ دیا، اسعد بن زرارہ مدینہ میں مسلمانوں کو جماعت کی نماز پڑھایا کرتے تھے۔

اوی و خزرج نے رسول اللہ ﷺ کو لکھا کہ ہمارے یہاں کسی کو بھیج دینے کی وجہ میں قرآن پڑھائے۔ آنحضرت ﷺ نے ان لوگوں کے پاس مصعب بن عمير العبد ری کو بھیج دیا وہ اسعد بن زرارہ کے پاس اترے لوگوں کو قرآن پڑھایا کرتے تھے۔ بعض اہل علم نے روایت کی کہ مصعب ان لوگوں کو جماعت پڑھایا کرتے تھے، پھر مصعب ستر انصار کے ساتھ روانہ ہوئے۔ یہاں تک کہ موسم حج میں رسول اللہ ﷺ کے پاس پہنچ گئے۔

#### بیعت عقبہ ثانیہ میں شامل ستر (۴۰) حضرات:

زید بن رومان سے مردی ہے کہ جب حج کا وقت آگیا تو رسول اللہ ﷺ کے اسلام لانے والے اصحاب ایک دوسرے کے پاس گئے تاکہ حج کو جانے اور رسول اللہ ﷺ کے پاس پہنچنے کا ایک دوسرے سے وعدہ ہیں۔ اس زمانہ میں اسلام مدینہ میں پھیل چکا تھا۔

یہ لوگ جو ستر آدمی یا ایک دوڑا مکتے تھے اوس و خزرج کے پانچ سو آدمی کی جماعت کے ہمراہ روانہ ہوئے۔ رسول اللہ ﷺ کے پاس مکہ میں آئے۔ آنحضرت ﷺ کو سلام کیا۔ آپ نے ان لوگوں سے مٹی میں وسط ایام تحریق (از ۹ رضا ۱۳ رذی الحجر) میں نفر اول (یعنی ۱۲ رذی الحجر) کی شب کو (ملنے کا) وعدہ کیا کہ جہنم کو سکون ہو جائے۔ (یعنی بھیز کم ہو جائے) تو یہ لوگ آپ ﷺ کے پاس شعب ایمن میں پہنچ جائیں۔ جو شعب ایمن سے اترتے وقت عقبہ سے پیچے ہے اور جہاں اس زمانہ (مصنف طبقات) میں مسجد ہے۔

آپ نے انہیں حکم دیا کہ نہ قودہ کسی سونے والے کو بیدار کریں اور نہ کسی غیر حاضر کا انتظار کریں۔ سکون کے بعد یہ جماعت خفیہ طور پر ایک ایک دو دو کر کے روانہ ہوئی۔ رسول اللہ ﷺ ان لوگوں سے پہلے ہی اس مقام پر پہنچ چکے تھے۔ ہمراہ عباس بن عبدالمطلب بھی تھے۔ ان کے سوا اور کوئی نہ تھا۔ جو سب سے پہلے رسول اللہ ﷺ کو نظر آئے وہ راجح بن مالک الزرقی تھے پھر اور ستر لوگ پہنچ گئے ہمراہ دو گورنیں بھی تھیں۔

اسعد بن زرارہ نے کہا، سب سے پہلے عباس بن عبدالمطلب نے گفتگو کی۔ انہوں نے کہا: اے گروہ خزرج! محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کو تم لوگوں نے جہاں بلا یا ہے۔ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) اپنے خاندان میں سب سے زیادہ عزیز ہیں۔ ہم میں سے جوان کے قول پر ہے، ان کی حمایت کرتا ہے۔ جوان کے قول پر نہیں ہے وہ بھی باقیار حسب و شرف آنحضرت ﷺ کی حفاظت کرتا ہے۔ محمد ﷺ نے سوائے تمہارے اور سب کے قول کرنے سے انکار کر دیا۔ اگر تم لوگ صاحب قوت و شوکت ہو جنگ میں ماہر اور سارے عرب کی عداوت میں جو تم پر ایک ہی کمان سے تیز اندازی کریں گے، مستقل ہو تو اپنی رائے پر پغور کرو۔ آپس میں مشورہ کرو (کیونکہ آنحضرت ﷺ کو مدینہ میں لے جانے میں عرب سے تمہیں جنگ کرنا پڑے گی) باہم اختلاف نہ کرو، جو کچھ کرو اتحاد و اتفاق نہ کرو۔ سب سے بہتر بات وہی ہے جو سب سے زیادہ بھی ہو۔

البراء بن معروف نے جواب دیا۔ آپ ﷺ نے جو کچھ کہا ہم نے سنا۔ واللہ! ہمارے ڈلوں میں اس کے جواہوتا جو آپ کہتے ہیں تو ہم اُسے ضرور کہہ دیتے۔ ہم تو وفا صدق اور رسول اللہ ﷺ پر اپنی جانیں شارکرنا چاہتے ہیں۔

رسول اللہ ﷺ نے ان کے سامنے قرآن کی تلاوت فرمائی۔ اللہ کی طرف دعوت دی، اسلام کی ترغیب دی اور اس مقصد کو بیان کیا جس کے لئے یہ لوگ جمع ہوئے تھے۔

البراء بن معروف نے آپ کو ایمان اور تصدیق کی صورت میں جواب دیا۔ پھر عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ میں بیعت کر لجھے کیونکہ ہم لوگ اہل حلقہ ہیں جن کے ہم بزرگوں سے وارث چلا آتے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ سب سے پہلے جس نے گفتگو کی اور رسول اللہ ﷺ کی دعوت کو قبول کیا اور آپ کی تصدیق کی وہ ابوالیشم بن القیحان تھے۔

سب نے کہا ہم اس کو اموال کی مصیبت اور اشراف کے قتل پر کیے قبول کر لیں (یعنی اسلام قبول کرنے سے ہمارے جان و مال پر مصیبت آجائے گی اس لئے ہم اسے کوئی قبول کریں)۔

جب بک بک کرنے لگے تو عباس بن عبدالمطلب نے جو رسول اللہ ﷺ کا ہاتھ پکڑے ہوئے تھے کہا: اپنی آواز کو پست کرو، ہم پر جاؤں لگے ہوئے ہیں۔ اپنے من رسیدہ لوگوں کو آگے گروتا کہ تم میں سے وہی لوگ ہمارے کلام کے ذمہ دار ہوں۔ ہمیں تمہاری قوم سے بھی تمہارے خلاف اندیشہ ہے جب تم لوگ بیعت کر چکو تو اپنے اپنے مقامات پر چلے جاؤ۔ البراء بن معروف نے تقریر کی اور عباس بن عبدالمطلب کو جواب دیا۔ انہوں نے کہا: یا رسول اللہ ﷺ اپنا ہاتھ پھیلایئے (تاکہ میں بیعت کروں)۔

سب سے پہلے شخص جنہوں نے رسول اللہ ﷺ کے ہاتھ پر بیعت کی البراء بن معروف تھے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ سب سے پہلے جس نے بیعت کی وہ ابوالیشم بن القیحان یا اسعد بن زرارہ تھے پھر کل ستر آدمیوں نے بیعت کر لی۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: موی نے نبی اسرائیل میں سے بارہ نقیب لئے تھے۔ تم میں سے کوئی شخص اپنے ولی میں یہ خیال نہ کرے کہ اس کے سوا اور کو انتخاب کر لیا گیا۔ میرے لئے (نقیبوں کا) جریل ہی انتخاب کریں گے۔

انتخاب کے بعد نقیبوں سے فرمایا: تم لوگ دوسروں کے ذمہ دار ہوں، جیسا کہ حواریین عیسیٰ بن مریم ﷺ ذمہ دار تھے یا میں اپنی قوم کا ذمہ دار ہوں۔ ان لوگوں نے کہا: جی ہاں۔

قوم نے بیعت کر لی اور کامل ہو گئے، تو شیطان عقبہ پر سے ایسی بلند آواز سے چلا یا جو سنی گئی کہ اے اہل اخاشب کیا تمہیں محمد (ﷺ) اور ان کے ساتھ دو لے دین سے پھر نے والوں میں کوئی فائدہ ہے۔ جنہوں نے تمہاری جنگ پر اتفاق کر لیا ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اپنے کجادوں میں جلدی چلے جاؤ۔

عباس بن عبادہ بن نضله نے کہا: یا رسول اللہ ﷺ تم ہے اس ذات کی جس نے آپ کو حق کے ساتھ مبوث کیا، اگر آپ چاہیں تو ہم اہل منی پر اپنی تلواریں لے کے ٹوٹ پڑیں۔ حالانکہ اس شب کو سوائے (عباس بن عبادہ) کے اور کسی کے پاس تکوار نہ تھی۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ہمیں اس کا حکم نہیں دیا گیا۔ لہذا تم جلدی اپنے کجاوؤں میں چلے جاؤ۔ لوگ اپنے کجاوؤں میں منتشر ہو گئے۔

صحیح ہوئی تو ان لوگوں کے پاس قریش کی ایک جماعت اشراف گئی۔ یہ لوگ شعب الانصار میں داخل ہوئے اور کہا اے گروہ خزر ج ہمیں معلوم ہوا کہ تم لوگ کل شب کو ہمارے ساتھی (آنحضرت ﷺ) سے ملے تھے نے ان سے ہمارے ساتھ جنگ پر بیعت کی ہے۔ عرب میں جتنے قبیلے خدا ہیں کسی کے ساتھ ہم لا نا اس قدر برائیں جانے جس قدر تم سے جنگ کو کروہ سمجھتے ہیں۔ قبیلہ خزر ج کے مشرکین میں سے جو لوگ وہاں تھے بدی تیزی سے اللہ کی قسم کھانے لگے کہ ایسا نہیں ہوا۔ اور ہمیں تو اس کا علم بھی نہیں۔ ابن ابی کعبہ نے لگے یہ محض باطل ہے نہ ایسی کوئی بات ہوئی ہے نہ میری قوم بغیر میرے حکم ایسا کرے گی۔ میں یہ رب میں ہوتا تو مجھ سے ضرور مشورہ کرتے (پھر یہاں کون سا امر مانع تھا)۔

قریش ان لوگوں کے پاس سے واپس چلے گئے۔ البراء بن معروف نے کوچ کیا وہ مقام بطن یاچ میں آئے اور اپنے مسلمان ساتھیوں سے مل گئے۔

قریش ان لوگوں کو ہر طرف تلاش کرنے لگے مگر مدینے کے راستوں سے آگئے نہ ہو ہے (یعنی صرف انہیں راستوں پر تلاش کرتے رہے)۔ (جستجو کے لئے) گروہ مقرر کردیتے اتفاق سے سعد بن عبادہ کو پا گئے کجاوہ کی رشتے سے ان کا ہاتھ گردن میں باندھ دیا، انہیں مارنے لگے بال (پٹے) جو کان کی لوٹک دراز تھے۔ گھسنے لگا اس طرح کمک میں لائے۔

سجد کے پاس مطعم بن عدی اور خارث بن امیہ بن عبد شمس آئے دونوں نے مل کر ان لوگوں کے ہاتھ سے چھڑایا۔ انصار نے سعد بن عبادہ کو نہ پایا تو ان کے پاس واپس جانے کا مشورہ کیا۔ اتفاق سے سعد انہیں نظر آگئے ساری جماعت نے مدینے کی طرف کوچ کیا۔

### ہجرت سے قبل رسول اللہ ﷺ کی میں زندگی:

سعید بن الحسین سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ پر قرآن نازل ہوا تو آپ جنتا لیں برس کے تھے اور آپ دس برس مکہ میں زیارت کیے۔

انس بن مالک حدیث سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے میں دس برس رہے۔

عاشرہ وابن عباس رضی اللہ عنہما سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے میں دس برس اس طرح رہے کہ آپ پر قرآن نازل ہوتا رہا اور مدینے میں دس برس رہے۔

یزید بن ابی حبیب سے مروی ہے کہ جب ﷺ کے میں دس برس رہے وہاں سے صرف میں نکلے اور ربیع الاول میں مدینہ آئے۔ ابن عباس رضی اللہ عنہما سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ مکہ میں پندرہ برس رہے میں سات برس تک آپ روشنی و نور دیکھتے اور آواز سنتے رہے۔ آٹھ برس تک آپ پر وحی نازل ہوتی رہی اور مدینے میں آپ دس برس رہے۔

سعید بن جبیر سے مروی ہے کہ ایک شخص ابن عباس رض کے پاس آیا اور کہا کہ رسول اللہ ﷺ پر دس برس مکہ میں اور دس برس مدینے میں وحی نازل کی گئی۔ ابن عباس رض نے کہا: یہ کون کہتا ہے؟ کے میں آپ پر پندرہ سال تک یا اس سے زیادہ وحی نازل کی گئی۔

ابور جاء سے مروی ہے کہ میں نے حسن سے سنا کہ انہوں نے یہ آیت پڑھی: ﴿وَقَرَأَنَا فِرْقَنَاهُ لِتَعْرَأَهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مَكْثٍ وَنَزْلَنَاهُ تَنْزِيلًا﴾ اور قرآن کوہم نے جدا جدا کر دیا ہے تاکہ آپ اسے ٹھہر ٹھہر کر لوگوں کو سنا سکیں اور ہم نے اسے تھوڑا تھوڑا نازل کیا ہے۔ حسن رض نے کہا اللہ تعالیٰ وہاں (کے میں) قرآن کے بعض حصے کو بعض سے پہلے نازل کرتا تھا اس لئے کہ اسے معلوم تھا کہ یہ لوگوں میں قائم رہے گا۔

حسن رض بیان کرتے تھے ہمیں معلوم ہوا ہے کہ قرآن کے اول و آخر کے درمیان اخخارہ سال کا فاصلہ تھا۔ آٹھ سال تک آپ پر کئے میں قبل اس کے کہ بھرت فرمائیں نازل ہوتا ہا اور دس برس تک مدینے میں۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ مسجودت ہونے کے بعد رسول اللہ ﷺ کے میں تیرہ برس تک مقیم رہے کہ آپ پر وحی نازل ہوتی رہی پھر آپ کو بھرت کا حکم دیا گیا۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے میں تیرہ برس رہے۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے میں تیرہ برس تک اس طرح رہے کہ آپ پر وحی نازل ہوتی رہی۔

### اہل ایمان کو بھرت مدینہ کی اجازت:

عائشہ رض سے مروی ہے کہ جب ستر انصار رسول اللہ ﷺ کے پاس سے واپس گئے۔ تو آپ کا دل خوش ہو گیا، اللہ نے آپ کے لئے خاص بنا دیئے۔ ایک جنگجو بہادر اور ذی استعداد قوم تباہ کر دی۔

مشرکین کی جانب سے مسلمانوں پر سخت مصیبت نازل ہونے لگی۔ کیونکہ انہیں ان کی روانگی کا علم ہو گیا تھا۔ قریش نے آپ کے اصحاب کو ضيق میں کر دیا۔ ان کی توہین و تذلیل کرنے لگے گالیاں دیتے اور طرح طرح سے ایذا اور رسانی کے درپے ہوتے جس کی مثال پہلے نہ تھی۔

اصحاب نے شکایت کی اور آپ سے بھرت کی اجازت مانگی۔ فرمایا: مجھے تمہارا دار بھرت خواب میں دکھایا گیا ہے۔ مجھے دو پتھر میں زمینوں کے درمیان ایک شورہ والی بھجور کے باع کی زمین دکھائی گئی ہے؛ اگر (مقام) سرا شورہ اور بھجور والا ہوتا تو میں کہتا کہ یہی وہ ہے (جو مجھے خواب میں دکھایا گیا ہے)۔

آپ چند روز تک بھرے رہے۔ پھر خوش خوش اپنے اصحاب کے پاس آگئے اور فرمایا مجھے تمہارے دار بھرت کی خبر دی گئی ہے وہ یہ رب ہے جو جانا چاہے وہیں جائے۔

یہ جماعت باہم موافق و ہمدردی کے ساتھ مصروف بر تیاری ہوئی اپنی روانگی کو پوشیدہ رکھا۔

رسول اللہ ﷺ کے اصحاب میں سب سے پہلے جو مدینہ آئے وہ ابو سلمہ بن عبد اللہ تھے ان کے بعد عاصم بن زمعہ آئے۔

ہر اہن کی بیوی ملیٰ بنت ابی شہید بھی تھیں جو سب سے پہلی شتر سوار خاتون تھیں کہ مدینہ میں آئیں۔ اصحاب گروہ گروہ آنے لگے۔ انصار کے یہاں ان کے مکانوں میں اترتے۔

النصار نے ان کو مسکنا دیا، ان کی مدد کی اور رسول اللہ ﷺ کے تشریف لانے سے پہلے سالم مولائے ابی عذیفہ قبائل مہاجرین کی امامت کرتے تھے۔

جب مسلمان مدینہ روانہ ہو گئے تو قریش کو ان پر حرص آئی اور سخت غصہ ہوئے ان فوجوں پر جو چلتے گئے تھے بہت طیش آیا۔

النصار کے ایک گروہ نے عقبہ آخڑہ میں رسول اللہ ﷺ سے بیعت کی تھی۔ وہ مدینہ والیں آگئے تھے۔ جب مہاجرین اولین قباء آگئے تو یہ انصار رسول اللہ ﷺ کے پاس کے گئے اور آپ کے اصحاب بکے ساتھ بھرت کر کے آئے ہیں وہ لوگ ہیں جو مہاجرین انصار کہلاتے۔

ان کے نام یہ ہیں: ذکوان بن عبد قیس و عقبہ بن وہب و بن کلبد و عباس بن عبادہ بن نحلہ و زیاد بن لبید۔ تمام مسلمان مدینہ چلتے گئے۔ کوئی بھی کمہ میں رواگی سے نہ پچا، سوائے رسول اللہ ﷺ و ابو بکر و علی رضی اللہ عنہما کے یا جو فتنہ میں ذال دیا گیا تھا اور قید کر دیا گیا تھا یا مر یعنی یا ضعیف تھا۔

## آغازِ هجرت

### قتل کی سازش:

نراقوہ بن حشم وغیرہ سے روایت ہے کہ مشرکوں نے جب دیکھا کہ مسلمانوں نے اپنی عورتیں اور بچے قبائل اوس وغیرہ کے ہاں ( مدینہ شریفہ ) میں بیج دیئے تو سمجھ گئے کہ یہ صاحب اثر لوگ ہیں، اب رسول اللہ ﷺ بھی وہیں چلے گئے۔ سب کے سب دارالندوہ میں جمع ہوئے جتنے داش مندا اور خاصاب الرائے تھے سب نے شرکت کی کہ آنحضرت ﷺ کے معاملہ میں باہم مشورہ کریں۔

نجد کے ایک بڑے بوڑھے کی شکل میں ایک شخص یہاں آیا تکوار لک رہی تھی موٹے بھونٹے کپڑے پہننے تھے۔ رسول اللہ ﷺ کے متعلق بحث چھڑی ہر شخص نے اپنی رائے کے مطابق مشورہ دیا۔ ہر ایک کی رائے کو ایسیں رد کرتا تھا، کسی کی رائے کو پسند نہ کیا۔

ابو جہل نے کہا کہ میری رائے یہ ہے کہ ہم قریبی کا ایک ایک شخص لے لیں جو بہادر اور دلیر ہو۔ پھر اسے ایک تیز تواردے دیں تاکہ یہ سبل کر مل ایک شخص کے آنحضرت ﷺ کو ماریں تاکہ آپ کا خون تمام قبائل میں تقسیم ہو جائے اور نبی عبد مناف کی بھی سمجھ میں نہ آئے گا کہ اس کے بعد کیا کریں۔ وہ نجدی (المیں) کہنے لگا اس نوجوان (ابو جہل) کی خوبی اللہ ہی کے لئے ہے واللہ رائے تو یہی صاحب ہے ورنہ پھر کچھ بھی نہیں ہو سکتا۔

اس بات پر اتفاق کر کے سب لوگ منتشر ہو گئے۔ جب تیل رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے، آپ کو اس خبر سے آگاہ کیا اور مشورہ دیا کہ اس شب کو آپ اپنی خواہاں میں نہ سوئیں رسول اللہ ﷺ ابو بکر بن عبد الله کے پاس آئے اور فرمایا کہ اللہ نے مجھے روانگی کی اجازت دے دی ہے۔ ابو بکر بن عبد الله نے فرمایا رسول اللہ ﷺ (میری) ہمارا ہی؟ آپ نے فرمایا: ہاں۔

ابو بکر بن عبد الله نے کہا کہ میرے ماں باپ آپ پر ندا ہوں، میری ان دوساروں میں سے ایک آپ لے لیجئے، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ بے قیمت اول گاں

ابو بکر بن عبد الله نے ان دونوں سواریوں کو نبی قیشر کے مویشی میں سے آٹھ سو درہم میں خریدا تھا۔ رسول اللہ ﷺ نے ان میں سے ایک لے لی جس کا نام قصواء تھا۔

آپ ﷺ نے علی بن ابی طالب کو حکم دیا کہ اس شب کو وہ آپ کی خواہاں میں سوئیں۔ علی بن ابی طالب سوئے انہوں نے ایک سرخ حضری چادر جس میں رسول اللہ ﷺ سویا کرتے تھے اور وہی۔

## کاشانہ نبوی کا محاصرہ:

قریش کا یہ گروہ جمع ہو گیا جو دروازہ کی درزوں سے جماں رہے تھے۔ آپ ﷺ کی گھات میں تھے اور آپ کو پکڑنے کا ارادہ کر رہے تھے۔ باہم مشورہ کر رہے تھے کہ بستر پر یعنی والے پر کون حملہ کرے۔ اسی اثناء میں رسول اللہ ﷺ برآمدہ ہوئے۔ وہ سب اگرچہ دروازہ پر بیٹھے ہوئے تھے آپ نے دولپ بھرستگ ریزے انہائے ان لوگوں کے سروں پر چھڑ کا اور یہ پڑھنے لگے: ﴿تَسْبِينٌ وَالْقُرْآنُ الْعَكِيمُ﴾ سے ﴿سُوَءٌ عَلَيْهِمْ إِنْدِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ تک پہنچے۔ رسول اللہ ﷺ از زر گئے۔

کسی کہنے والے نے ان سے کہا کس کا انتظار کرتے ہو۔ انہوں نے کہا کہ محمد ﷺ کا۔ اس نے کہا کہ تم ناکامیاب ہوئے اور نقصان میں رہے۔ واللہ وہ تو تمہارے پاس سے گزر گئے اور تمہارے سروں میں پر سے چڑک گئے۔ ان لوگوں نے کہا کہ واللہ ہم نے انہیں دیکھا اور وہ لوگ اپنے سروں سے مٹی جھاڑتے ہوئے اٹھ کھڑے ہوئے۔

یہ لوگ (۱) ابو جہل و (۲) حکم بن ابی العاص و (۳) عقبہ بن ابی معیط و (۴) نظر بن الحارث و (۵) امیر بن خلف و (۶) ابن الغیطلہ و (۷) وزمعہ بن الاسود و (۸) طیمہ بن عدی و (۹) ابو لهب و (۱۰) ابی بن خلف و (۱۱) نیہ و (۱۲) منہب پسران حاج تھے۔

جب صحیح ہوئی تو علی بستر سے اٹھئے، ان لوگوں نے ان سے رسول اللہ ﷺ کو دریافت کیا تو علی ہنی شفوت نے کہا کہ مجھے آپ کے متعلق علم نہیں۔

## نبی و صدیق کا غار ثور میں قیام:

رسول اللہ ﷺ ابو بکر بن عبدو کے مکان پلے گئے۔ رات تک اسی میں رہے۔ پھر آپ اور ابو بکر بن عبدو نکلے اور غار ثور کو روانہ ہو گئے اس کے اندر داخل ہوئے۔ مکری نے اس کے راست پر جالاتا دیا جس کا بعض حصہ بعض پر تھا۔

قریش نے رسول اللہ ﷺ کی انتہائی جھوکی بیہاں تک کہ غار کے راستے تک پہنچ گئے ان میں سے بعض نے کہا کہ اس پر تو محمد ﷺ کی ولادت سے بھی پہلے کی مکری ہے وہ سب واپس ہو گئے۔

ایمصب المکی سے مردی ہے کہ میں نے زید بن ارم و انس بن مالک و مغیرہ بن شعبہ کا زمانہ پایا ہے میں نے ان کو بیان کرتے تھے کہ شب کو غار میں اللہ تعالیٰ نے ایک درخت کو حکم دیا تو وہ نبی ﷺ کے قریب اُگ آیا اس نے آپ کی آڑ کر لی اللہ نے مکری کو حکم دیا تو اس نے آپ کے رو برو جالا لگا دیا اور آڑ کر لی اللہ نے دو جنگلی کبوتروں کو حکم دیا جو غار کے منہ پر بیٹھ گئے۔

قریش کے نوجوان جن میں ہر خاندان کا ایک ایک آدمی تھا۔ اپنی اپنی تواریخ لامھیاں اور لٹھائے ہوئے آئے بیہاں تک کہ جب وہ آپ ﷺ سے چالیس ہاتھ کے فاصلے پر تھے تو ان کے آگے والے شخص نے نظر ڈالی ان دو توں کبوتروں کو دیکھ کر واپس ہو گیا اس کے ساتھیوں نے کہا کہ تجھے کیا ہوا کہ غار میں نہیں دیکھتا اس نے کہا کہ غار کے منہ پر دو جنگلی کبوتروں میں سمجھا کہ اس میں کوئی نہیں ہے۔

نبی ﷺ نے بھی اس کی بات سنی۔ صحیح گئے کہ ان دونوں (کبوتروں) کے ذریعے اللہ نے آپ سے (ڈشنوں کو) دفع کیا ہے۔

نبی ﷺ نے انہیں دعا دی اور ان کی جزا مقرر کر دی وہ حرم الہی میں منتقل ہو گئے۔ ابو بکر بن عبد اللہ کی خاص معاهدہ پر چارائی

کرتے تھے۔

رات کے وقت ان بکریوں کو ان حضرات کے پاس لاتے تھے اور وہ دودھ دوہ لیتے تھے۔ جب صبح ہو جاتی تھی تو لوگوں کے ساتھ چلے جاتے تھے۔

عائشہ رضی اللہ عنہا نے کہا ہم نے دونوں حضرات کے لئے پسندیدہ تر سامان سفر تیار کیا ایک تو شہزادان میں تو شہزادیاں کیا۔ اسماء بنت ابی بکر بن عبد اللہ نے اپنی اوڑھنی کا ایک ٹکڑا کاٹا اور اس سے انہوں نے تو شہزادان کا منہ بند کیا، دوسرا ٹکڑا کاٹا اور اس سے منگیزے کے منہ کی روک بنایا اسی وجہ سے ان کا نام ذات الطاقین (دواوڑھنی والی) رکھ دیا گیا۔

ابن اریقط کی ہمراہی:

رسول اللہ ﷺ و ابو بکر بن عبد اللہ بن ابی بکر سوتے تھے۔ ابو بکر بن عبد اللہ نے

بنی الدبل کے ایک شخص کو جن کا نام عبد اللہ بن اریقط تھا، ہادی اور خیر راستوں کی رہبری حیثیت سے اجرت پر رکھ لیا۔ حالانکہ وہ دین کفر پر تھا۔ مگر ان سے اطمینان تھا۔ ان دونوں حضرات کے ساتھ عامر بن فہرہ بھی تھے۔ ابن اریقط دونوں حضرات کے ساتھ رجز خوانی کرتے رہے۔ قریش کو پوچھ بھی نہ لگا کہ رسول اللہ ﷺ کہاں تعریف لے گئے یہاں تک کہ انہوں نے اسفل مکہ سے ایک جن کی آواز سنی جو نظر نہ آتا تھا۔

جزی اللہ رب الناس خیر جزاہ رفیقین خلا خیمة ام معبد  
”اللہ جو تمام لوگوں کا پالنے والا ہے ان دونوں رفیقوں کو اپنی بہترین جزا دے جنہوں نے ام معبد کے خیمه میں  
دو پہر کو آرام فرمایا۔“

هم نولا بالبر و اعتدیابه فقد فاز من امسی رفق محمد  
”یہ دونوں خشکی میں اترے اور وہاں سے گزر گئے وہ شخص کامیاب رہا جو محمد ﷺ کا رفیق ہو گیا (یعنی حضرت  
صلی اللہ علیہ وسلم)“۔

نبوت کے قدم ام معبد کے خیمه میں:

ابی معبد الخراصی سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے جب کہ سے مذہب بھارت فرمائی تو آپ اور ابو بکر اور مولا عاصی ابو بکر عامر بن فہرہ تھے۔ ان حضرات کے رہبر عبد اللہ بن اریقط اللیثی تھے۔ یہ حضرات ام معبد خراصیہ کے خیمه پر گزرے تو قوی و دلیر تھے۔ وہ اپنے خیمے کے آگے میدان میں چار اوڑھ کر پیٹھی رہتی تھیں اور کھلائی پلاتی تھیں۔ چنانچہ ان حضرات نے ان کے کھجور یا گوشت کو دریافت کیا کہ خریدیں مگر ان میں سے کوئی چیز بھی ان کے پاس نہ پائی۔

اتفاق سے زاد را ختم ہو چکا تھا۔ اور یہ سب نقطہ کی حالت میں تھے۔ اُمّ معبد نے کہا کہ واللہ اگر ہمارے پاس کچھ ہوتا تو مہمانداری ہی آپ کو کسی چیز کا محتاج نہ کرتی۔

رسول اللہ ﷺ کی ایک بکری پر نظر پڑی جو خیطے کے ایک حصے سے بندھی تھی آپ نے فرمایا کہ اے اُمّ معبد یہ بکری کیسی ہے۔ انہوں نے کہا کہ یہ وہ بکری ہے جس کو حکن نے بکریوں سے پیچھے کر دیا ہے (جس کی وجہ سے اور بکریاں چڑنے لگئیں اور یہ رہ گئی)۔ فرمایا اس کے کچھ دودھ بھی ہے؟ انہوں نے کہا کہ (اس بکری کے لئے دودھ دینا) اس سے (یعنی جنگل جانے سے) بھی زیادہ دشوار ہے۔ آپ نے فرمایا کہ تم مجھے اجازت دیتی ہو کہ میں اس کا دودھ دو ہوں۔ انہوں نے کہا کہ میرے ماں باپ آپ پر فدا ہوں، ہاں اگر آپ اس کے دودھ دیکھیں (تو دودھ لجھے)۔

آپ نے بسم اللہ کہہ کر تھن پر ہاتھ پھیرا اور فرمایا کہ اے اللہ امّ معبد کو ان کی بکری میں برکت دے اس بکری نے ناگلیں پھیلادیں، کثرت سے دودھ دیا اور فرمایا نہیں (تو دودھ لجھے)۔

آپ نے ان کا وہ برتن مانگا جو ساری قوم کو سیراب کر دے اس میں آپ نے دودھ کو سیلا ب کی طرح دوایا ہاں تک کہ کف اس کے اوپر آ گیا۔ آپ نے اسے پلائیا امّ معبد نے پیا ہاں تک کہ وہ بھی سیراب ہو گئیں اور آپ نے اپنے اصحاب کو پلایا۔ وہ بھی سیراب ہو گئے۔ سب سے آخر میں آنحضرت ﷺ نے بھی نوش فرمایا اور فرمایا کہ قوم کے ساتی کو سب سے آخر میں پینا چاہئے۔

سب نے ایک باز پینے کے بعد دوبارہ پیا اور خوب سیر ہو گئے۔ پھر آپ نے اسی برتن میں ابتدائی طریقہ پر دوبارہ دوہا اور اس کو اُمّ معبد کے پاس چھوڑ دیا۔

کچھ ہی دیرگزری تھی کہ اُمّ معبد کے شوہر ابو معبد اپنی بکریاں ہنگاتے ہوئے آگئے جو ایسی پیلا (یعنی گاہیں نہ ہونے والی) اور دُبیٰ پتی تھیں کہ اچھی طرح چل نہ سکتی تھیں ان کا مغز بہت کم تھا ان میں ذرا سی بھی چربی نہ تھی۔ ابو معبد نے دودھ دیکھا تو تجھ ب کیا اور کہا کہ تم لوگوں کو ہماں سے مل گیا۔ حالانکہ بکریاں دور جانے لگتی ہوئی تھیں اور گھر میں کوئی دودھ والی بکری نہ تھی۔

اُمّ معبد نے کہا اندھا اس کے سوا کچھ نہیں ہوا کہ ہمارے پاس ایک برکت بزرگ گز رے جن کی یہ باتیں تھیں۔ ابو معبد نے کہا کہ میں انہیں قریش کا وہی ساتھی خیال کرتا ہوں جن کی تلاش کی جا رہی ہے۔ اے اُمّ معبد مجھ سے ان کی صفت تو پیان کرو۔

امّ معبد نے کہا کہ میں نے ایک ایسے شخص کو دیکھا جن کی صفاتی و پاکیزگی بہت صاف اور کھلی ہوئی ہے۔ چہرہ نہایت نورانی ہے، اخلاق اچھے ہیں، ان میں پیٹ بڑا ہونے کا عیب نہیں ہے نہ ان میں کوتاہ گردن اور چھوٹا سر ہونے کی خرابی ہے۔ وہ حسین و جیل ہیں، آنکھوں میں کافی سیاہی ہے، بلکہ کے بال خوب گھنے ہیں، آنکھوں میں بلندی، آنکھ میں سیاہی کی جگدیساہی خوب تیز ہے اور سفیدی کی جگہ سفیدی بہت تیز ہے۔ ابر و سین باریک ہیں اور آپس میں ملی ہوئی ہیں۔ بالوں کی سیاہی بھی بہت خوب تیز ہے گردن میں بلندی اور داڑھی میں گھنپنے ہے۔

جب خاموش ہوتے ہیں تو ان پر وقار چھا جاتا ہے اور جب ہستے ہیں تو حسن کا غلبہ ہوتا ہے۔ گفتگو ایسی گینوں کی لڑی

ہوتی ہے جوگر ہے ہوں وہ شیریں گفتار ہیں۔ قول فیصل کہنے والے ہیں ایسے کم کوئیں جس سے مقصد اداۃ ہونہ فضول گو ہیں دوسرے دیکھو تو سب سے زیادہ بارہجی و حسین ہیں قریب سے سب سے زیادہ شیریں گفتار و جملیں ہیں۔ ایسے متوسط اندام ہیں تم درازی تقد کا عیب نہ لگاؤ گے اور نہ کوئی آنکھ کو تباہی تقد ہونے کی وجہ سے انہیں خیر جانے گی۔ وہ دشاخون کے درمیان ایک شاخ تھے (یعنی دور فیض ان کے ساتھ اور بھی تھے)۔ دیکھنے میں وہ تینوں میں سب سے زیادہ بار وقق اور مقدار میں حسین۔ ان کے رفقاء ایسے تھے جو کہ انہیں گھیرے رہتے تھے جب وہ کچھ فرماتے تھے تو لوگ اچھی طرح آپ کا کلام سنتے تھے۔ اگر کوئی حکم دیتے تھے تو سب کے سب ان کے حکم کی طرف دوڑتے تھے وہ مخدوم تھے اور ایسے تھے کہ جن کے پاس خدمت کے لئے لوگ دوڑتے تھے وہ نہ ترش رو تھے نہ زیادہ گو تھے۔

ابو معبد نے کہا اللہ یہ تو قریش کے وہی ساتھی تھے جن کا ہم سے تذکرہ کیا گیا ہے۔ اے ام معبد اگر میں ان کے وقت میں آجائتا تو ضرور رخواست کرتا کہ میں آپ کی صحبت میں رہوں۔ اگر تم اس کا موقع پانا تو ضرور ایسا کرنا۔

### مکہ میں غبی آواز:

صح کے وقت مکہ میں آسمان وزمیں کے درمیان ایک آواز ظاہر ہوئی جس کو لوگ سنتے تھے اور آواز والے کوئیں دیکھتے۔ وہ کہتا تھا:

جزی اللہ رب الناس خیر جزاہ رفیقین حلا خیمة ام معبد  
”اللہ جو پروردگار ہے تمام لوگوں کی اپنی بہترین جزادے ان دونوں رفیقوں کو جو ام معبد کے خیموں میں اترے۔“

همما نولا بالرد ارتخلافہ فافلح من امسی رفق محمد  
”وہ دونوں اس خلکی میں اترے اور وہاں سے چلے بھی گئے جو محر (علیہ السلام) کے رفیق وہ کامیاب ہو گئے (یعنی حضرت صدیق رضی اللہ عنہ)۔“

فیال قصی مازوی اللہ عنکم به من فعال لا مجازی و سودم  
”اے قبلہ قصی تم کو کیا ہو گیا ہے اللہ نے تمہیں ایسے کام اور ایسی سرداری کی توفیق نہیں دی جس کی جزاں سکے۔“

سلوا اختکم من شاقها و انانها فانکم ان تسلوا الشاة تشهد  
”این ہیں سے ان کی بکری اور برتن میں دودھ بھر جانے کا حال پوچھو اگر تم بکری سے پوچھو گے تو وہ بھی شہادت دلے گی۔“

دعالها بشاة حائل فتحلیت لہ بصريح صرۃ الشاة زید  
”ایسی بکری تھی جو بالکل ولی اور بے دودھ کے تھی مگر وہی بکری خالص دودھ دینے لگی جس میں روغن اور رکٹ

بچرا ہوا تھا۔

فغادره رہنا لدیها لحاب تدریبها فی مصلوٰ ثم مودد  
”حضرت نے یہ بکری وہیں چھوڑ دی کہ آنے جانے والے اس کے دو دھنے سیر ہوں۔“

یہ قوم صح کو اپنے نبی کی تلاش کر رہی تھی ام معبد کے خیے کو تھیر لیا۔ یہاں تک کہ یہ لوگ نبی ﷺ کے چالے جان بن ثابتؑ نے اس نبی آواز کے جواب میں یہ اشعار ذیل کہئے ہیں۔

لَقَدْ حَابَ قَوْمٌ ذَلِيلٌ عَنْهُمْ بِيَنِّهِمْ وَقَدْسٌ مِنْ يَسِيرٍ إِلَيْهِمْ وَيَعْتَدُونَ  
”وہ قوم نقصان میں رہی جس سے ان کے نبی چلے گئے اور وہ قوم مقدس ہے جس کی طرف وہ (نبی) صح و شام چلتے ہیں،“

تَرَحَّلَ مِنْ قَوْمٍ فَرَالِتْ عَقْوَلِهِمْ وَحَلَّ عَلَىٰ قَوْمٍ بَنُورٍ مَجَدِهِ

”ایک قوم سے انہوں نے کوچ کیا تو ان لوگوں کی عقليں جاتی رہیں اور ایک دوسری قوم کے پاس تازہ تازہ نور کے ساتھ اترتے ہیں۔“

وَهُلْ يَسْتَوِي ضَلَالُ قَوْمٍ تَسْلِعُوا عَمَّا وَهَدَاهُ يَهْتَدُونَ يَمْهُدُونَ  
”اور کیا وہ گمراہ قوم جہنوں نے وجہ نہیں ایکار کیا اور وہ ہدایت پانے والے جو ہدایت یافتہ سے ہدایت پاتے ہیں مبارک ہیں؟“

نَبِيٌّ يَرَىٰ مَا لَا يَرَىٰ النَّاسُ حَوْلَهُ وَيَتَلَوُ كِتَابَ اللَّهِ فِي كُلِّ مَشْهَدٍ

”وہ ایسے نبی ہیں جو اپنے گرد وہ دیکھتے ہیں جو اور لوگ نہیں دیکھتے اور شہد میں کتاب اللہ کی تلاوت کرتے ہیں۔“

فَإِنْ أَقَالَ فِي يَوْمٍ مَقَالَةً غَايَةً فَتَصْدِيقُهَا فِي حَسْنَةٍ الْيَوْمِ أَوْ عَدْ

”اگر وہ دن میں کوئی بات غائب کی سی کہتے ہیں (یعنی پیشگوئی) تو اس کی تصدیق اسی روز دن چڑھتے ہی دوسرے دن ہو جاتی ہے۔“

لَتَهِنَّ إِلَيْكُمْ سَعَادَةً جَدَهُ بِصَحَّةِ مِنْ يَسِيرٍ اللَّهُ يَسْعِدُ

”ابو بکر کو اپنے نصیب کی سعادت جو وجہ محبت آنحضرت ﷺ انہیں حاصل ہوئی مبارک ہو جس کو اللہ سعادت دیتا ہے وہی سعید ہوتا ہے۔“

وَيَهِنَّ بِسِّيْكَعْ بِكَعْ مَكَانَ فَتَاهِمْ وَمَقْعِدَهَا لِلْمُسْلِمِينَ بِمَرْضِدٍ

”اور نبی کعب کو بھی اپنی خاتون کا مرتبہ مبارک ہو جن کی نشست کا ہ مسلمانوں کی جائے پناہ ہے۔“

عبدالملک نے کہا ہیں معلوم ہوا کہ ام معبد نے بھی نبی ﷺ کے پاس بھرت کی اور اسلام لا گئیں۔

### سراقہ بن مالک رسول اللہ ﷺ کے تعاقب میں:

رسول اللہ ﷺ کی غار سے رواگی شب دوشنبہ ۲ ربیع الاول کو ہوئی۔ سہ شنبہ کو قدید میں آپ نے قیولہ فرمایا جب وہاں سے روانہ ہوئے تو سراقہ بن مالک بن ہشتم نے جوابنے گھوڑے پر سوار تھے ان لوگوں کو روکا۔ رسول اللہ ﷺ نے انہیں بذو عادی جس سے ان کے گھوڑے کے پاؤں حص گئے۔ انہوں نے کہا کہ اے محمد ﷺ اللہ سے دعا سمجھئے کہ وہ میرے گھوڑے کو رہا کر دے میں آپ کے پاس سے پلت جاؤں گا۔ جو لوگ میرے پیچھے (آپ کی حلاش میں) ہیں انہیں بھی واپس کر دوں گا۔ آپ نے دعا کی اور وہ رہا ہو گیا وہ واپس گئے انہوں نے لوگوں کو رسول اللہ ﷺ کی حلاش میں پایا تو کہا کہ لوٹ چلاؤ میں تمہاری براءت چاہ لوں گا کہ یہاں کوئی نہیں ہے تم لوگ نقش قدم میں میری مہارت کو جانتے ہو وہ سب لوٹ گئے۔

عمر بن اسحاق سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ روانہ ہوئے اور آپ کے ہمراہ ابو بکر رضی اللہ عنہ بھی تھے۔ ان دونوں حضرات کو سراقہ بن مالک بن ہشتم نے روکا تو ان کا گھوڑا ادھن گیا۔ انہوں نے کہا کہ آپ دونوں میرے لئے اللہ سے دعا سمجھئے۔ میں آپ کے لئے یہ کروں گا کہ اب نہ پیچھا کروں گا دونوں نے اللہ سے دعا کی مگر وہ دوبارہ پلے تو ان کا گھوڑا ادھن گیا۔ انہوں نے کہا کہ اللہ سے دعا سمجھئے اور میں آپ کے لئے یہ کروں گا کہ پھر نہ پلتوں گا دونوں نے اللہ سے دعا کی انہوں نے دونوں حضرات کے سامنے تو شاہ اور سواری پیش کی دونوں نے فرمایا کہ ہم کو تمہیں کافی ہو تو انہوں نے کہا میں اس کا بھی آپ کے لئے ذمہ لیتا ہوں۔

(عود بسوئے حدیث اول)

### مقام قباق پر تشریف آوری:

اور رسول اللہ ﷺ خارج کے درمیان چلے آپ ہدیۃ المرہ سے آگے بڑھے شقفا سے چل کر مدینہ لقف سے گزر گئے۔ مدینہ مجاج کے اندر سے گزرے مرچ جاج میں پیچے بطن مرچ میں گئے، بطن ذات کشد میں پیچے خدام کو طے کیا، اذ اخراور بعد بطن ربیع سے گزر فرمایا، وہی نماز مغرب پڑھی پھر ذی سلم، پھر مدبلج کو چھوڑ دیا پھر العاذیہ چلے پھر طلن القادر سے گزر گئے۔ پھر عزہ میں اترے پھر جدادات میں پھر غایبر میں رکوب کی داشتی طرف سے چلے، پھر طلن الحقیق میں اترے یہاں تک کہ لمحجا شپنچ گئے فرمائیں بھی عمر بن عوف تک جانے کا راستہ کون بتائے گا آپ مدینے کے قریب نہ تھے پھر آپ الظہی کے راستے پر چلے یہاں تک کہ العصبة پر نکلے۔

مہاجرین رسول اللہ ﷺ کے اپنے پاس تشریف لانے کے منتظر تھے۔ وہ لوگ ظہر حرہ الحصبه تک انصار کے ہمراہ صحیح جایا کرتے تھے دن چڑھے تک آپ کی تشریف آوری کے منتظر تھے جب سورج انہیں جلا دیتا تھا تو اپنے اپنے مکانات واپس چلے جاتے تھے جب وہ دن آیا کہ رسول اللہ ﷺ کی تشریف لانے اور وہ ۲ ربیع الاول روز دوشنبہ تھا اور کہا جاتا ہے کہ بارہویں ربیع الاول تھی تو لوگ جس طرح انتظار میں بیٹھا کرتے تھے بینے گئے جب سورج کی تیش و تمازت بریگی تو وہ اپنے اپنے مکانات کو چلے گئے۔

اتفاق سے ایک یہودی اپنے قلعہ پر بلند آواز سے چلا رہا تھا کہ اے بھی قیلہ یہ تمہارے ساتھی (دوسٹ) آگئے۔ س

لوگ نکلے تو اتفاق سے رسول اللہ ﷺ اور آپ کے تینوں اصحاب تھے۔ بنی عمرو بن حوف میں ایک شور اور بکیر کی آواز سنی گئی۔ مسلمان تھیار باندھنے لگے۔

رسول اللہ ﷺ قبا پہنچ گئے تو آنحضرت ﷺ بیٹھ گئے اور ابو بکر بن حوشج کھڑے ہو کر لوگوں کو نصیحت کرنے لگے، مسلمان آ کر رسول اللہ ﷺ کو سلام کرنے لگے۔

رسول اللہ ﷺ کثوم بن الہم کے پاس اترے اور ہمارے نزدیک بھی درست ہے آپ سعد بن ختمہ کے مکان میں اپنے اصحاب سے بتیں کرتے تھے اس مکان کا نام منزل العرب تھا۔ اسی لئے کہہ دیا گیا کہ رسول اللہ ﷺ سعد بن ختمہ کے پاس اترے۔

اُنس بن حوشج سے مروی ہے کہ اور مدینے کے درمیان ابو بکر صدیق بن حوشج نبی ﷺ کے ردیف (اوٹ پر آپ کے پیچھے بیٹھے ہوئے) تھے۔ حضرت ابو بکر بن حوشج کی ملک شام کی آمد و رفت رہا کرتی تھی اس لئے وہ پہچانے جاتے تھے نبی ﷺ کو کوئی نہیں پہچانتا تھا (راتے کے) لوگ کہتے تھے کہ اے ابو بکر بنی هاشم یہ رُکا جو تمہارے آگے (اوٹ پر) ہے کون ہے؟ ابو بکر بن حوشج کہتے تھے یہ مجھے راستہ بتاتے ہیں۔

جب یہ دونوں حضرات مدینے کے قریب آگئے تو خرد میں اترے۔ آپ نے انصار کو بلا بھیجا۔ وہ لوگ آئے اور کہا کہ آپ دونوں حضرات امن والطیمان سے اٹھیے۔ اُنس بن حوشج نے کہا کہ جس روز سے آپ مدینے میں داخل ہوئے ہیں، میں آپ کے پاس حاضر رہا۔ میں نے کبھی کوئی دین اس روز سے جس روز آپ ہمارے پاس تشریف لائے زیادہ فورانی و حسین نہیں دیکھا۔ جس روز آپ کی وفات ہوئی میں آپ کے پاس حاضر تھا اس روز سے زیادہ میں نے کوئی دین برداشتاریک نہیں دیکھا۔

واریٰ یثرب میں نبی رحمت ﷺ کی تشریف آوری:

ابودہب مولاۓ ابو ہریرہ بنی حوشج سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ (سفر بحرت) میں اس طرح سوار ہوئے کہ اپنی اونٹی پر ابو بکر بنی حوشج کے پیچھے تھے جب کوئی آدمی انہیں (ابو بکر کو) ملتا تھا تو کہتا تھا کہ آپ کون ہیں؟ وہ کہتے تھے کہ میں طالب ہوں؛ طلب کرتا ہوں۔ وہ کہتا تھا کہ آپ کے پیچھے کون ہیں تو وہ کہتے تھے کہ راستہ بتانے والے ہیں جو مجھے راستہ بتاتے ہیں۔

اُنس بن مالک بن حوشج سے مروی ہے کہ جب وہ دین آیا رسول اللہ ﷺ مدینے میں داخل ہوئے تو مدینے میں ہر شے منور و روشن ہو گئی۔

البراء بنی حوشج سے مروی ہے کہ بحرت کے سفر میں نبی ﷺ مدینے میں تشریف لائے۔ میں نے اہل مدینہ کو نبی ﷺ سے زیادہ کسی چیز سے خوش ہوتے نہیں دیکھا۔ بیہاں تک کہ میں نے سورتوں اور پتوں کو کہتے ہوئے سنا کہ یہ رسول اللہ ﷺ ہیں جو تشریف لے آئے ہیں۔

اہل مدینہ کے لئے خوشی کا دین:

البراء سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے اصحاب میں سے سب پہلے ہمارے پاس مصعب بن عمير و ابن ام مکتوم آئے

یہ دونوں لوگوں کو قرآن پڑھانے لگے پھر عمار و بلال و سعد آئے اس کے بعد میں اصحاب کے ساتھ عمر بن الخطاب آئے تب رسول اللہ ﷺ نے تشریف لائے۔

میں نے لوگوں کو کبھی کسی چیز سے اتنا خوش ہوتے نہیں دیکھا جتنا وہ آپ سے خوش ہوئے حتیٰ کہ میں نے غلاموں اور بچوں کو کہتے سن کہ یہ رسول اللہ ﷺ ہیں جو تشریف لے آئے ہیں حتیٰ کہ میں نے سبھ اسم ریک الاعلیٰ اور مفصل میں سے چند سورتیں پڑھیں (مفصل وہ حصہ قرآن ہے جن کا نماز میں پڑھنا مسنون ہے وہ سورہ حجرات سے آخر تک ہے اس میں بھی تین حصے ہیں؛ طول، اوساط، قصار)۔

### بنی نجار کے وفد سے ملاقات:

زرارہ بن ابی اوفری سے مروی ہے عبد اللہ بن سلام نے کہا: جب رسول اللہ ﷺ مدینہ تشریف لائے تو لوگ آپ کی طرف دوڑ کے کہا جائے لگا کہ رسول اللہ ﷺ تشریف لے آئے ہیں میں بھی لوگوں کے ساتھ گیا تاکہ آپ ﷺ کو دیکھوں۔ جب میں نے رسول اللہ ﷺ کا چہرہ مبارک دیکھا تو ایسا نظر آیا جو کسی جھوٹے کا چہرہ نہیں ہو سکتا سب سے پہلے جو کلام میں نے آپ سے شایع تھا کہ اے لوگو! اسلام کی اشاعت کرو کھانا کھلاؤ، قرابت داروں کے ساتھ احسان کرو اس وقت نماز پڑھا کرو جب سب لوگ سوتے ہیں اور سلامتی کے ساتھ جنت میں داخل ہو جاؤ۔

### محلہ بنی عمر میں قیام:

انس بن مالک بنی شعبہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ تشریف لائے تو نہ یہ کہ بلند حصے کے ایک محلے جو بنی عمرو بن عوف کہلاتا تھا، اترے۔ آپ چودہ شب مقیم رہے پھر آپ نے بنی نجار کے ایک گروہ کو بلا بیجا۔ وہ لوگ اپنی تواریں لٹکائے ہوئے آئے۔ وہ مظہر میری آنکھوں میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ تھے ابوبکر شعبہ میں آپ کے ہم نشین تھے اور بنی نجار کا گروہ آپ کے گرد تھا یہاں تک کہ ابوایوب کا پیر و فی میدان آپ کے دل میں ڈالا گیا۔

انس بن مالک بنی شعبہ سے مروی ہے کہ بنی شعبہ اس طرح مدینہ میں تشریف لائے کہ آپ اپنی پر ابوبکر شعبہ کو چیچے بھائے ہوئے تھے۔ ابوبکر شعبہ بوڑھے اور ان سے جان پیچان تھی رسول اللہ ﷺ جوان تھے آپ کو کوئی پیچان نہ تھا لوگ ابوبکر شعبہ سے ملتے تھے اور کہتے تھے کہ اے ابوبکر یہ کون شخص ہیں جو آپ کے آگے ہیں۔ وہ کہتے یہ مجھے راستہ بتاتے ہیں۔

گمان کرنے والا یہ گمان کرتا تھا کہ آنحضرت ﷺ ان کو زمین کی راہ بتاتے ہیں حالانکہ ان کی مراد صرف راہ کی خیر تھی۔ ابوبکر شعبہ مڑے تو اتفاق سے انہیں ایک سوار نظر آیا جو ان حضرات سے آملا تھا۔ انہوں نے کہا کہ یا رسول اللہ ﷺ! یہ سوار ہے جو ہم سے آملا ہے۔ نبی ﷺ مڑے اور فرمایا کہ اے اللہ اس کو چھاڑ دے۔ اس کے گھوڑے نے اسے چھاڑ دیا پھر کھڑا ہو کر ہنہنا نے لگا۔ اس نے کہا: یا رسول اللہ ﷺ! آپ جو چاہیں مجھے حکم دیں۔ آپ نے فرمایا کہ تم اپنی بگدر ک جاؤ اور ہر گز کسی کو ہم سے نہ ملنے دو۔

وہ (سوار) شروع دو پھر میں تو رسول اللہ ﷺ کے خلاف کوشش تھے اور دو پھر کے آخر میں آپ کے لئے مسلح تھے (کہ

کسی کو آنے نہ دیتے)۔

### بارگاہِ رسالت میں انصار کی حاضری:

نبی ﷺ الحمد کے ایک جانب اترے اور انصار کو بلا بھیجا۔ وہ لوگ نبی ﷺ کے پاس آئے آپ کو اور ابو بکر کو سلام کیا اور کہا کہ آپ دونوں حضرات امن اطیمان سے مخدوم و مطاع بن کرسوار ہو جائیے نبی ﷺ اسوار ہوئے انصار نے دونوں حضرات کو ہتھیار سے گھیر لیا۔ مدینہ میں کہا جانے لگا کہ رسول اللہ ﷺ آگئے لوگ نظریں چھاڑ پھاڑ کر رسول اللہ ﷺ کو دیکھنے لگے اور کہنے لگے کہ رسول اللہ ﷺ آگئے آپ چلتے رہے یہاں تک کہ ابوالیوب خداوند کے مکان کے پہلو میں اترے۔

جب عبد اللہ بن سلام نے آپ کی خبری تو آپ اپنے متعلقین سے باشیں کر رہے تھے۔ عبد اللہ بن سلام اپنے متعلقین کے کھجور کے باغ میں ان کے لئے کھجوریں چون رہے تھے وہ جس چیز میں چون رہے تھے انہوں نے اس کے رکھنے میں جلدی کی اور اس (نوکری) کو اپنے ہمراہ لئے ہوئے آئے۔ نبی ﷺ کی بات سنی پھر اپنے متعلقین کے پاس واپس آگئے۔

### حضرت ابوالیوب خداوند کے لئے شرف میز بانی:

رسول ﷺ نے فرمایا کہ ہمارے متعلقین کا کون سامکان زیادہ قریب ہے۔ ابوالیوب خداوند نے کہا یا رسول اللہ ﷺ نے دوں مکان میرا ہے اور یہ دروازہ میرا ہے۔ آپ نے کہا کہ جاؤ ہمارے لئے قیولہ کی جگہ درست کرو وہ گئے اور انہوں نے دونوں حضرات کے لئے قیولے کی جگہ ٹھیک کی پھر آئے اور کہا یا رسول اللہ ﷺ میں نے آپ دونوں حضرات کے لئے قیولے کی جگہ ٹھیک کر دی اللہ کی برکت پر اُٹھیے اور آرام فرمائیے (عوادبوئے مضمون حدیث اول)۔

اہل علم نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نبی عمر و بن عوف میں دو شنبہ و سه شنبہ و چہارشنبہ و پنجشنبہ تک رہے۔ جمعہ کے وین لکلے اور نبی سالم میں آپ نے نماز جمہد پڑھائی۔ کہا جاتا ہے کہ آپ نبی عمر و بن عوف میں چودہ شب تک مقیم رہے جمعہ کا قتاب بلند ہوا تو آپ نے اپنی سواری منگائی مسلمان بھی جمع ہوئے اور ہتھیار پہنے۔

### پہلی نماز جمعہ:

رسول ﷺ اپنی اونٹی قصواء پر سوار ہوئے۔ لوگ دیکھنے اور بائیں آپ کے ہمراہ تھے۔ انصار نے آپ کو اس طرح روکا کہ آپ کے گھر پر نہ گزر تھے جو یہ نہ کہتے ہوں کہ یا رسول اللہ ﷺ ادھر توت و تڑوت و حفاظت کے سامان ہیں، تشریف لایے۔ آپ ان سے گلنہ خیر فرماتے تھے اور ان کے لئے دُعا کرتے تھے اور فرماتے تھے کہ اس اونٹی کو مجاہد اللہ حکم دیا گیا ہے سب نے اس کا راستہ چھوڑ دیا۔ جب آپ مسجد نبی سالم میں آئے تو مسلمانوں کو جو آپ کے ہمراہ تھے نماز جمعہ پڑھائی اور وہ سو تھے۔

### اہل مدینہ کا اظہار عقیدت:

شربیل بن سعد خداوند سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ نے قبائل میں منتقل ہونے کا ارادہ کیا تو آپ کو نبی سالم نے روکا، آپ کی اونٹی کی نکیل پکڑ لی اور کہا: یا رسول اللہ ﷺ ادھر کافی تعداد دیتا ری اور ہتھیار اور حفاظت میں تشریف لایے۔ آپ نے فرمایا کہ اس کا راستہ چھوڑ دو کیونکہ یہ اللہ کی طرف سے مامور ہے۔

پھر بنی الحارث بن الخزرج نے آپ کو روکا اور آپ سے اسی طرح کہا۔ آپ نے انہیں اسی طرح جواب دیا۔  
بنی عدی نے روکا اور آپ سے اسی طرح کہا۔ آپ نے بھی اسی طرح انہیں جواب دیا یہاں تک کہ وہ وہیں رک گئی  
جہاں اللہ نے اسے حکم دیا تھا۔

(عواد بسوئے مضمون حدیث اول) رسول اللہ ﷺ اپنی اونٹی پر سوار ہوئے آپ نے راستے کا داہنارخ اختیار کیا یہاں  
تک کہ آپ نی اچھی میں آئے۔ آپ روانہ ہوئے مسجد کو پہنچ گئے (اونٹی) مسجد رسول اللہ ﷺ کے پاس رک گئی۔ لوگ اپنے اپنے  
یہاں اترنے کے بارے میں رسول اللہ ﷺ سے عرض کرنے لگے۔

ابوالیوب خالد بن زید بن کلیب آئے انہوں نے آپ کا کجا وہ اثار اور آپ کو اپنے مکان میں لے گئے رسول اللہ ﷺ  
فرمانے لگے کہ آدمی اپنے کجا وے کے ساتھ ہے۔

اسعد بن زرارہ آئے انہوں نے رسول اللہ ﷺ کی اونٹی کی نکیل پکڑ لی۔ وہ ان کے یہاں رہی اور یہی درست ہے۔

رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں پہلا ہدیہ:

زید بن ثابت رض نے کہا کہ پھر وہ سب سے پہلا ہدیہ جو رسول اللہ ﷺ کے پاس ابوالیوب رض کے مکان پر گیا وہ تھا  
جو میں نے پہنچایا، ایک بہت بڑا پیالہ شرید کا تھا، جس میں روٹی گھی اور روڈھ تھا۔

میں نے کہا کہ یہ پیالہ میری والدہ نے بھیجا ہے۔ آپ ﷺ نے فرمایا کہ اللہ تمہیں برکت دے۔

آپ ﷺ نے اصحاب کو بلایا، سب نے کھایا، میں دروازے سے ہٹنے بھی نہ پایا تھا کہ سعد بن عبادہ کا پیالہ شرید اور  
گوشت کا آیا، کوئی شب اسی نہ تھی جس میں رسول اللہ ﷺ کے دروازے پر تین چار آدمی کھانا نہ لاتے ہوں۔ جس کی انہوں نے  
باری مقرر کر لی تھی حتیٰ کہ رسول اللہ ﷺ ابوالیوب رض کے مکان سے منقل ہو گئے۔

وہاں آپ کا قیام سات مینے رہا۔

اہل بیت کی نذریہ تشریف آوری:

رسول اللہ ﷺ نے ابوالیوب ہی کے مکان سے زید بن حارثہ ابوزافع کو مکے بھیجا۔ ان دونوں کو دو اونٹ اور پانسودہ ہم  
دیئے۔ یہ دونوں آپ کے پاس فاطمہ بنت رسول اللہ ﷺ ام کاظم بنت رسول اللہ ﷺ آپ کی زوجہ سودہ رض بنت زمذا اور  
اسامہ بن زید کو آپ کے پاس لائے۔ رقیہ رض بنت رسول اللہ ﷺ کو اس سے قبل ان کے شوہر عثمان بن عفان رض (ملک  
حشہ) بھرت کر اپنے تھے۔ ابو العاص بن الربيع نے اپنی بیوی نہب رض بنت رسول اللہ ﷺ کو قید کر لیا، زید بن حارثہ نے اپنی  
بیوی ام ایمن کو میں ان کے فرزند اسامہ بن زید کے سوار کر لیا۔ عبد بن ابی بکر رض بھی ابو بکر کے عیال کو لے کر انہیں لوگوں کے  
ہمراہ روانہ ہوئے۔ ان میں عائشہ رض بھی تھیں۔ چنانچہ یہ سب لوگ مدینے آئے تو آپ ﷺ نے ان سب کو حارث بن العمیان  
کے مکان پر اتارا۔

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

اللَّهُ أَكْبَرُ

رب انعمت على فرد

## رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے غزوات و سرایا

### غزوات النبي صلی اللہ علیہ وسلم:

موی بن عقبہ سے روایت ہے کہ ستائیں غزوات میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خود جہاد فرمایا، شینا لیس سرا یا بھیجے اور نو غزوات میں اپنے ہاتھ سے قاتل فرمایا۔

(۱) بدر (۲) احد (۳) مریمیع (۴) خدق (۵) قریظہ (۶) خیبر (۷) فتح مکہ (۸) حنین (۹) طائف۔ اس تعداد پر اجتماع ہے۔ بعض روایتوں میں ہے کہ آنحضرت ﷺ نے بنی نفیر کے غزوے میں بھی قاتل فرمایا۔ اللہ تعالیٰ نے اسے آپ کے لئے خصوصیت کے ساتھ قتل قرار دیا تھا۔ خیبر سے واپس آتے ہوئے وادی القری میں بھی قاتل فرمایا اور آپ کے بعض اصحاب متفقون ہوئے۔ غائب میں بھی قاتل فرمایا۔

### مدینہ تشریف آوری کی صحیح تاریخ:

راویوں کا بیان ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کے سے بھرت فرمائی ہے تو شنبہ ۱۲ ربیع الاول کو مدینے تشریف لائے اسی پر اجماع ہے اور برروایت بعض آپ ۲ ربیع الاول کو تشریف لائے۔

سفید جنڈا:

ماہ رمضان میں بھرتو کے ساتوں میں وہ سب سے پہلا علم جو آنحضرت ﷺ نے حمزہ بن عبدالمطلب بن ہشام کو عنایت فرمایا اس کا رنگ سفید تھا ابو مرشد کناز بن الحصین الغنوی نے اسے اٹھایا جو حمزہ بن عبدالمطلب بن عبدالمطلب کے حلیف تھے رسول اللہ ﷺ نے تمیں مہاجرین کے ساتھ انہیں روانہ فرمایا، بعض کا قول ہے کہ نصف مہاجرین تھے نصف انصار لیکن اجماع اسی پر ہے کہ سب مہاجرین تھے بدر میں انصار کو ساتھ لے کے جب تک آپ نے غزوہ نہیں فرمایا اس وقت تک کسی انصار کو کسی میدان میں نہیں بھیجا۔

النصار نے شرط کر لی تھی کہ اپنے شہر (مدینے) ہی میں کی حفاظت کریں گے۔ ہمارے نزدیک یہی ثابت ہے۔

حضرت حمزہ بن عبدالمطلب کی قافلہ قریش سے مدد بھیڑ:

حمزہ قافلہ قریش کے روکنے کے لیے روانہ ہوئے یہ قافلہ شام سے آیا تھا اس میں تین سو آدمی تھے، ابو جہل بن ہشام ہمراہ تھا۔

یہ لوگ (یعنی مہاجرین) عیصی کی جانب سے سندھ کے ساحل تک پہنچ گئے۔ فریقین کی مدد بھیڑ ہوئی یہاں تک کہ سب اڑنے مرنے کے لیے صفائی باندھ لیں۔

مجدی بن عمر والجہنی جو فریقین کا حلیف تھا۔ کبھی ان لوگوں کی طرف جائے لگا اور کبھی ان لوگوں کی طرف جانے لگا یہاں تک کہ وہ ان کے درمیان حائل ہو گیا۔ حمزہ بن عبدالمطلب بن عبدالمطلب اپنے ساتھیوں کے ہمراہ مدینے واپس ہوئے۔

سریہ عبیدہ بن الحارث (تھی الشاعر):

رسول اللہ ﷺ کی بھرتو کے آٹھویں میں شروع شوال میں عبیدہ بن الحارث بن عبدمناف کا رانیخ کی جانب وہ سریہ ہے جس میں اوابے ابیض (علم سفید) ان کے لیے نامزد کیا گیا تھا۔ اس کو مطیع بن ابا شہ بن عبدالمطلب بن عبدمناف لیے ہوئے تھے جنہیں رسول اللہ ﷺ نے ساتھ مہاجرین کے ہمراہ بھیجا تھا ان میں کوئی انصاری نہ تھا۔

وہ ابوسفیان بن حرب سے ملے اس کے ہمراہ دوسرا مل قریش تھے وہ ایک پانی کے مقام پر تھا، جس کا نام احیاء تھا جو مجھ سے دس میل پر رانیخ کا حصہ ہے (یہ فاصلہ اس صورت میں ہے کہ باہمیں ہاتھ کے راستے سے قدیم کا ارادہ کیا جائے وہ لوگ صرف اس لیے سیدھے راستے سے پھرے کہ اپنے سواری کے اوٹوں کو چڑائیں۔

ان میں تیر اندازی ہوئی انہوں نے تکواریں نہیں کھینچیں اور نہ قبال کے لیے صفت ہوتے ہوئے ان لوگوں کے درمیان تیر اندازی صرف ان لیے ہوئی کہ سعد بن ابی وقاص (تھی الشاعر) نے اس روز ایک تیر پھینکا تھا وہ سب سے پہلا تیر تھا جو اسلام میں پھینکا گیا تھا، دونوں فریق اپنی اپنی جائے پناہ میں واپس آئے۔ ابن اسحاق کی روایت ہے کہ اس جماعت کا سردار عکرم بن ابی جمل تھا۔

سریہ سعد بن ابی وقاص (تھی الشاعر):

ذی القعدہ میں رسول اللہ ﷺ کے بھرتو کے نویں ماہ کے شروع میں الخوارکی طرف سعد بن ابی وقاص (تھی الشاعر) کا سریہ

ہوا جس میں لوائے ابیض (علم سفید) ان کے لیے نامزد کیا گیا تھا جسے المقداد بن عمرو الہبرانی اٹھائے ہوئے تھے انہیں آپ نے بیس مہاجرین کے ہمراہ بھیجا تھا کہ قافلہ قریش کو روکیں جو ان کی طرف سے گزرے ان سے یہ عہد لے لیا تھا کہ وہ الحرار سے آگے نہ پڑھیں۔ الحرار اُن چند کنوؤں کا نام ہے جو بالمحض سے لکھ کی طرف جانے میں الحجہ کی بائیں جانب ثم کے قریب ملتے ہیں۔ سعد بن اشود کہتے ہیں کہ ہم لوگ پیادہ روانہ ہوئے وِن کو مکین گاہ میں پوشیدہ ہو جاتے تھے اور رات کو چلتے تھے، یہاں تک کہ جب ہمین پانچویں صبح ہوئی تو قافلہ کے متعلق علم ہوا وہ شب ہی کو گزر گیا۔ ہم مدینہ لوٹ آئے۔

### غزوہ الابواء:

آغاز سفر میں ہجرت کے گیارہوں مہینے رسول اللہ ﷺ کا غزوہ الابواء ہے آپ کا علم حمزہ بن عبد المطلب بن اشود نے اٹھایا اور وہ سفید تھا۔ آپ نے مدینہ پر سعد بن عبادہ بن اشود کو خلیفہ بنایا اور صرف مہاجرین کے ہمراہ روانہ ہوئے جن میں کوئی انصاری نہ تھا۔ آپ قافلہ قریش کو روکنے کے لیے الابواء پہنچ گر جنگ کی نوبت نہ آئی، یہی غزوہ وان ہے اور آپ دونوں مقام الابواء و دان پر وارد ہوئے، ان دونوں میں چھٹیل کافاصدہ ہے، یہ سب سے پہلا غزوہ ہے جسے پھنس نہیں آپ نے کیا۔

اسی غزوہ میں آپ نے تھجی بن عمرو والضری سے جو آپ کے زمانے میں بی ضمہ کا سردار تھا ان شرائط پر مصالحت فرمائی کہ نہ آپ بی ضمہ سے جنگ کریں گے اور نہ وہ آپ سے لڑیں گے نہ آپ کے خلاف لشکر جمع کریں گے اور نہ دشمن کو مدد دیں گے آپ کے اور ان کے درمیان ایک عہد نامہ تحریر کیا گیا (اور ضمہ بی کنانہ میں سے ہیں) پھر رسول اللہ ﷺ مذہبی کی جانب مراجعت فرمائیں اس طرح آپ پندرہ روز سفر میں رہے۔

کثیر بن عبداللہ المزرنی اپنے باپ دادا سے روایت کرتے ہیں کہ ہم نے رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ الابواء کے سب سے پہلے غزوہ میں جماد کیا۔

### غزوہ بواط:

ہجرت کے تیرھویں مہینے شروع ربع الاول میں رسول اللہ ﷺ کا غزوہ بواط ہے آپ کا جنڈا سفید تھا۔ اور سعد بن ابی وقاص بن اشود لیے ہوئے تھے آنحضرت ﷺ نے مدینے میں سعد بن معاذ بن اشود کو اپنا خلیفہ بنایا اور دو اصحاب کے ہمراہ اس قافلہ قریش کو روکنے کے لیے لشکر جس میں امیہ بن خلف الحجہ کے ساتھ ہوا وہی قریش کے اور ڈھانی ہزار اونٹ تھے۔

آپ بواط پہنچ یہ جگہ جمینہ کے پہاڑی سلسلہ میں علاقہ رضوی اور شام کے راستے کے متصل ذی نسب کے قریب ہے، بواط اور مدینے کے درمیان تقریباً چار برس (اڑتا لیس میں) کا فاصلہ تھا۔ رسول اللہ ﷺ کو جنگ کی نوبت نہ آئی اور آپ مدینے مراجعت فرمائیں۔

## گرز بن جابر الفہری کی تلاش کے لئے غزوہ

اسی ماہ ربیع الاول کے شروع میں رسول اللہ ﷺ کا کرز بن جابر الفہری کی تلاش میں غزوہ ہے۔ آپ کا جھنڈا سفید تھا جو علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ نے اٹھایا تھا مدینے میں زید بن حارثہ رضی اللہ عنہ کو پنا خلیفہ بنایا۔ کرز بن جابر نے مدینے کی چڑاگاہ کو لوٹا تھا اور جانوروں کو ہنکا لے گیا تھا، وہ اپنے جانور الجماء میں چراتا تھا، مدینے کی چڑاگاہ ایک جگہ تھی جہاں لوگ اپنے جانور پر چلاتے تھے، الجماء ایک پہاڑ ہے جو العین کے علاقے سے الجرف تک پھیلا ہے اس کے اور مدینے کے درمیان تین میل کا فاصلہ ہے۔

رسول اللہ ﷺ اسے تلاش کرتے ہوئے اس وادی میں پہنچے جس کا نام سوان تھا جو بدر کے نواح میں ہے کرز بن جابر اس وادی سے چلا گیا تھا آپ اس سے ملے اور مدینے میں تشریف لائے۔

### غزوہ ذی القعیدہ:

جہادی الآخر میں بھارت کے سواہو میں مہینے رسول اللہ ﷺ کا غزوہ ذوالقعیدہ ہوا، علم بیوی جو سفید تھا حمزہ بن عبد المطلب بن عبدونے اٹھایا آپ نے مدینے میں ابوسلم بن عبد الاسد الحمر وی کو اپنا جانشین بنایا اور ذی ریاض سویا برداشت دیگر دوسو مہاجرین کے ساتھ روانہ ہوئے آپ نے ہمراہ چلنے کے لیے کسی پر جرنیں کیا، کل تین اوونت تھے جن پر لوگ باری باری سوار ہوتے تھے۔ قافلہ قریش نے جب سفر شام شروع کیا تو آپ اسے روکنے کے لیے نکلے آپ کے پاس مکہ سے قافلہ روانہ ہونے کی خبر آئی تھی کہ اس میں قریش کا مال لدا تھا۔ آپ ذوالقعیدہ پہنچ جو بیویوں کے علاقے میں بنی مدینہ اور بیویوں اور مدینے کے درمیان نو برد (۱۰ میل) کا فاصلہ ہے، اس قافلہ کے متعلق جس کے لیے آپ نکلے تھے معلوم ہوا کہ چند روز قبل جاچ کا تھا یہ وہی قافلہ تھا کہ جب شام سے لوٹا تو آپ اس کے ارادہ سے نکل مگر وہ سمندر کے کنارہ سے نکل گیا، قریش کو اس کی خبر پہنچی تو وہ اس کی حفاظت کے لیے روانہ ہوئے۔ رسول اللہ ﷺ سے بدر میں ملے آپ نے ان پر حملہ کیا اور جسے قتل ہونا تھا وہ قتل ہوئے۔

ذی القعیدہ میں رسول اللہ ﷺ نے علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ کی کنیت ابوتراب مقرر رکائی یہ اس لیے کہ آپ نے انہیں اس طور پر سوتا ہوا دیکھا کہ وہ غبار آؤ دیں آپ نے فرمایا کہ اے ابوتراب بیٹھ جاؤ وہ بیٹھ گئے اسی غزوہ میں آپ نے بنی مدینہ اور ان کے ان خلافاء سے جوئی ضررہ میں تھے فرمائی تھی پھر آپ مدینے کی طرف واپس ہوئے اور جنگ کی نوبت نہیں آئی۔

### سریہ عبد اللہ بن جحش الاسلامی رضی اللہ عنہ:

ماہ ربیع میں رسول اللہ ﷺ کے بھارت کے شروع میں مہینے کے شروع میں محلہ کی جانب عبد اللہ بن جحش الاسلامی رضی اللہ عنہ کا سریہ ہوا انہیں آپ نے بارہ مہاجرین کے ہمراہ بطن نخلہ کو روانہ کیا جن میں سے ہر دو کے قبضے میں ایک اوونت تھا محلہ ابن عامر کا

وہ باغ ہے جو کے کے قریب ہے انہیں حکم دیا کہ وہ قافلہ قریش کی گھات میں رہیں وہ قافلہ ان کے پاس اتر اتم قافلہ کو ان سے بہت معلوم ہوئی اور ان کی حالت انوکھی نظر آئی۔

عکاشہ بن محسن الاسدی نے سرمنڈا یا جس کو عامر بن ربعہ نے موڈا تاکہ قوم مطمئن ہو جائے وہ مطمئن ہو گئے اور کہنے لگے کہ یہ لوگ یہیں کے رہنے والے ہیں ان سے کوئی خوف نہیں انہوں نے اپنی سواری کے جانور (چڑھنے کے لیے) چھوڑ دیئے اور کھانا تیار کیا اس روز کے متعلق انہوں نے یہ شک کیا کہ آیامہ حرام میں سے ہے یا نہیں پھر انہوں نے جرأۃ کی اور ان سے قاتل کیا۔

واقد بن عبد اللہ التمیمی مسلمانوں کے پاس آنے کے لیے نکلے تو اسے عمر و بن الخطبی نے سیر مارا اور قتل کر دیا، مسلمانوں نے ان پر حملہ کر دیا عثمان بن عبد اللہ بن المغیرہ اور الحکم بن کیمان تو گرفتار ہوئے نوبل بن عبد اللہ بن المغیرہ ان سے فتح کے نکل گیا اور قافلہ کو لے کر بھاگا اس میں شراب اور چجزے اور کشمکش تھی ہے وہ طائف سے لائے تھے۔

وہ لوگ ان سب چیزوں کو رسول اللہ ﷺ کے سامنے لائے تو آپ نے اسے رکھوادیا اور دونوں قیدیوں کو قید کر دیا جس شخص نے الحکم بن کیمان کو قید کیا وہ المقاد بن عمر و تھے رسول اللہ ﷺ نے اسے (الحکم کو) اسلام کی دعوت دی وہ اسلام لائے اور پیر معونہ میں شہادت پائی۔

اس سریہ میں سعد بن ابی و قاص، عتبہ بن غزوان رض کے اونٹ پران کے ہم نشین تھے اونٹ راستہ بھول کر بحران چلا گیا جو معدن بنی سلیم کے علاقے میں ہے وہ دونوں دو روز تک اس کی علاش میں اس مقام پر مٹھرے رہے اور ان کے ساتھی محلہ چلے گئے سعد و عتبہ رض اس وقت خاضر خدمت نہ ہوئے اور چند روز بعد آگئے۔

کہا جاتا ہے کہ عبد اللہ بن جحش رض جب محلہ سے لوٹے تو آپ نے مال غنیمت کو پانچ حصوں میں تقسیم کیا، تمام مال غنیمت کو اصحاب میں تقسیم کر دیا، یہ پہلا خص (پانچواں حصہ) تھا جو اسلام میں معین کیا گیا۔

کہا جاتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے محلہ کے مال غنیمت کو رکا بھاگا تک کہ آپ بدرا سے واپس آئے پھر آپ نے اسے بدرا کے مال غنیمت کے ساتھ تقسیم کر دیا اور ہر جماعت کو اس کا حق دے دیا۔

اسی سریہ میں عبد اللہ بن جحش رض کا نام امیر المؤمنین رکھا گیا۔

### غزوہ بدر:

اب رسول اللہ ﷺ کا غزوہ بدر القاتل ہے، اسے بدر کبریٰ بھی کہا جاتا ہے۔

### تجارتی قافلہ کا تعاقب:

راویوں کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ خفیہ طور پر اس قافلہ کی واپسی کے منتظر تھے جو ملک شام گیا تھا۔ پہلے بھی آپ نے اس کا ارادہ فرمایا تھا یہاں تک کہ آپ ذی المغیرہ پہنچے تھے آپ نے طلحہ بن عبد اللہ رض اور سعید بن زید بن عمرو بن نفیل کو قافلہ کی خبر دریافت کرنے کے لیے بھیجا وہ دونوں التجار پہنچے جو الحوراء کے علاقے سے ہے اور کشد الجھنی کے پاس اترے اس

نے ان دونوں کو پناہ دی اور ان کی مہارداری کی (قافلے کا حال ان سے پوشیدہ رکھا، یہاں تک کہ قاولد گزر گیا، طلحہ و سعید دونوں روانہ ہوئے ہمراہ کشد بھی محافظ بن کر چلا۔ جب یہ لوگ ذوالمردہ پہنچ تو معلوم ہوا کہ قاولد سندھ کے کنارے کنارے تیزی سے نکل گیا۔

طلحہ و سعید مذینے آئے کہ رسول اللہ ﷺ کو قاولد کی خبر دیں مگر انہیں معلوم ہوا کہ آپ روانہ ہو گئے آپ نے مسلمانوں کو اپنے ہمراہ روانہ ہونے کی دعوت دی اور فرمایا۔ یہ قریش کا وہ قاولد ہے جس میں ان کامال و اسباب ہے شاید اللہ تعالیٰ اسے تم کو غیمت میں دے دے جو جلدی کر سکا اس نے اس کی طرف جلدی کی اور بہت سے آدمیوں نے اس سے دریکردی۔

جو لوگ پہنچ رہ گئے انہیں بھی ملامت نہ کی گئی کیونکہ وہ قاولد کے لیے نہیں روانہ ہوئے تھے بلکہ قاولد کے لیے روانہ ہوئے تھے۔

### اسلامی لشکر کی روائی:

رسول اللہ ﷺ بھارت کے انہیوں ماہ کے شروع ۱۲ رمضان یوم شنبہ کو مدینے سے روانہ ہوئے یہ روانگی طلحہ بن عبید اللہ اور سعید بن زید کے روانہ کرنے کے دو دن بعد ہوئی مہاجرین میں سے تو آپ کے ہمراہ جو روانہ ہوئے انصار بھی اس غزوہ میں ہمراہ تھے حالانکہ اس سے قبل ان میں سے کسی نے جہاد نہ کیا تھا۔

اصحاب بدرا فوجان اخراج:

رسول اللہ ﷺ نے اپنا لشکر برابی عقبہ پر قائم کیا جو مذینے سے ایک میل کے فاصلے پر ہے آپ نے اپنے اصحاب کو ملاحظہ فرمایا اور اسے واپس کر دیا جسے آپ نے چھوٹا سمجھا آپ تین سو پانچ آدمیوں کے ہمراہ روانہ ہوئے جن میں ۳۷ مہاجرین تھے اور بقیہ ۱۴۰ انصار۔

آٹھ آدمی وہ تھے جو کسی سبب سے پہنچ رہ گئے تھے۔ رسول اللہ ﷺ نے ان کا حصہ واجز مقرر فرمایا۔ وہ تین مہاجرین میں سے تھے:

۱۔ عثمان بن عفان ہن شفہ کو رسول اللہ ﷺ نے ان کی بیوی رقیہ بنت رسول اللہ ﷺ کی میمارداری کے لیے چھوڑ دیا کہ وہ بیمار تھیں وہ ان کے پاس مقیم رہے یہاں تک کہ ان کی وفات ہو گئی۔

۲۔ طلحہ بن عبد اللہ ہن شفہ اور

۳۔ سعید بن زید ہن شفہ جنہیں رسول اللہ ﷺ نے قاولد کی خبر دریافت کرنے کے لیے بھیجا تھا۔ پانچ انصار میں سے تھے:

۱۔ ابوبابہ بن المذر ہن شفہ جن کو آپ نے مدینے میں اپنا خلیفہ بنایا۔

۲۔ عاصم بن عدی الحنفی ہن شفہ جن کو آپ نے اہل عالیہ پر خلیفہ بنایا۔

۳۔ الحارث بن حاطب العری ہن شفہ جن کو آپ نے بنی عزوف بن عوف کے پاس کسی بات کی وجہ سے جوان کی طرف سے ہوئی

الروحاء سے واپس کر دیا۔

۲۷۔ الحارث بن حاطب رض جو الروحاء میں تحکم گئے تھے۔ اور

۵۔ خوات بن جبیر رض یہ بھی تحکم گئے تھے۔

یہ آٹھ آدمی ہیں جن کے بارے میں ہمارے نزدیک کوئی اختلاف نہیں ہے اور سب کے سب مسخر اجڑیں۔

اوٹوں میں ستر اونٹ تھے جن پر باری باری سفر ہوتا تھا، گھوڑے صرف دو تھے ایک مقداد بن عمر و رض کا اور ایک مردہ

بن ابی مرشد الغنوی رض کا۔

### ڈشمن کی جاسوسی کا انتظام:

رسول اللہ ﷺ نے اپنے آگے دو جاسوسوں کو مشرکین کی طرف روانہ کر دیا تھا کہ آپ کے پاس ڈشمن کی خبر لا لیں۔  
وہ سبیں بن عمر و اور عدی بن ابی الرغباء تھے جو ہمہ نہیں میں سے تھے اور انصار کے خلیف تھے دنوں چاہ بدر تک پہنچے خبر معلوم کی اور  
رسول اللہ ﷺ کے پاس لوٹ گئے۔

### مشرکین کے تجارتی قافلہ کی حالت:

مشرکین کو شام میں یہ خبر پہنچی تھی کہ رسول اللہ ﷺ ان کی واپسی کی گھات میں ہیں وہ لوگ جب شام سے روانہ ہوئے تو  
ضمض بن عمر و کو قریش مکہ کے پاس روانہ کر کے انہیں اس بات کی خبر دی اور حکم دیا کہ وہ نکل کر قافلہ کی حفاظت کریں۔

مشرکین کے سے تیزی کے ساتھ روانہ ہوئے ان کے ساتھ غلام اور دف تھے ابوسفیان بن حرب قافلہ کو لا یا۔ جب وہ  
مدینے کے قریب پہنچا تو وہ لوگ خوف زدہ تھے اور ضمض اپنی قوم (قریش) کی تاخیر کو محسوں کر رہے تھے۔

خوف وہ راس کے اسی عالم میں قافلہ بدر پہنچا اور وہاں منزل کی، ابوسفیان نے مجید بن عمر سے پوچھا۔ مجید کے جاسوس تو  
کہیں نظر نہیں پڑے؟ کیونکہ مکہ کا کوئی قریشی مرد و عورت اسی نہیں ہے جس کے پاس نصف او قیا یا زیادہ مال رہا ہو اور اس نے  
ہمارے ساتھ روانہ کر دیا ہو۔

مجید نے کہا کہ بخدا میں نے ایسا شخص نہیں دیکھا جسے میں اجنبی سمجھتا سوائے ان دوسواروں کے جو اس مکان تک آئے  
تھے، اس نے عدی و سبیس کے اونٹ کی نشت کی طرف اشارہ کیا ابوسفیان آیا دنوں اوٹوں کی چند بیجنگیاں لے کر توڑیں، کھجور کی  
گنٹھی نکلی تو کہا کہ یہ مدینے کا چارہ ہے یہ مجید کے جاسوس تھے۔

اس نے قافلہ کے سر برآ وردہ لوگوں کو غیرت دلائی اور سمندر کے کنارے سے لے کے چلا بدر کو باہمیں جانب چھوڑ کر  
تیزی کے ساتھ بھاگ گیا، قریش کے سے آگئے تو ابوسفیان بن حرب نے ان کے پاس قیس بن امری القس کو صحیح کر خبر دی کہ  
قافلہ بچ گیا، لوگ واپس چلے جائیں گے، مگر قریش نے واپس ہونے سے انکار کیا اور غلاموں کو مجھ سے واپس کر دیا۔

### ابوسفیان کا اظہار افسوس:

قبصہ ابوسفیان سے الہدہ میں ملا جو مکہ سے باہمیں جانب کے راستے پر عسفان سے سات میل پر ہے۔ جہاں بونشم رہا اور

پچھے خدا کے لوگ ہیں، اس (قادص) نے اسے (ابوسفیان کو) قریش کے گزرنے کی خبر دی (تو نہایت افسوس کے ساتھ کہا) کہ ہائے قوم یہ عمرو بن ہشام یعنی ابو جہل کا فعل ہے اور کہا کہ بخدا ہم اس وقت تک نہ جائیں گے جب تک پدر میں نہ اتر لیں۔

### مقام بدر:

بدر زمانہ جاہلیت کے تماشاگوں میں سے ایک تماشاگاہ تھا جہاں عرب جمع ہوتے تھے۔ یہاں ایک بازار تھا، بدر اور مدینے کے درمیان اخانوںے میل کا فاصلہ تھا وہ راستہ جس پر رسول اللہ ﷺ بدر کی طرف روانہ ہوئے الروحاء کا تھامدینہ اور الروحاء کے درمیان چار روز کا راستہ تھا پھر وہاں سے المنصرف تک بارہ میل کا ذات ایذاں تک باڑہ میل کا پھر المعلات تک جو اسلام کا سیالی میدان ہے بارہ میل کا۔ وہاں سے الائیں تک بارہ میل پھر بدر تک دو میل کا فاصلہ تھا۔

### فرات بن حیان الحجی:

قریش نے فرات بن حیان الحجی کو جو اس وقت کے میں مقیم تھا جب قریش نے مکہ چھوڑا۔ ابوسفیان کے پاس بھیجا تاکہ وہ اسے روانہ ہونے اور مکہ چھوڑنے کی خبر دے مگر اس نے ابوسفیان کے خلاف راست اختیار کیا وہ مجھہ میں مشرکین کے پاس بھیج گیا اور ان کے ہمراہ روانہ ہو گیا۔ بدر کے دن اسے متعدد رشم لگے اور وہ پچھلے پاؤں بھاگ گیا۔  
بنی زہرہ کی مقام مجھ سے واپسی:

بنی زہرہ مجھ سے پلت گئے اس کا مشورہ انہیں الاخشن بن شریف الشعی نے دیا جو ان کا حلیف تھا اور ان میں اس کی بات مانی جاتی تھی اس کا نام ابی تھامگر جب اس نے بنی زہرہ کو لوٹا دیا تو کہا گیا انہیں بہم (اس نے انہیں چیچپے کر دیا) اسی وجہ سے اس کا نام الاخشن ہو گیا اس روز بنی زہرہ سوآدمی تھے بعض نے کہا بلکہ تین سو آدمی تھے۔  
بنی عدی کا جنگ سے کنارہ کشی کرنا:

بنی عدی بن کعب جنگی جماعت کے ساتھ تھے، مگر جب وہ شیعہ لفظ پہنچ تو منج کے وقت کے کارخ کر کے کنارہ سمندر کی طرف پھر گئے۔ اتفاقاً ابوسفیان بن حرب ان سے ملا اور کہا کہ اے بنی عدی تم کیسے پلت آئے نہ تو قافلے میں نہ جنگی جماعت میں؟ انہوں نے جواب دیا کہ تو نے قریش کو کہلا بھیجا تھا کہ وہ پلت جائیں یہ بھی کہا جاتا ہے کہ وہ (ابوسفیان) ان سے مراثیہ ان میں ملا۔  
بنی زہرہ اور بنی عدی کے مشرکین میں سے کوئی شخص بدر میں حاضر نہیں ہوا۔

### انصار کے قبل رشک جذبات:

رسول اللہ ﷺ روانہ ہوئے جب بدر کے قریب پہنچا تو قریش کی روائی کی خبر آئی۔ رسول اللہ ﷺ نے اصحاب کو اس سے آگاہ کیا اور ان سے مشورہ لیا، المقداد بن عمرو والبهرانی نے عرض کیا کہ تم ہے اس ذات کی جس نے آپ کو حق کے ساتھ مبووث کیا اگر آپ ہمیں برک الخداد (مقام) تک لے جائیں گے تو ہم ضرور آپ کے ساتھ چلیں گے یہاں تک کہ وہاں بھیج جائیں۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا مجھے مشورہ دو، آپ کی ضرورت انصار سے تھی۔ سعد بن معاذ بن عوف کھڑے ہوئے اور عرض

کیا میں انصار کی طرف سے جواب دیتا ہوں، یا رسول اللہ شاید آپ کی مراد ہم سے ہے۔ آپ نے فرمایا ہاں، عرض کیا: ابے اللہ کے نبی آپ نے جو کچھ قصد فرمایا ہے اسے جاری رکھئے، قسم ہے اس ذات کی جس نے آپ کو حق کے ساتھ مبوث کیا اگر آپ اس سعدر میں پیش قدی کرنا چاہیں گے اور اس میں داخل ہوں گے تو ہم بھی ضرور اس طرح آپ کے ساتھ داخل ہوں گے، کہ ایک آدمی بھی بیچھے نہ رہے گا۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اللہ کی برکت کے ساتھ چلو کیونکہ اللہ تعالیٰ نے مجھے دو جماعتوں میں سے ایک کا وعدہ فرمایا ہے: بخدا میں قوم کے پھر نے کے مقامات دیکھ رہا ہوں۔

#### پرچم اسلام:

اس روز رسول اللہ ﷺ نے متعدد جنڈے نامزد فرمائے۔ رسول اللہ ﷺ کا جنڈا اس سے بڑا تھا جہاں جرین کا جنڈا مصعب بن عمير کے ساتھ تھا قبلہ خزر ج کا جنڈا الحباب بن المنذر کے ساتھ اور قبلہ اوس کا سعد بن معاذ حنفی کے ساتھ تھا۔

رسول اللہ ﷺ نے مہاجرین کا شعار (شان شاخت) "یا نبی عبد الرحمن"، خزر ج کا "یا نبی عبد اللہ" اور اوس کا "یا نبی عبد اللہ" مقرر فرمایا کہا جاتا ہے کہ تمام مسلمانوں کا اس روز یا منصورامت تھا۔

بشریت کے ہمراہ بھی تین جنڈے تھے، ایک جنڈا ابو عزیز بن عمير کے ساتھ ایک الفضر بن الحارث کے ساتھ اور ایک طلحہ بن ابی طلحہ کے ساتھ تھا۔ یہ سب بنی عبد الدار میں سے تھے۔  
اسلامی لشکر کی بذریعہ آمد:

رسول اللہ ﷺ شبِ جمعہ کے ار رمضان کو بدر کے قریب اترے، مشرکین کی خبر دریافت کرنے کے لیے علی اور زبیر اور سعد بن ابی وقاص حنفی کو چاہ بدر پر بھجا، ان لوگوں کو قریش کی پانی پھرنے والی جماعت ملی جن میں ان کے پانی پلانے والے بھی تھے ان لوگوں نے اس جماعت کو گرفتار کر لیا۔

کفار کی تعداد جانے کا نبی انداز:

قریش کو جب اس کی خبر پہنچی تو لشکر گہرا گیا، ان پانی پلانے والوں کو رسول اللہ ﷺ کے پاس لا یا گیا تو آپ نے دریافت فرمایا کہ قریش کہاں ہیں انہوں نے جواب دیا کہ اس میلے کے پیچے ہے آپ دیکھ رہے ہیں۔ آپ نے فرمایا وہ کتنے ہیں، انہوں نے کہا بہت ہیں آپ نے فرمایا وہ کتنے اونٹ ذبح کرتے ہیں انہوں نے کہا کہ ایک دن نواز ایک دن دس آپ نے فرمایا کہ وہ ہزار اور نو سو کے درمیان ہیں اور نو سو پچاس آدمی تھے اور ان کے گھوڑے سو تھے۔

حباب بن المنذر کا مشورہ اور شاہید آسمانی:

حباب بن المنذر نے عرض کیا، یا رسول اللہ ﷺ یہ مقام جہاں آپ ہیں منزل نہیں ہے، آپ ہمارے ساتھ ایسے مقام پر تشریف لے چکے جہاں پانی قوم کے قریب ہو۔ مجھے اس جگہ کا اور وہاں کے کنوں کا علم ہے اس میں ایک کنوں ہے جس کے پانی کی شیرینی میں جاتا ہوں جو لوٹا نہیں، ہم اس پر حوض بنالیں گے، خود سیراب ہوں گے قیال کریں گے اور اس کے سوا باقی

کثوؤں کو پاٹ دیں گے۔

### بدار میں بارش:

رسول اللہ ﷺ کے پاس جرمیٰ آئے اور عرض کیا رائے یہی ہے جس کا حباب نے مشورہ دیا ہے رسول اللہ ﷺ اُنھیں اُنھیں کھڑے ہوئے اور یہی کیا مگر وہ وادی (میدان کی زمین) پولی تھی، اللہ جبار ک و تعالیٰ نے ابر کو بھیجا جس نے اسے ترک دیا۔ مسلمان چلنے سے نہ کسے مشرکین کے یہاں اس قدر بارش ہوئی کہ وہ چلنے کے قابل نہ رہے حالانکہ ان کے درمیان صرف ایک ریت کا تیلہ تھا اس شب کو مسلمانوں پر غنودگی طاری ہو گئی۔

### خیمه نبوی:

رسول اللہ ﷺ کے لیے کھجور کی کھوڑی کا سامبان بنادیا گیا نبی ﷺ اور ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ اس میں داخل ہو گئے سعد بن معاذ رضی اللہ عنہ اس سامبان کے دروازے پر تکوار لٹکا کر کھڑے ہو گئے۔

### لشکر اسلام کی صفت بندی:

صحیح ہوئی تو قبل اس کے کہ قریش نازل ہوں آپ نے اصحاب کو صفت بستہ کر دیا۔ رسول اللہ ﷺ اپنے اصحاب کو صفت بستہ اور برابر کر دی رہے تھے کہ قریش کل آئے آپ انہیں تیر کی طرح سیدھا کرو رہے تھے۔ اس روز آپ نے کے ہاتھ میں ایک تیر تھا جس سے آپ ایک طرف اشارہ کرتے تھے کہ آگے بڑھو اور دوسرا طرف اشارہ کرتے تھے کہ پیچھے ہٹ، یہاں تک کہ وہ سب برادر ہو گئے۔

### فرشتتوں کی آمد:

ایک ایسی تیز ہوا آئی جس کی شدت ان لوگوں نے نہ دیکھی تھی وہ چلی گئی۔ اور ایک دوسری ہوا آئی وہ بھی چلی گئی۔ اور ایک ہوا آئی، پہلی ہوا میں جرمیٰ علیکم ایک ہزار لشکر ملائکہ کے ہمراہ رسول اللہ ﷺ کی ہمراہی کے لیے تھے، دوسری طرف ہوا میں میکائیل علیکم ایک ہزار ملائکہ کے ہمراہ رسول اللہ ﷺ کے میمن (لشکر کے وہی بازو) کے لیے تھے۔

ملائکہ کی علامت وہ عماء تھے جن کے سرے وہ اپنے دونوں شانوں کے درمیان لٹکائے ہوئے تھے اور بزرگ و سرخ و زرد سرخ نور کے تھے۔ ان کے گھوڑوں کی پیشانیوں میں بال تھے رسول اللہ ﷺ نے اپنے اصحاب سے فرمایا کہ ملائکہ نے نشان جنگ لگایا۔ لہذا تم بھی نشان جنگ لگاؤ۔ چنانچہ ان لوگوں نے اپنی زرہ و خود میں نشان لگایا۔ بدتر کے دن ملائکہ اپنے گھوڑوں پر سوار تھے۔ عصیر بن وہب اور حکیم بن حرام کا قریش کو مشورہ:

راوی نے کہا کہ جب (مسلمانوں کی جماعت مطہری ہو گئی تو مشرکین نے عصیر بن وہب الحجji کو بھیجا جو تیر والا تھا اس سے کہا کہ محمد اور ان کے اصحاب کا اندازہ کرو وہ وادی (میدان) میں گیا پھر لوٹا اور کہا۔

ندتوان کے لیے مدد (اماڈی فونج) ہے اور رہنمیں (پوشیدہ لشکر) پوری قوم تین سو ہیں اگر زیادہ ہوں گے تو بہت کم زیادہ ہوں گے، ان کے ہمراہ سڑاک اور دو گھوڑے ہیں اسے گروہ قریش مصائب حامل موت ہیں (یعنی مسلمانوں کی کم تعدادی

ان کے لیے باعث ہلاکت نہ ہوگی) پیرب کے سیراب کرنے والے اور قاتل موت کے حال ہیں وہ ایک سی جماعت ہے کہ سوائے ان کی تواروں کے نہ کوئی محافظ ہے اور نہ کوئی جائے پناہ ہے، کیا تم انہیں دیکھتے نہیں کہ وہ لوگ اس طرح خاموش ہیں کہ کلام نہیں کرتے جو یہ پھر والے سائپوں کی طرح زبانیں نکالتے ہیں خدا کی قسم میں تو نہیں سمجھتا کہ تم ان کا کوئی آدمی قتل کر دو، بغیر اس کے کہ ہمارا کوئی آدمی قتل کر دیا جائے۔ جب وہ تم سے اپنے شمار کے مطابق پہنچ جائیں گے تو اس کے بعد جینے کا مزہ نہیں۔ لہذا اپنے معاملہ میں خور کرو۔

اس نے حکیم بن حرام سے گفتگو کی، لوگوں کے پاس گیا اور شبہ اور عتبہ کے پاس آیا۔ جوان کی جماعت میں بڑے مختار اور رعب والے تھے انہوں نے لوگوں کو واپس ہونے کا مشورہ دیا۔

### ابو جہل کا جوش:

عتبہ نے کہا کہ میری نصیحت کو رد نہ کرو اور نہ میری رائے کو نادانی پر محمل کرو۔ مگر ابو جہل نے جب اس کا کلام سن تو اس پر حسد کیا اور اس کی رائے کو غلط قرار دیا۔ اس نے لوگوں کے درمیان اختلاف کرایا اور عامر بن الحضری کو اس نے یہ حکم دیا کہ اپنے بھائی عمر کے نام سے واویزا کرے جو محلہ میں قتل کر دیا گیا تھا عامر سامنے آیا اور اس نے اپنے حسد زیریں پر خاکِ ذاتی اور وادیِ عمر "وادیِ عمر" چھین گا۔ اس سے اس کا مقصود عتبہ کو سوا کرنا تھا کیونکہ قریش میں وہی اس کا حلیف تھا۔

عمر بن وہب آیا، اس نے مسلمانوں پر حملہ کر دیا، مگر مسلمان اپنی صفوں میں ثابت قدم رہے اور اپنی جگہ سے بہنیں اس پر عامر بن الحضری نے بھی حملہ کر دیا اور جنگ چھڑ گئی۔

### پہلا قتل:

مسلمانوں میں جو سب سے پہلے نکادہ عمر بن الخطاب شیخوں کے آزاد کردہ غلام مجحح تھے۔ انہیں عامر بن الحضری نے قتل کر دیا، انصار میں جو سب سے پہلے قتل کیا گیا وہ حارث بن سراقد تھے۔ کہا جاتا ہے کہ انہیں حبان بن العرزہ نے قتل کیا کہا گیا کہ ان کو عمر بن الحمام نے قتل کیا تھے خالد بن الاعلم اعلقیلی نے مارڈا لائے۔

### شبہ و عتبہ و ولید کی مہاریزت طلبی:

ربیعہ کے دنوں بینے شبہ و عتبہ اور ولید بن عتبہ نکلے انہوں نے مقابلہ کی دعوت دی تو قبیلہ بنی المازہر کے تین انصاری معاذ اور معوذ اور عوف جو عفراء کے فرزند تھے ان کی طرف نکلے، مگر رسول اللہ ﷺ نے یہ ناپسند فرمایا کہ سب سے پہلا قاتل جس میں مسلمان مشرکین سے مقابلہ کریں انصار میں ہوا اپ نے یہ ناپسند فرمایا آپ کے چچا اور آپ کے قوم کے ذریعے سے شوک ظاہر ہوا، آپ نے انہیں حکم دیا تو وہ لوگ اپنی صفوں میں واپس آگئے اور آپ نے ان کے لیے کلدہ خیر فرمایا۔

مشرکین نے پاک کر کہا اے محمدؐ ان مقابلہ کرنے والوں کو ہماری طرف روانہ کرو جو ہماری قوم میں سے ہوں، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اے نبی ہاشم کھڑے ہو اور اس حق کے ساتھ قاتل کرو جس کے ساتھ اللہ نے تمہارے نبی کو مبعوث کیا کیونکہ وہ اپنے باطل کو لا جائے ہیں تاکہ اللہ کے نور کو گل کرو دیں۔

حضرہ بن عبد المطلب، علی بن ابی طالب اور عبیدہ بن الحارث بن المطلب بن عبد مناف نبی ﷺ کھڑے ہوئے اور عتبہ کی طرف بڑھے تو عتبہ نے کہا کچھ بات کروتا کہ تم تمہیں پہچان لیں وہ خود پہنچتے تھے (اس لیے پہچانے نہ جائے)۔

حضرہ بنی هاشم نے کہا کہ میں حمزہ ہوں جو اللہ اور اس کے رسول ﷺ کا شیر ہے تو عتبہ نے کہا اچھا مقابل ہے، علی بن ابی طالب اور عبیدہ بن الحارث نے کہا اور میں ان دونوں (شیبہ و ولید) کے خلیفوں کا شیر ہوں جو تیرے ساتھ ہیں اس نے کہا دونوں اپنے مقابل ہیں۔

اس نے اپنے بیٹے ولید سے کہا کہ اے ولید اٹھ، علی بن ابی طالب نبی ﷺ اس کے سامنے آئے اور دونوں میں تکوار چلنے لگی، علی نبی ﷺ نے اسے قتل کر دیا۔ عتبہ کھڑا ہوا اور اس کی طرف حمزہ نبی ﷺ بڑھے دونوں نے تکوار چلانی، حمزہ نبی ﷺ نے اسے قتل کر دیا، شیبہ اٹھا اور اس کے مقابلہ میں عبیدہ بن الحارث نبی ﷺ کھڑے ہوئے جو اس روز رسول اللہ ﷺ کے اصحاب میں سب سے زیادہ کن رسیدہ تھے، شیبہ نے عبیدہ کے پاؤں پر تکوار کا کنارہ مارا جو ان کی پنڈلی کی ٹھچلی میں لگا۔ اور اسے کاٹ دیا۔

حمزہ و علی نبی ﷺ نے شیبہ پر حملہ کیا اور اسے ان دونوں نے قتل کر دیا انہیں کے بارے میں یہ آیت نازل ہوئی: «هذا ن خصمان اختصموا فی ریبھم» (یہ دونوں فریق ہیں (یعنی مسلمین و مشرکین) جنہوں نے اپنے پروردگار کے بارے میں بھگڑا کیا) اور انہیں کے بارے میں سورہ افال یا اس کا اکثر حصہ «یوم نبطش البطش الکبری» (یعنی یوم بدر) (جس روز ہم سخت پکڑ کریں گے، جس روز سے مراد بدر کا دن ہے) «وعذاب یوم عقیم» (سخت دن کا عذاب) «وسیہزم الجمع ویولون الدبر» نازل ہوا۔

راوی نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ کو ان کے پیچھے اس طرح دیکھا گیا کہ تکوار میان سے باہر نکالے ہوئے اس آیت (سیہزم الجمع) کی تلاوت فرماتے ہیں (یعنی عقریب اس جماعت کو نکلت ہو گی اور وہ پیٹھ پھیر کر بھاگیں گے) ان کے زخمیوں کو آپ نے اٹھوایا۔ اور بھاگنے والوں کی تلاش فرمائی۔

### شہداء بدر کے اسمائے گرامی:

- ۱۔ عبیدہ بن الحارث بن عبد المطلب بن عبد مناف نبی ﷺ
- ۲۔ عیمر بن ابی وقار میں نبی ﷺ
- ۳۔ عاقل بن ابی الکبیر نبی ﷺ
- ۴۔ عیمر بن الخطاب نبی ﷺ کے آزاد کردہ غلام مجمع
- ۵۔ صفوان بن یضاء نبی ﷺ
- ۶۔ سعد بن خشم نبی ﷺ
- ۷۔ مبشر بن عبد المنذر ربی نبی ﷺ

عبدیہ سے مروی ہے کہ اہل بدر تین سوتیرہ تھے یا پچودہ تھے دو سوتیرہ انصار میں سے تھے اور بقیہ بدمرے لوگوں میں سے ابن عباس شیخ حنفی سے مروی ہے کہ اہل بدر تین سوتیرہ تھے جن میں مہاجرین میں پچھتر تھے اور ۷ ار رضان یوم جمعہ کو اہل بدر کو ہزیرت ہوئی۔

### صحابہ بدر کے لیے رسول اللہ ﷺ کی دعا:

عبداللہ بن عمر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ بدر کے دن تین سو پندرہ مجاہدین کے سراہ روانہ ہوئے جیسا کہ طالوت روانہ ہوئے تھے جس وقت وہ لوگ روانہ ہوئے تو رسول اللہ ﷺ نے ان کے لیے دعا فرمائی۔ اے اللہ یا لوگ برہنہ پاہیں لہذا انہیں سواری دے اے اللہ یا لوگ برہنہ ہیں انہیں لباس دے اے اللہ یا لوگ بھوکے ہیں لہذا انہیں سیر کر اللہ نے بدر کے دن فتح دی وہ لوگ جس وقت لوٹے تو اس حالت میں لوٹئے کہ ان میں سے کوئی شخص ایسا نہ تھا جو ایک یادوسری سواری کے بغیر ہوانہوں نے کپڑے بھی پائے اور سیر بھی ہوئے۔ مطر سے مروی ہے کہ بدروں کے دن آزاد کردہ غلام میں سے دس سے زائد حاضر تھے مطر نے بیان کیا کہ ان لوگوں کا بھی مناسب حصہ لگایا گیا۔

### یوم بدر کی تاریخ:

عامر بن ربعہ ایلہ زری سے مروی ہے کہ بدر کا دن اے ار رضان المبارک دو شنبے کو تھا۔

الزہری سے مروی ہے کہ میں نے ابو بکر بن عبد الرحمن بن الحارث بن ہشام سے شب بدر کے بارے میں دریافت کیا تو انہوں نے کہا کہ وہ شب جمعہ اے ار رضان کو ہوئی۔

جعفر بن محمد اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ جنگ بدرے اے ار رضان یوم جمعہ کو ہوئی۔

محمد بن سعد (مؤلف کتاب ہذا) کہتے ہیں کہ یہی ثابت ہے کہ وہ جمعہ کو ہوئی اور دو شنبہ کی حدیث شاذ ہے۔ ابن ابی جیب سے مروی ہے کہ انہوں نے ابن المسیب سے سفر کے روزے کے متعلق دریافت کیا تو انہوں نے عمر بن الخطاب بن نبی کے حدیث بیان کی کہ ہم نے رسول اللہ ﷺ کے سراہ رمضان میں دو غزوے کیے غزوہ بدر، غزوہ فتح کیہی ہم لوگوں نے دونوں میں روزہ نہیں رکھا۔

عبداللہ بن عبیدہ بن مسعود سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے رمضان میں غزوہ بدر کیا جب تک آپ اپنے اہل کے پاس واپس نہ ہوئے آپ نے کسی دن روزہ نہ رکھا۔

ابن طلحہ کہتے ہیں کہ ابوالیوب سے یوم بدر کے بارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے کہا کہ یا رمضان کے سترہ دن گزرے تھے اور سوتیرہ دن باقی تھے ایک دن باقی تھے اور ۱۹ دن گزرے تھے۔

ابن مسعود شیخ حنفی سے مروی ہے کہ ہم لوگ بدر کے دن تین آدمی ایک اوٹ پر تھے اور ابوالیاہ و علی بن عینا رسول اللہ ﷺ کے ہم خلیفے تھے۔ ایسا ہوتا تھا کہ جب بی ملکیت کی (بیادہ چلنے کی) نورت ہوتی تھی تو وہ دونوں عرض کرتے تھے کہ آپ سوار ہو

جائے تاکہ ہم دونوں آپ کی جانب سے پیادہ چلیں، آپ فرماتے تھے کہ نہ تم دونوں پیادہ روی میں مجھ سے زیادہ طاقتور ہوا اور نہ میں ثواب میں تم لوگوں سے زیادہ بے نیاز ہوں (یعنی مجھے ثواب کی وسیعی ہی حاجت ہے جسی تھیں، پھر میں پیادہ روی کا اجر کیوں چھوڑوں)۔

### مشرکین کی تعداد:

ابو عبیدہ بن عبد اللہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ جب ہم نے بدر کے دن جماعت مشرکین کو گرفتار کیا تو ہم نے ان سے پوچھا تم لوگ کتنے تھے انہوں نے کہا کہ ہم لوگ ایک ہزار تھے۔

ابو عبیدہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ ہم نے بدر کے دن مشرکین کے ایک آدمی کو گرفتار کر لیا اس سے ان کی تعداد دریافت کی تو اس نے کہا ہم لوگ ایک ہزار تھے۔

الشعی سے مروی ہے کہ بدر کے قیدیوں کا ندیہ چار ہزار سے کم تھا۔ جس کے پاس کچھ نہ تھا اسے یہ حکم دیا گیا کہ وہ انصار کے بچوں کو لکھنا سکھا دے۔

### غیر بقیدیوں کا ذریفہ:

عامر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بدر کے دن ستر قیدیوں کو گرفتار کیا آپ بقدر ان کے مال کے ان سے فدیہ لے رہے تھے۔ اہل مکہ لکھنا جانتے تھے اور اہل مدینہ لکھنا نہیں جانتے تھے جس کے پاس فدیہ نہ تھا اس نے بچے میٹے کے بچوں میں سے اس کے پردیے گئے۔ اس نے انہیں سکھایا، جب وہ ماہر ہو گئے تو وہی اس کا فدیہ ہو گیا۔

عامر سے مروی ہے کہ اہل بدر کا ندیہ چالیس چالیس او قیر تھا جس کے پاس نہ تھا اس نے وہ مسلمانوں کو لکھنا سکھایا زید بن ثابت بھی انہیں میں سے ہیں جنمیں لکھنا سکھایا گیا۔

### فدیہ لینے کا فیصلہ:

عبیدہ سے مروی ہے کہ بدر کے قیدیوں کے بارے میں جریئل ﷺ رسول اللہ ﷺ پر نازل ہوئے اور عرض کی اگر آپ چاہیں تو انہیں قتل کر دیں اور اگر چاہیں تو ان سے فدیہ لے لیں اس صورت میں فدیہ لینے والے ستر شہید ہوں گے۔

رسول اللہ ﷺ نے اصحاب کو آواز دی، لوگ آئے یا ان میں سے لوگ آئے آپ نے فرمایا جریئل ﷺ بیں جوان دونوں باتوں میں تھیں اختیار دیتے ہیں یا تو قیدیوں کو سامنے لا کے سب کو قتل کر دو یا اس طرح ان سے فدیہ لے لو جو تم میں اس کو قبول کریں وہ بقدر ان کی تعداد کے شہید کیے جائیں گے، ان لوگوں نے عرض کی کہ ہم فدیہ لیں گے اس سے ان لوگوں کے خلاف قوت حاصل کریں گے۔ اور ہم میں سے ستر جنت میں داخل ہو جائیں گے۔ آخر ان سے فدیہ لے لیا۔

سماں بن حرب سے مروی ہے کہ میں نے عکرہ کو یہ کہتے سا کہ رسول اللہ ﷺ جب اہل بدر سے فارغ ہوئے تو آپ سے کہا گیا کہ آپ قافلے کو ضرور لے لیجھے کیونکہ اس کے درمیان کوئی چیز حائل نہیں، عباس نے آپ سے پکار کر کہا کہ یہ آپ کے لیے مناسب نہیں، آپ نے فرمایا کیوں؟ انہوں نے کہا کہ اللہ تعالیٰ نے آپ سے دو جماعتوں میں سے ایک کا وعدہ کیا ہے جو

اپنے وعدے کے مطابق آپ کو دے دی۔

### ابوالحنفی کا قتل:

العیو راجحی حدیث سے مروی ہے کہ بدر کے دن رسول اللہ ﷺ نے حکم دیا تو ندادی گئی، آگاہ ہو کر اس قوم (بشرکین) میں سے ہوا نے ابوالحنفی کے میرے نزدیک کسی کا کوئی احسان نہیں ہے لہذا جس نے اسے گرفتار کیا ہو رہا کردے رسول اللہ ﷺ نے اسے امن دے دیا مگر معلوم ہوا کہ وہ قتل کیا جا پکا ہے۔

### سات افراد کے لیے بدعاۓ:

عبدالقد بن مسعود رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے قبلہ رو ہو کر قریش کے سات افراد کے لیے بدعاۓ فرمائی جن میں ابو جہل و امیر بن خلف و عتبہ بن ربیعہ و شیبہ بن ربیعہ و عقبہ بن ابی معیط بھی تھے آپ نے خدا کی قسم کے ساتھ فرمایا کہ ضرور تم لوگ ان کو اس حالت بدر میں پچھرا ہوادیکھو گے کہ آفتاب نے ان کو جلا دیا ہو گا وہ دون بھی خست گرم تھا۔

علی بن ابی طالب سے مروی ہے کہ جب یوم بدر ہوا اور جنگ شروع ہو گئی تو ہم نے رسول اللہ ﷺ کی پناہ لی (یعنی آپ کو آگے کیا اس روز آپ سب سے زیادہ مشغول جنگ تھے کوئی شخص آپ سے زیادہ مشرکین سے قریب نہ تھا۔

### حضرت حمزہ رضی اللہ عنہ کی شجاعت:

امہی سے مروی ہے کہ یوم بدر ہوا تو ربیعہ کے بیٹے عتبہ و شیبہ اور ولید بن عتبہ نکلنے کے مقابلہ کو حمزہ بن عبدالمطلب و علی بن ابی طالب و عبیدہ بن الحارث رضی اللہ عنہم تک شیبہ حمزہ رضی اللہ عنہ کے مقابلہ پر آئے اور ان سے کہا، تو کون ہے؟ انہوں نے کہا میں اللہ اور اس کے رسول کا شیر ہوں تو اس نے کہا اچھا مقابلہ ہے؟ پھر دونوں میں تکوار چلنے لگی اور حمزہ رضی اللہ عنہ نے اسے قتل کر دیا، ولید بن علی رضی اللہ عنہ کے سامنے آیا اور کہا، تو کون ہے؟ انہوں نے کہا میں اللہ کا بندہ ہوں؟ اور اس کے رسول ﷺ کا جہانی ہوں، علی رضی اللہ عنہ نے اسے قتل کر دیا، عبیدہ بن الحارث رضی اللہ عنہ کے مقابلہ پر آیا اور پوچھا تو کون ہے؟ انہوں نے کہا میں وہ شخص ہوں جو معادہ حلف میں ہے اس نے کہا اچھا مقابلہ ہے۔ دونوں میں تکوار چلنے لگی عتبہ نے حرب کو گزرو کر دیا۔ حمزہ رضی اللہ عنہ و علی بن ابی طالب سے قتل پڑے۔

ابوعبدالله بن محمد سعد (مؤلف کتاب) کہتے ہیں کہ یہی حدیث کی بناء پر ثابت ہی ہے کہ حمزہ رضی اللہ عنہ نے عتبہ کو قتل کیا۔ علی رضی اللہ عنہ نے ولید کو اور عبیدہ نے شیبہ سے قفال کیا (جس کو علی و حمزہ رضی اللہ عنہم نے مل کر بعد کو قتل کر دیا)۔

### گھوڑوں کی تعداد:

یزید بن رومان سے مروی ہے کہ بدر کے دن رسول اللہ ﷺ کے مقابلہ صرف دو گھوڑے تھے ایک گھوڑے پر رسول اللہ ﷺ کے ماموں بنی الاسود کے حلیف مقدم اب بن عمر و سوار تھے دوسرا حمزہ بن عبدالمطلب رضی اللہ عنہ کے حلیف مرشد بن ابی مرشد الغنوی رضی اللہ عنہ کے لیے تھا، اس روز مشرکین کے ہمراہ سو گھوڑے تھے۔

قیمیہ نے اپنی حدیث میں بیان کیا کہ (رسول اللہ ﷺ) کے ہمراہ تین گھوڑے تھے (دو گھوڑوں پر تو ہی تھے جن کا ذکر

ہوا اور) ایک گھوڑے پر زیر بن العوام رضی اللہ عنہ سوار تھے۔

### مسلمان مخبر:

عمر مدد سے مردی ہے بدر کے دن رسول اللہ ﷺ نے عدی بن ابی الرغباء اور سسیں بن عمر و کو مخبر بنا کے بھیجا، دونوں (بدر کے) کنوں پر آئے ابوسفیان کو دریافت کیا تو انہیں اس کے مقام کی اطلاع دی گئی، دونوں رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے اور اطلاع دی کہ یا رسول اللہ ﷺ وہ فلاں کنوں پر اترے گا اور ہم لوگ فلاں فلاں کنوں پر اترے گے وہ فلاں دن فلاں کنوں پر اترے گا اور فلاں دن فلاں کنوں پر اترے گے۔ یہاں تک کہ ہم لوگ اس سے مل جائیں گے جبکہ وہ (بدر کے) کنوں پر ہو گا۔ ابوسفیان آیا اور اسی کنوں پر اتر، قوم سے (جو وہاں تھی) دریافت کیا کہ آیا تم نے کسی کو دیکھا ہے انہوں نے کہا سوائے دو آدمیوں کے کسی کو نہیں دیکھا اس نے کہا مجھے ان دونوں کے اونٹوں کی نشست گاہ دکھاؤ، انہوں نے اسے نشست گاہ دکھائی اس نے میکنی لی اور اسے مسل کے چورا چورا کر دیا تو کھجور کی گھنٹی نظر آئی اس نے کہا بخدا شیر کی آپاشی کے اونٹ ہیں پھر ساحل سمندر کا راستہ اختیار کیا اور اہل مکہ کو لکھ کر بی بی ﷺ کی روائی کی خبر بدی۔

### حضرت سعد بن معاذ رضی اللہ عنہ کی وفا شماری:

عمر مدد سے مردی ہے کہ اس روز (بدر کے دن) رسول اللہ ﷺ نے لوگوں سے مشورہ طلب فرمایا سعد بن عبادہ یا سعد بن معاذ نے عرض کی یا رسول اللہ ﷺ آپ جب چاہیں چلیں اور جہاں قیام فرمائیں جس سے چاہے جگ سمجھے اور جس سے چاہے صلح سمجھے قسم ہے اس ذات کی جس نے آپ کو حق کے ساتھ میوثر کیا اگر آپ اتنا چلیں کہ برک الغاد تک جو میں کا علاقہ ہے پہنچ جائیں تو ہم لوگ اس طرح آپ کی بیروتی کریں گے کوئی شخص پیچھے نہ رہے گا۔ عتبہ بن ربیعہ نے ان مشرکین سے کہا کہ اپنے انہیں چیزوں کے مل واپس چلو جو گویا چیز ہیں ان لوگوں کے مقابلہ سے جن لوگوں کے چہرے گویا سائب پیں بخدا تم انہیں قتل نہ کرو گے تاوقتیکہ وہ تم میں سے اپنے برادر قتل نہ کریں پھر اس کے بعد تمہاری خیر نہیں۔ اس روز مسلمان کھجوریں کھارے ہے تھے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اس جدت کی طرف سبقت کرو جس کی وسعت آسمانوں اور زمین کے برابر ہے۔

### عمیر بن الحمام رضی اللہ عنہ کی شہادت:

عمیر بن الحمام ایک طرف تھے ہاتھ میں کھجوریں تھیں جن کو وہ کھارے ہے انہوں نے کہا وہ وادہ (نخ نج) نبی ﷺ نے ان سے فرمایا اس کرو انہوں نے کہا یہ کھجوریں ہرگز مجھ پر غالب نہ آئیں گی، پھر کہا میں تم پر ہرگز زیادہ نہ کروں گا یہاں تک کہ میں اللہ سے مل جاؤں (یعنی اب میں زندگی میں سوائے کھجور کے کوئی کھجور نہ کھاؤں گا وہ (ہاتھ کی کھجوریں) کھانے لگے پھر کہا، دور ہو، تمہیں نے مجھے روک لیا جو ہاتھ میں تھیں وہ پھینک دیں اپنی تکوار کی طرف اٹھے جو حیزوں میں پیشی ہوئی لکھتی تھی اسے لے لیا اور آگے بڑھ کے لازے یہاں تک کہ شہید ہو گئے اور اس روز انہیں عنودگی آرہی تھی۔

مسلمان اڑتی ہوئی با او پر اترے نبارش ہوئی جس سے دہش کوہ صفا کے ہو گئی لوگ اس پر آسانی سے دوڑتے تھے۔

### غزوہ بدر اور ارشاداتِ زبانی:

اللہ جل شاء نے یہ آیت نازل فرمائی:

﴿اذ يغشيمك العواس امنة منه وينزل عليكم من السماء ماء ليظهركم به ويده عنك رجز الشيطان وليربط على قلوبكم ويبث به الادم﴾

”اس وقت کو یاد کرو جب کہ اللہ تعالیٰ اپنی جانب سے تمہارے سکون کے لیے تم پر غنودگی طاری کر رہا تھا اور تم پر آسمان سے بارش نازل فرم رہا تھا تاکہ اس کے ذریعے سے تمہیں پاک کردے شیطان کا خوف دور کر دے لوں کو مفبوط کر دے اور ثابتت قدم کر دے۔“

جب یہ آیت سیہزم الجم ویبولون الدیر نازل ہوئی (یعنی عقریب اس جماعت کو شکست ہو گی اور وہ پشت پھر کر جائیں گے) تو عمر بن حفظ کہتے ہیں میں نے کہا کس جماعت کو شکست ہو گی اور کون غالب ہو گی؟ جب یوم بدر ہوا تو میں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا کہ آپ زرہ پہن کر حملہ کرتے ہیں اور سیہزم الجم ویبولون الدیر کہتے جاتے ہیں مجھے یقین ہو گیا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ ان لوگوں کو عقریب شکست دے گا۔

عکرمہ سے مردی ہے کہ آیت ﴿و اذ کروا اذ انتم قليل مستضعفون في الارض﴾ اس وقت کو یاد کرو جب تم لوگ قلیل اور روئے زمین پر کمزور سمجھے جاتے تھے) یوم بدر کے متعلق نازل ہوئی یہ آیت ﴿اذا لقيتم الذين كفروا زحفا فلا تولوهم الا دباد﴾ (جب تم لوگ کفار کا مقابلہ کرنا تو پشت نہ پھرنا) بھی یوم بدر کے بارے میں نازل ہوئی اور یہ آیت ﴿يسلونك عن الانفال﴾ آپ سے لوگ مال غنیمت کے بارے میں سوال کرتے ہیں، یوم بدر کے بارے میں نازل ہوئی۔  
ایوب و زید بن حازم سے مردی ہے کہ عکرمہ کو یہ پڑھتے تھا ﴿فشيتو الذين آمنوا﴾ یعنی اسے ملائکہ تم ایمان والوں کو ثابت قدم رکھنا، اتنا مضمون تو ایوب و زید کا متفق علیہ ہے۔

حمدانے کہا کہ (روایت میں) ایوب نے اتنا اور بڑھایا کہ عکرمہ نے کہا: ﴿فاضربوا فوق الاعناق﴾ (اپنے ملائکہ تم کفار کی گردنیں مار دو)۔

اس روز آدمی کا سر جدا ہو جاتا تھا اور یہ نہ معلوم ہوتا تھا کہ کس نے علیحدہ کیا۔

### ابو جہل کی تلاش:

عکرمہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اس روز فرمایا ابو جہل کو تلاش کرو، لوگوں نے تلاش کیا وہ نہ ملا آپ نے دوبارہ فرمایا کہ اسے تلاش کرو کیونکہ اس کے ساتھ میرا یہ وعدہ ہے کہ اس کا گھٹنہ گذرگاہ ہو گا جب تلاش کیا تو اس طرح پایا کہ اس کا گھٹنہ گذرگاہ تھا۔

اس روز اہل بدر کے فدیہ کی مقدار چار ہزار اور اس سے کم تک پنج گئی اگر کوئی آدمی اچھا لکھتا جانتا تھا تو اس سے یہی فدیہ تھرہ لیا گیا کہ وہ لکھنا سکھا دے۔

### حالت سجدہ میں حضور ﷺ کی دعا:

علیٰ بن ابی طالبؑ سے مروی ہے کہ جب یوم بدر ہوا تو میں نے کسی قدر جنگ کی پھر جلدی سے نبی ﷺ کے پاس آیا کہ دیکھوں آپ نے کیا کیا آپ سجدے میں فرمائے تھے یا حسی یا قیوم یا حسی یا قیوم اس پر کچھ بڑھاتے نہ تھے میدان جنگ کو لوٹا، واپس آیا تو آپ حالت سجدہ میں یہی فرمائے تھے میں عرصہ جنگ کو واپس ہوا تو آپ حالت سجدہ میں یہی فرمائے تھے اللہ نے آپ کو تھج عطا فرمائی۔

### حضور ﷺ کی تکوار:

ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ نے اپنے حصہ میں بدر کے دن ایک تکوار زد الفقار مخصوص فرمائی۔

عبدالله بن حمزہ بن الزبیر سے مروی ہے کہ بدر کے دن جو ملائکہ نازل ہوئے ان کے نامے زرد تھے۔ زبیر کے پاس بدر کے دن زرد رومال تھا جس کا وہ عمامہ باندھتے تھے۔

عطیہ بن قیس سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ بدر کی جنگ سے فارغ ہوئے تو جریل ﷺ سرخ گھوڑے پر سوار ہو کر آپؐ کے پاس آئے ان کی پیشانی پر بل پڑے تھے زرد پینے ہوئے تھے اور ہاتھ میں نیزہ تھا جس کی پارٹ غبار آلو دھنی انہوں نے عرض کی یا محمدؐ اللہ تعالیٰ کے نام پر اسی حکم دیا ہے کہ آپؐ کے راضی ہونے تک آپؐ سے جدا نہ ہوں آیا آپؐ راضی ہیں، فرمایا ہاں راضی ہوں تو واپس ہوئے۔

عکرمه سے مروی ہے کہ ﴿اَذَا تَمَّ بِالْعُدُوَّةِ الدُّنْيَا وَهُمْ بِالْعُدُوَّةِ الْقَصْوَى﴾ (یہ وقت تھا کہ جب تم میدان کے اس کنارے پر تھے اور وہ لوگ اس کنارے پر) وہ لوگ وادی کے ایک کنارے پر اور یہ لوگ دوسرے کنارے پر اسی طرح اسے عفان نے بھی ”بالعدو“ پڑھا ہے۔

### شہداء بدر کی نماز جنازہ:

عامر سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ بدر روانہ ہوئے تو آپؐ نے عبد اللہ بن ام مکرمؓ کو مدینے میں

اپنا خلیفہ بنایا۔

عطاء بن ابی رباح سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے شہداء بدر کی نماز جنازہ پڑھی۔

ذکر یا بن ابی زاہدؓ عامر سے روایت کرتے ہیں کہ بدر اسی شخص کا تھا جس کا نام بدر تھا جسی میر تھا۔

محمد بن سعد (مؤلف کتاب بذا) کہتے ہیں کہ محمد بن عمر نے بیان کیا کہ ہمارے مدینی دوست اور سیرت کے راوی سب یہی کہتے ہیں کہ مقام کا نام بدر ہے (ند کہ کسی شخص کا نام)۔

### سریہ عمیر بن عدی:

رسول اللہ ﷺ کی بھرثت کے انسوں میں کے شروع میں ۲۵ رہنماں کو عمیر بن عدی خرشاھی کا عصماء بنت مروان کی طرف سریہ ہے جو بی امیر بن زید سے تھی۔

گستاخ عورت کا قتل:

عصماء زید بن زید بن حصن الحنفی کے پاس تھی، اسلام کی ہجورتی نبی ﷺ کو ایذہ پہنچاتی آپ کی مخالفت پر برائیختہ کرتی اور شعر کہتی تھی۔

عمر بن عبدی اس کے پاس آئے، مکان میں داخل ہوئے، عصماء کے ازدگ داس کے بچوں کی ایک جماعت سورہ تھی کہ جو گود میں ایک بچہ تھا جسے وہ دودھ پلا تھی، عمر ناہین تھے ہاتھ سے ثنوں کر بچے کو ماں سے علیحدہ کیا تو اس کے سینے پر رکھ دی جو جسم کے پار ہو گئی۔

عمر نے صحیح کی نماز ملنے میں نبی ﷺ کے ساتھ پڑھی رسول اللہ ﷺ نے ان سے پوچھا کہ کیا تم نے دختر مرداں کو قتل کر دیا؟ انہوں نے عرض کی ہاں، کیا اس بارے میں میرے ذمہ کچھ اور ہے؟ آپ نے فرمایا نہیں، اس کے بارے میں وہ بھیڑیں لڑیں گی۔

یہ کلمہ وہ تھا جو سب سے پہلے رسول اللہ ﷺ سے سن گیا۔ رسول اللہ ﷺ نے ان کا نام عمر بصر (بینا) رکھا۔

سریہ سالم بن عمر بن عوف:

شروع شوال میں رسول اللہ ﷺ کی ہجرت کے بیسویں مہینے ابو عفك یہودی کی جانب سالم بن عمر اعمیری کا سریہ ہے ابو عفك بنی عمرو بن عوف کا بہت بڑا بوڑھا جو ایک سو برس کا تھا، یہودی تھا، لوگوں کو رسول اللہ ﷺ کی مخالفت پر برائیختہ کرتا اور شعر کہتا تھا۔

ابو عفك یہودی کا قتل:

سالم بن عمر بن عوف نے جو بکثرت روئے والوں میں سے تھے اور بدر میں حاضر ہوئے تھے۔ کہا کہ مجھ پر یہ نذر ہے کہ یا تو میں ابو عفك کو قتل کروں گا یا اس کے لیے مرجاں گا۔ وہ ٹھہرے ہوئے اس کی غفلت کے انتظار میں تھے گری کی ایک رات کو ابو عفك میدان میں سویا، سالم بن عمر بن عوف کو اس کا علم ہو گیا وہ سامنے آئے اور تکوار اس کے جگہ پر رکھ دی ہے اسے دبا کر کھڑے ہو گئے یہاں تک کہ وہ اس کے بستر میں گھس گئی، اللہ کا دشمن چلایا تو اس کے مانے والے دوڑے آئے، لاش اس کے گھر لے گئے اور دفن کر دی۔

غزوہ بنی قیقاع:

نصف شوال شنبے کے روز ہجرت کے بیسویں مہینے رسول اللہ ﷺ نے بنی قیقاع سے جنگ کی، بنی قیقاع یہودی تھے اور عبد اللہ بن ابی بن سمول کے حلیف یہود میں ان سے زیادہ کوئی بہادر رہت والا نہ تھا، یہ لوگ سارے تھے بنی ﷺ سے آیت نازل فرمائی: «وَمَا تَخَافَنَ مِنْ قَوْمٍ خَيَانَةٌ فَإِنَّمَّا يَهْمَمُ عَلَىٰ سَوَاءٌ أَنَّ اللَّهَ لَا يَأْنِي بِالْخَائِنِينَ» (اور اگر آپ کو کسی قوم سے خیانت (یعنی عہد ٹکنی) کا اندیشہ ہو تو آپ ان کے عہد کو مساوی طور پر واپس کر

دیجئے بے شک اللہ تعالیٰ خیانت کرنے والوں کو پسند نہیں کرتا۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا مجھے بنی قیقائع سے اندیشہ ہے آپ اس آیت کی وجہ سے ان کی جانب روادہ ہو گئے اس روز آپ کا جھنڈا احمد بن عبدالمطلب لیے ہوئے تھے یہ جھنڈا اسفید تھا وہ سرے چھوٹے جھنڈے نہ تھے۔  
بنی قیقائع کا محاصرہ:

آنحضرت ﷺ نے ابوالبابہ بن عبدالمبذور العمری کو مدینے میں اپنا خلیفہ بنیا اور یہود کی طرف روادہ ہوئے ذی القعدہ کے چاند تک پندرہ روز بنی قیقائع کا محاصرہ رکاوہ سب سے پہلے یہودی تھے جنہوں نے بد عہدی اور جنگ کی اور قلعہ میں محفوظ ہو گئے۔

آپ نے ان کا نہایت تختی سے محاصرہ کیا اللہ تعالیٰ نے ان کے دلوں میں ربِ ذال دیا اور وہ رسول اللہ ﷺ کے اس فیصلہ پر راضی ہو گئے کہ ان کا مال رسول اللہ ﷺ کے لیے عورتیں اور بیوی ان کے لیے۔ آپ نے حکم دیا تو ان کی مشکلیں کس دی گئیں۔

### بنی قیقائع کے حق میں ابن ابی کی سفارش:

رسول اللہ ﷺ نے مشکلیں کئے پر المبذور قدامہ اعلیٰ کو مأمور فرمایا جو قبیلہ سعد بن خیثہ نے بنی اسلم میں سے تھے عبد اللہ بن ابی نے رسول اللہ ﷺ سے جان بخشی کی درخواست کی بہت اصرار کیا تو آپ نے فرمایا انہیں چھوڑ دو خدا ان پر لعنت کرے ان کے ساتھ اس (عبد اللہ بن ابی سلوان) پر بھی لعنت کرے۔

آنحضرت ﷺ نے ان کی جان بخش دی اور حکم دیا کہ مدینے سے باہر نکال دیجے جائیں اس کام پر عبادہ بن الصامت ہی الخوارج مأمور ہوئے یہود اذ رعات پلے گئے مگر وہاں بھی زیادہ نزدہ رکھے۔

### مال غنیمت کی تقسیم:

رسول اللہ ﷺ نے ان ہتھیاروں میں سے تین کمانیں لیں جن میں ایک کمان کا نام اللوم تھا جو غزوہ احمد میں ٹوٹ گئی، ایک کمان کا نام الروحاء تھا اور ایک کا الہباء آپ نے ان کے سامان جنگ میں سے دوزرہ ہیں الصدقہ یا اور فضہ تین تواریں لیں ایک سیف قلمی، دوسرا ہتھیار ایک اور تکوار تھی، تین نیزے لیے، مسلمانوں نے ان کے قلعہ میں بہت سے ہتھیار اور سوناری کے اوزار پائے۔

رسول اللہ ﷺ نے اپنا مخصوص حصہ اور خمس (پانچواں حصہ) لے لیا تھا جا رہے اصحاب پر تقسیم فرمادیئے۔ یہ بدر کے بعد پہلا خس تھا جو لیا گیا۔ جو شخص ان لوگوں کے بالوں پر قبضہ کرنے لیے مقرر کیا گیا وہ محمد بن مسلم تھے۔  
غزوہ سوینق:

رسول اللہ ﷺ پاچ ذی الحجه یوم یکشہہ بھرت کے بائیسویں مہینے غزوہ سوینق کے لیے روادہ ہوئے مدینے میں ابوالبابہ المبذور العمری کو خلیفہ بنیا۔

مشرکین جب بدر سے واپس ہوئے تو ابوسفیان بن حرب نے تیل کو حرام کر دیا تو قتیلہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) اور ان کے اصحاب سے انقام نہ لے لیا جائے، حدیث زہری کی بناء پر وہ دوساروں کے ہمراہ روایہ ہوا اور حدیث ابن کعب کی بناء پر چالیس سواروں کے ساتھ۔

### ابوسفیان اور سلام بن مشکم کی ملاقات:

ابوسفیان التجد یہ پنچ رات کے وقت بنی العفیر کے پاس گئے تھے جیسی بن اخطب کا دروازہ کھکھلایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپؐ کے اصحاب کے حالات دریافت کریں مگر اس نے دروازہ کھولنے سے انکار کیا، سلام بن مشکم کا دروازہ کھکھلایا تو اس نے کھول دیا، ان کی غیافت کی شراب پلائی اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حالات بھی بتاتے۔

جب تڑکا ہوا تو ابوسفیان بن حرب نکلا، العریض تک گیاد ہے اور العریض کے درمیان تقریباً تین میل کا فاصلہ ہے وہاں اس نے انصار کے ایک آدمی کو قتل کر دیا جو اس کا اجری (مزدور) تھا، چند مکانات اور گھاٹ جلا دی اس نے یہ خیال کیا کہ تم پوری ہو گئی اور پشت پیچیر کر بھاگا۔

### ابوسفیان کافرار:

یہ خبر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو پہنچی تو آپؐ نے اصحاب کو ندادی مہاجرین و انصار کے دوسرا دمیوں کے ہمراہ ان لوگوں کے شناش قدم پر روانہ ہوئے ابوسفیان اور اس کے ساتھی تیز ہاگئے لگے تو کی تھیلیاں گراتے جاتے تھے جو عام طور پر ان کا زاد را تھا مسلمان انہیں لے لیتے تھے اسی سے اس کا نام غزوہ سویق ہو گیا (سویق بمعنی ستو)۔

مسلمان ان سے نہ مل سکے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مدینے واپس ہوئے آپؐ پانچ روز مدینے سے باہر ہے۔

### غزوہ الکدر یا قرارۃ الکدر:

پھر نصف محروم کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بھرت کے تیسوں میں غزوہ الکدر یا قرارۃ الکدر کے لیے روانہ ہوئے یہ مقام معدن بنی سلیم کے قریب ہے جو سد مونہ کے اس طرف الارضیہ کے علاقے میں ہے مدینے اور معدن کے درمیان آٹھ بروہ (۹۶ میل) کا فاصلہ ہے۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا جھنڈا علی بن ابی طالب نبی نبود نے اٹھایا، آپؐ نے مدینے پر عبد اللہ بن ام مکنم شیخ شد کو غایفہ بنایا۔ خبر پہنچی کہ اس مقام پر سلیم و غطفان کا ایک گروہ ہے آپؐ ان کی جانب گئے مگر وہاں کسی کو نہ پایا، اصحاب کی ایک جماعت کو وادی کے بلند حصے کی طرف بھیجا اور خود ان لوگوں کی طرف متوجہ ہے چند جواہر ہے ملے جن میں ایک غلام یہاں رخا، اسے لوگوں کو دور یافت فرمایا، تو اس نے کہا مجھے کوئی علم نہیں ہے میں پانچ دن پانی کے لیے جاتا ہوں اور آج چوتھا روز ہے لوگ کنوں اور پانی کی طرف جا چکے ہیں اور ہم لوگ چوپا یوں کے لیے گھروں سے دور ہیں۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اس طرح واپس ہوئے کہ چوپا یوں پر قابض ہو چکے تھے۔ انہیں آپؐ نے مدینے کی طرف روانہ فرمایا، لوگوں نے مال غنیمت مدینے سے تین میل کے فاصلے پر صادر میں تقسیم کر لیا۔ چوپا نے پانچ سو اونٹ تھے آپؐ نے ٹھس (پانچوں

حمد) نکال لیا اور چار گھن مسلمانوں پر تقسیم کر دیئے۔ ہر شخص کو دو واوٹ ملے وہ لوگ دوسرا دی تھے، یہار نبی ﷺ کے حصہ آیا آپ ﷺ نے اسے آزاد کر دیا۔ اس لیے کہ نماز پڑھتے ویکھا تھا۔

رسول اللہ ﷺ (مدینے سے پدرہ شب باہر رہے)

## سریل قتل کعب بن الاشرف

### کعب بن الاشرف کے قتل کا حکم:

کعب بن الاشرف یہودی کے قتل کا سریل رسول اللہ ﷺ کی بھارت کے بھیویں مہینے ہا اور ربیع الاول کو ہوا، وہ شاعر تھا رسول اللہ ﷺ اور آپؐ کے اصحاب کی جھوکیا کرتا تھا۔ جنگت پر لوگوں کو برائیختہ کرنا اور ایذا ادھیتا گزندہ بذریعہ تو وہ ذلیل و سرگوں ہو گیا اور کہا کہ آج زمین کا حکم اس کی پشت سے بہتر ہے۔

وہ مکہ آیا، متولین پر قریش کو زلا دیا اور شعر کے ذریعے سے برائیختہ کیا، مدینے آیا رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اے اللہ ابن الاشرف کے اعلان شر اور شعر کہنے کو تو جس طرح چاہے مجھ سے روک دے، نیز ارشاد فرمایا، کوئی چہ جو ابن الاشرف سے میرا انتقام لے، کیونکہ اس نے مجھے ایذا پہنچا ہے۔

محمد بن مسلمہ حنفی اللخجی:

محمد بن مسلمہ نے عرض کی، اس کے لیے میں ہوں، یا رسول اللہ ﷺ میں اسے قتل کر دوں گا، آپؐ نے اجازت دی اور فرمایا سعد بن معاذ حنفی کے اس کے بارے میں مشورہ کر لو، محمد بن مسلمہ اور قبیلہ اوس کے چدا آدمی جس ہوئے جن میں عباد بن بشر، ابو نائلہ سلکان بن سلامہ، الحارث بن اوس بن معاذ اور ابو عبس بن جبیر بھی تھے۔

انہوں نے عرض کی یا رسول اللہ ﷺ ہم لوگ اسے قتل کر دیں گے اجازت دیجئے کہ ہم کوئی بات بنائیں فرمایا مناسب ہے ابو نائلہ کعب بن الاشرف کے رضائی (دودھ شریک) بھائی تھے۔

منصورہ قتل:

وہ اس کے پاس روانہ ہو گئے، کعب ٹوخت تجھب ہوا اور ڈر گیا۔ اس پر انہوں نے کہا کہ میں ابو نائلہ ہوں، میں تو صرف اس لیے تیرے پاس آیا ہوں کہ تجھے اس شخص کے آنے کی خبر دوں جو ہم لوگوں پر مصیبت ہے، عرب ہم سے لڑتے ہیں اور ایک ہی کمان سے تیر مارتے ہیں، حالانکہ ہم لوگ اس سے کنادرہ کئی چاہتے ہیں میرے ہمراہ وہ لوگ ہیں جن کی رائے میری رائے کے موافق ہے۔ میں چاہتا ہوں کہ انہیں تیرے پاس لے آؤں ہم لوگ تجھ سے غلہ اور سمجھو یہ خریدیں اور جو چیز قابل اعتماد ہو تیرے پاس رہن کر دیں۔

وہ ان کی بات نے مطمئن ہو گیا اور کہا کہ انہیں جب چاہو لے آؤ۔ وہ اس کے پاس سے کی وقت کے وعدے سے نکلے ساتھیوں کے پاس آئے اور انہیں خبر دی تو وہ سب اس رائے سے ٹھنک ہو گئے کہ اس کے پاس اس وقت چلیں جب شام ہو جائے۔

وہ لوگ رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے، آپؐ ان کے ہمراہ روانہ ہوئے بقیع تشریف لائے۔ انہیں رواہ کر دیا اور فرمایا کہ اللہ کی برکت اور عدالت کے بھروسہ پر قم لوگ جاؤ۔ چاندی نی راست میں وہ لوگ روانہ ہوئے اور اس کے قلعہ تک پہنچا، ابو نائل نے پکارا تو وہ اٹھ کھڑا ہوا۔ اس کی عورت نے رضاۓ پکڑ لی اور کہا کہ تو کہاں جاتا ہے؟ تو تو ایک جنگجو آدمی ہے اس نے حال ہی میں شادی کی تھی، کعب نے کہا کہ مجھ سے وعدہ ہے، وہ تعمیر ایمانی، ابو نائل ہے تو اس نے اپنے ہاتھ سے رضاۓ اوڑھ لی اور کہا کہ اگر مرد کو نیزہ مارتے تو مجھی بلا یا جائے تو چاہیے کہ قبول کر لے۔

کعب ان کے پاس آیا۔ ان لوگوں نے تھوڑی دیر تک باقیں کیں یہاں تک کہ وہ ان سے کھل گیا اور مانوس ہو گیا۔ ابو نائل نے اپنا ہاتھ اس کے بالوں میں داخل کر دیا اور سر کے پٹے (بال) پکڑ لیے۔ اپنے ساتھیوں سے کہا کہ اللہ کے دشمن کو قتل کر دو سب نے اپنی اپنی تلوہ سے وار کیے، مگر بے سود بعض تواروں نے بعض کو لوٹا دیا۔ کعب ابو نائل سے چست گیا۔

### کعب بن الاشرف یہودی کا قتل:

محمد بن مسلمہ کہتے ہیں: مجھے ایک گفتی یاد آئی جو میری تواریخ میں تھی اسے صحیح لیا اور اس کی ناف میں گھیسر کے زور سے دبایا، گفتی کا متن ہوئی زیرِ ناف اتر گئی اللہ کے دشمن نے ایک ایسی چینچ مانع جس سے یہود کے قلعوں میں سے کوئی قلعہ باقی نہ رہا۔ جس پر آگ نہ روشن ہو گئی ہوانہوں نے اس کا سرکاث لیا اور اپنے ہمراہ لے آئے بقیع الغرقد پہنچ تو عجیب کہی۔ رسول اللہ ﷺ اس شب کو کھڑے نماز پڑھ رہے تھے۔ ان کی عجیب رنی تو آپؐ نے بھی عجیب کہی۔ مجھے گئے کہ انہوں نے اسے قتل کر دیا۔

وہ لوگ رسول اللہ ﷺ کے پاس پہنچے، آپؐ نے فرمایا اللہ تعالیٰ ان چہروں کو فلاح یاب کرے انہوں نے کہایا رسول اللہ ﷺ آپؐ کے چہرے کو بھی، یہ کہا اور آپؐ کے آگے کعب کا سرڈاں دیا۔ آپؐ ﷺ نے اللہ کی حمد کی، صبح ہوئی تو فرمایا، یہودیوں میں سے تم جس پر قابو پاؤ قتل کر دو۔ وہ ڈرے ان میں سے کوئی نہیں لکا اور نہ کچھ ہو لے انہیں اندر یہ شہزادہ کا، ابن الاشرف کی طرح ان پر بھی شب خون نہ ملا جائے۔

زہری سے حق تعالیٰ کے اس قول:

﴿وَلَتَسْمَعُنَّ مِنَ الظَّالِمِينَ أَوْ تَوَلَّ الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَمِنَ الظَّالِمِينَ أَشَرُّ كَاذِيٍّ كَثِيرًا﴾

”ان لوگوں سے جن کو تم سے قبل کتاب دی گئی اور ان لوگوں سے جنہوں نے شرک کیا تم لوگ ضرور بہت سی ایسا رسال باقیں سنو گے۔“

کے بارے میں مروی ہے کہ وہ کعب بن الاشرف ہے جو مشرکین کو رسول اللہ ﷺ اور اصحاب کے خلاف اپنے اشارے سے برا بیگناہ کرتا تھا، نبی ﷺ اور آپؐ کے اصحاب کی بھجو رکتا تھا۔

## کعب کے قتل کے متعلق دوسری روایت:

النصاری میں سے پانچ آدمی اس کے پاس گئے جن میں محمد بن مسلمہ اور ایک اور شخص تھے جنہیں ابو عبس کہا جاتا، وہ العوالی میں اپنی قوم کی مجلس میں تھا۔ جب اس نے ان کو دیکھا تو ذرا اور ان کی حالت سے بھڑک گیا۔

ان لوگوں نے کہا کہ ہم تیرے پاس ایک ضرورت سے آئے ہیں اس نے کہا تم میں سے ایک شخص میرے پاس آئے اور اپنی ضرورت سے مجھے آگاہ کرے ایک آدمی اس کے پاس آیا اور کہا کہ ہم اس لیے تیرے پاس آئے ہیں کہ تیرے ہاتھ وہ ذریں فروخت کریں جو ہمارے پاس ہیں تاکہ ہم انہیں خرچ کریں اس نے کہا بخدا اگر اینا کرو کے تو تم اچھا کرو گے۔ جب سے یہ شخص (یعنی آنحضرت ﷺ) تم میں اترائے تھے تو لوگ مصیبت میں پڑ گئے۔

انہوں نے وعدہ کیا کہ اس کے پاس ایسے وقت آئیں گے جب کوئی دوسرا نہ ہوگا، حرب و عدہ کعب کے پاس پہنچ کر آواز دی، اس کی عورت نے کہا کہ کیا ان لوگوں نے کسی ایسی چیز کے لیے تیرا دروازہ ہٹکھایا ہے۔ جو تجھے پسند ہے اس نے کہا ان لوگوں نے اپنی غرض اور مقصد کے متعلق مجھے پہلے ہی آگاہ کر دیا ہے۔

عکرمہ سے مروی ہے کہ کعب ان لوگوں کے سامنے آیا اور پوچھا کہ میرے پاس کیا رہن کر دے گے کیا اپنے بیٹے رہن کرو گے؟ اس کا رادہ یہ تھا کہ انہیں بھجوڑیں قرض دے۔

انہوں نے کہا کہ ہم لوگ اس سے شرماتے ہیں کہ ہمارے لاکوں کو عار دلائی جائے اور کہا جائے کہ یہ ایک وقق پر گرو ہے اور یہ دوست پر اس نے کہا اچھا اپنی حورتوں کو میرے پاس رہن کر دو۔ انہوں نے کہا تو سب سے زیادہ خوبصورت ہے، ہمیں تجھ سے اطمینان نہیں کون عورت ہے جو تیری خوبصورتی کی وجہ سے بچ سکے گی۔ البتہ ہم لوگ اپنے ہتھیار تیرے پاس رہن کر دیں گے تجھے معلوم ہے کہ آج کل ہمیں ہتھیاروں کی کس قدر ضرورت ہے اس نے کہا ہاں اپنے ہتھیار لے آؤ اور جو چاہولادے جاؤ۔

اصحاب نے کہا کہ ہمارے پاس آتا کہ معاملہ کی گفتگو کریں۔ کعب اترنے لگا تو اس کی عورت پٹ گئی اور کہا کہ اس قسم کے لوگوں کے پاس قوم میں سے کسی کو بھیج دیا کر جوتیرے ہمراہ ہوں، اس نے کہا اگر یہ لوگ مجھے سوتا ہو اپاتے تو نہ جگاتے، عورت نے کہا اچھا چھٹ پڑی سے ان سے بات کر لے وہ نہ مانا اور ان کے پاس اتر آیا اس کی خوشبو تمام مہک رہی تھی، پوچھا اے فلاں یہ کیسی خوشبو ہے اس نے کہا یہ فلاں کی ماں (یعنی اس کی عورت) کا عطر ہے ایک آدمی اس کا سرسو نگھنے کے بہانے سے بڑھا اور مضبوط پکڑ کے کہا اللہ کے دشمن کو قتل کر دو۔ ابو عبس نے اس کے کوئے میں نیزہ مارا اور محمد بن مسلمہ نے تلوار سارہ دی، وہ قتل ہو گیا تو اپس ہوئے۔

## یہودیوں پر خوف کا غالبہ:

یہود کی صبح خوف کی حالت میں ہوئی نبی ﷺ کے پاس آئے اور فکایت کی کہ ہمارا سردار دعا سے قتل کیا گیا۔ نبی ﷺ نے اس کے انحال یا دولاۓ کے کس طرح وہ لوگوں کو برائیختہ کرتا تھا، لزاں پر انجام رتا تھا اور ایذا پہنچاتا تھا آپ نے انہیں اس امر کی دعوت دی کہ اپنے اور آپ کے درمیان ایک معاہدہ صلح لکھ دیں جو کافی ہو۔

یہ عہد نامہ حضرت علی بن ابی طالب کے پاس تھا۔

غزوہ غطفان:

بھرت کے پھیسویں مہینے ماہ ربیع الاول میں رسول اللہ ﷺ کا نجد کی جانب غزوہ غطفان ہے جو تخلیل کے نواحی میں ذوی مریض ہے۔

رسول اللہ ﷺ کو یہ خبر پہنچی کہ بنی ٹغلبہ و مغارب کی ایک جماعت نے ذی امر میں جمع ہو کر یہ قصد کیا ہے کہ آپ کو تمام اطراف سے گھیر لیں، فعل بنی مغارب میں سے ایک شخص کا ہے جس کا نام دعوڑ بن المارث ہے۔

نیابت حضرت عثمان رضی اللہ عنہ:

رسول اللہ ﷺ نے مسلمانوں کو تجمع کیا اور چار سو پچاس آدمیوں کے ہمراہ جن کے پاس گھوڑے تھے۔ ۱۲ ازر بیج الاول کو روانہ ہوئے میں عثمان بن عفان بن ملک خود کو خلیفہ بنایا مسلمانوں کو ذی القصہ میں بنی شعبہ کا ایک شخص ملا جس کا نام جبار تھا۔ لوگ اسے رسول اللہ ﷺ کے پاس لائے اس نے ان کی خبر دی اور کہا کہ اگر وہ لوگ آپ کی آمد سن لیں گے تو ہرگز مقابلہ نہ کریں گے۔ وہ لوگ پیراڑی کی چونیوں پر بھاگ گئے میں آپ کے ہمراہ چلتا ہوں۔

رسول اللہ ﷺ نے اسے اسلام کی دعوت دی وہ مسلمان ہو گیا۔ اسے بلاں فتح کے ساتھ کر دیا رسول اللہ ﷺ کا کمی سے مقابلہ ہوا۔ آپ انہیں پہاڑوں کی چوٹیوں پر دیکھ رہے تھے۔

رسول اللہ علیہ السلام اور اصحاب بارش سے بھیگ لے آپ نے اپنے دونوں کپڑے اتار کر پھیلا دئے تاکہ خلک ہو جائیں  
درخت مرنگا دئے اور خود ایک کروٹ لیتے گئے۔

دعاوی مارٹ کا قبول اسلام:

دشمنوں میں سے ایک شخص آیا جس کا نام دعویٰ بن الحارث تھا۔ اس کے پاس تکوا تھی رسول اللہ ﷺ کے سر بانے کھڑا ہوا۔  
گیا اور کہنے لگا آج آپ کو مجھ سے کون بچائے گا۔ آپ نے فرمایا: ”اللہ“ جب تک علیہ السلام نے آپ کے سید مبارکہ میں القاء کیا تھا۔  
تلواز اس کے ہاتھ سے گر پڑی رسول اللہ ﷺ نے اٹھا لی اور فرمایا: تجھے مجھ سے کون بچائے گا، اس نے کہا کوئی نہیں۔  
میں گوہی دیتا ہوں کہ سوائے اللہ کے کوئی معبود نہیں اور محمد اللہ کے رسول ہیں وہ اپنی قوم کے پاس آیا اور انہیں اسلام کی دعوت  
دینے لگا۔

اسی کے بارے میں یہ آیت نازل ہوئی:

لناسها الذين أمنوا بذكر وانعمة الله عليكم أذهب قوم - الآية ﴿٥﴾

”اے ایمان والوں پر اپر اللہ کے انعام کو یاد کرو جبکہ ایک قوم نے تم پر دست درازی کا ارادہ کیا تو اللہ نے ان کا با تھ روک دیا۔

رسول اللہ ﷺ نے میں تشریف لائے تو بت جنگ کی نہیں آئی اور آپ کی غیبت گیارہ دن رہی۔

### غزوہ بنی سیم:

۶ جمادی الاولی بھرت کے ستائیں سویں میں رسول اللہ ﷺ کا بحران کا غزوہ ہے۔ بحران الفرع کے نواحی میں ہے مدینے اور الفرع کے درمیان آٹھ برو (۹۶ میل) کا فاصلہ ہے۔

رسول اللہ ﷺ کو خبر ملی کہ بحران میں بنی سیم کا مجھ ہے آپ تم سوا صاحب کے ہمراہ روانہ ہوئے مدینے میں ابن ام مکتوم کو خلیفہ بنایا اور تیز چل کر آپ بحران میں وارد ہو گئے۔ معلوم ہوا کہ لوگ اپنے اپنے پانی کے مقامات کو منتشر ہو گئے آپ واپس ہوئے تو بت جنگ نہیں آئی دن روز آپ باہر رہے۔

### سریہ زید بن حارثہ میں اتفاق:

زید بن حارثہ میں اتفاق کا سریہ القرود کی جانب بھرت کے اٹھائیں سویں میں شروع جمادی الاول خریں پیش آیا۔ سب سے پہلا اصریہ ہے جس میں زید امیر بن کے لئے القرود خجد کی زمین الزبدہ اور الغرہ کے درمیان ذات عرق کے نواحی میں ہے۔ انہیں رسول اللہ ﷺ نے قافلہ قریش کے روکنے کے لیے بھیجا جس میں صفوان بن امیر اور حبیط بن عبد العزیز اور عبد اللہ بن ابی ربیع تھے۔ ان کے ہمراہ بہت سامال سونے چاندی کے سکے برتن اور چاندی تھی جس کا وزن تیس ہزار درم تھا۔ ان کا رہبر فرات بن حیان الحنفی تھا، اس نے انہیں عراق کے راستے سے ذات عرق روانہ کیا۔

رسول اللہ ﷺ کو خبر پیشی تو آپ نے زید بن حارثہ کو سو سواروں کے ہمراہ روانہ کیا انہوں نے اسے روک لیا اور قافلے کو پالیا۔ قوم کے بڑے بڑے لوگ بیچ کر نکل گئے تمام مال یہ لوگ رسول اللہ ﷺ کے پاس لائے آپ نے اسے پانچوں حصوں پر تقسیم فرمایا اس کا ایک حصہ (پانچواں حصہ) تیس ہزار درم کو پہنچا جو چاہو اپنے آپ نے اہل سریہ کو تقسیم کر دیا۔

### غزوہ احد:

کے رshawal یوم شنبہ رسول اللہ ﷺ کو بھرت کے تیسویں میں غزوہ احد بیش آیا۔

مشرکین جو بدر میں آئے تھے جب کئے کولئے تو اس قافلے کو جسے ابوسفیان بن حرب لایا تھا دارالندوہ میں ٹھہرا ہوا پائیا۔ سردار ان قریش ابوسفیان کے پاس گئے اور کہا کہ ہم لوگ نہایت خوش ہوں گے اگر تم اس قافلے کے نفع سے محمد (ﷺ) کی طرف (جانے کے لیے) سامان سفر مہیا کرو۔ ابوسفیان نے کہا میں پہلا شخص ہوں جس نے اسے منظور کیا اور عبد مناف کی اولاد بھی میرے ساتھ ہے۔

مال فروخت ہو کر سوتا جمع ہوا۔ کل ایک ہزار اونٹ تھے اور پیچاں ہزار دینار کا مال تھا قافلے کے مالکوں کو اصل سریادے دیا گیا اور نفع کا مال لیا گیا۔ معمول یہ تھا کہ ایک دینار میں دینار نفع لیتے تھے۔

انہیں کے بارے میں یہ آیت نازل ہوئی: **هُوَ الَّذِينَ كَفَرُوا يَنْفَقُونَ أَمْوَالَهُمْ لِيَصْدِرُوْا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ** (وہ لوگ جنہوں نے کفر کیا اپنے مال کو اس لیے خرچ کرتے ہیں کہ اللہ کے راستے سے روکیں) انہوں نے قادر روانہ کیا جو عرب میں جا کر نفرت کی دعوت دیتے تھے۔ انہوں نے سب سے مال جمع کیا، جو عرب کے ساتھ تھے سب متفق ہو کر حاضر ہوئے قریش نے ہمراہ

عورتوں کو لیش پر بھی اتفاق کیا۔ تاکہ وہ مقتولین بدر کو یاد دلائیں انہیں غصہ دلا دیں جس سے شدت انتقام تیز ہو۔  
یہود مذہبیہ کی افواہیں:

عباس بن عبدالمطلب رض نے تمام یا تین رسول اللہ ﷺ کو لکھ بھجیں رسول اللہ ﷺ نے سعد بن الربيع کو عباس رض کے خط کی خبر دی یہودیوں اور مذاقوں نے مدینے میں خوفناک خبریں مشہور کر دیں قریش کے سے روانہ ہو گئے ان کے ہمراہ اپنی قوم کے بیچاں آدمیوں کے ساتھ فاسق ابو عامر بھی تھا جو اس کے قبل راہب کہلاتا تھا۔ ان کی تعداد تین ہزار تھی سات سور زیاد ہے وہ گھوڑے تین ہزار اونٹ اور پندرہ عورتیں تھیں۔ خبر رواگی لوگوں میں شائع ہو گئی۔ یہاں تک کہ وہ ذوالخلیفہ میں اترے۔

### کفار کے حالات کی خبر:

رسول اللہ ﷺ نے اپنے دو جاسوسوں انس و مونس کو جو فضال کے بیٹے اور الظفری تھے ۵ رشوال شب چن شنبہ کو روانہ کیا وہ دونوں رسول اللہ ﷺ کے پاس ان کی خبر لائے۔ قریش نے اپنے اوٹھ اور گھوڑے العریض کی کھیٹی میں چھوڑے اور وہاں سے روانہ ہوئے تو گھاس ختم ہو چکی تھی۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے الحباب بن المندز رہن الجموح کو بھی ان کی طرف روانہ کیا۔ وہ لشکر میں داخل ہوئے تعداد کا اندازہ کیا اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس خبر لائے۔

سعد بن معاذ، اسید بن حفیر اور سعد بن عبادہ رض شب جمعہ کو مسکن ہو کے مسجد میں رسول اللہ ﷺ کے دروازہ پر رہے۔ مدینے کی حفاظت کی گئی یہاں تک کہنچ ہوئی۔

### رسول اللہ ﷺ کا خواب:

رسول اللہ ﷺ نے اس شب کو خواب دیکھا کہ آپ ایک مضبوط زرد پیچے ہیں۔ آپ کی تکوار ذوالفقار دھار کے پاس سے ترک گئی ہے ایک گائے ذبح کی جا رہی ہے اور ایک مینڈھا اس کے پیچے ہے آپ نے اصحاب کو اس کی خبر دی اور تعبیر فرمائی کہ محفوظ زرد سے مراد مذہب ہے، تکوار کا ترکا خود مجھ پر مصیبت کی علامت ہے ذبح کی ہوئی گائے میرے اصحاب کا قتل ہے مینڈھے کا پیچا کرنا، اس سے مراد لشکر کفار ہے جسے اللہ تعالیٰ قتل کرے گا۔

### مشاورت:

رسول اللہ ﷺ کے اس خواب کی بنا پر یہ رائے ہوئی کہ مدینے سے نہ نکلیں۔ آپ چاہتے تھے کہ آپ کی رائے کی موافقت کی جائے۔ اصحاب سے مشورہ فرمایا تو عبد اللہ بن ابی بن سلوان نے کہا کہ آپ نہ نکلیں اکابر مهاجرین و انصار کی بھی بھی رائے تھی۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ تم لوگ مذہب میں خبر ہو۔ عورتوں اور بچوں کو قلعوں میں کر دو۔ دونوں جوانوں نے جو بدر میں حاضر ہیں ہوئے تھے رسول اللہ ﷺ سے دشمن کی طرف نکلنے کی درخواست کی اور شہادت کی رغبت ظاہر کی انہوں نے کہا کہ ہمیں ہمارے دشمن کی طرف لے چلے، پھر ان لوگوں کا غلبہ ہو گیا جو باہر نکلنا چاہتے تھے۔

رسول اللہ ﷺ نے لوگوں کو نمازِ جمعہ پڑھائی، وعظ بیان فرمایا۔ انہیں کوشش اور جہاد کرنے کا حکم دیا اور یہ خبر دی کہ جب تک وہ صبر کریں گے ان کی مدد ہوگی انہیں اپنے دشمن کے مقابلے کے لیے تیاری کا حکم دیا چنانچہ لوگ روانگی سے خوش ہوئے۔ آپ نے لوگوں کو نمازِ عصر پڑھائی، سب جمع تھے۔ اہل العوالی بھی حاضر ہو گئے رسول اللہ ﷺ اپنے مکان میں داخل ہوئے آپ کے ہمراہ ابو بکر و عمر بن عبدالعزیز بھی تھے دونوں اصحاب نے آپ کے عمامہ باندھا لیا۔ لباس (جنگ) پہنایا لوگ صف باندھے ہوئے آپ کے برآمد ہونے کا انتظار کرتے تھے۔

سعد بن معاذ اور اسید بن حضیر نے کہا کہ تم نے باہر نکلنے پر رسول اللہ ﷺ سے زبردستی کی۔ حالانکہ امر مناسب آپ پر آسان سے نازل ہو جاتا ہے لہذا تم لوگ معاملہ کو آپ ہی کے سپرد کر دو۔

رسول اللہ ﷺ اس طرح برآمد ہوئے کہ زرہ پہنچنے ہوئے تھے آپ نے زرہ کو ظاہر کیا اور اس کے درمیان چڑے کی پٹی سے باندھا تھا۔ جتووار لٹکانے کی تھی، آپ عمامہ باندھے اور تواریکا نے ہوئے ڈھال پشت پڑھی۔ سب لوگ اس پر نادم ہوئے جو انہوں نے کیا اور عرض کی ہمیں یہ حق نہیں ہے کہ آپ کی مخالفت کریں لہذا جو مناسب معلوم ہو وہ کیجئے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کسی نبی کو یہ مناسب نہیں کہ جب وہ اپنی زرہ پہن لے تو اسے اثار دےتا وقٹینہ اللہ اس کے اور دشمن کے درمیان فیصلہ نہ کر دے تم اسے دیکھو جس کامیں نے تمہیں حکم دیا اسے کرو اور اللہ کے نام پر روانہ ہو جاؤ۔ تمہاری ہی مدد ہوگی، جب تک تم صبر کر دو گے۔

### پرچم اسلام:

آپ نے تین نیزے طلب فرمائے اور تین جھنڈے بنائے، اوس کا جھنڈا اسید بن حضیرؑ کو دیا، خزر رج کا جھنڈا الحباب بن المنذر کو اور کہا جاتا ہے کہ سعد بن عبادہؑ کو اپنا جھنڈا جو مہاجرین کا جھنڈا تھا۔ علی بن ابی طالبؑ کو دیا یہ بھی کہا جاتا ہے کہ مصعب بن عميرؑ کو دیا۔ مدینہ پر عبد اللہ بن ام مکتومؑ کو خلیفہ بنایا۔

### پیش قدی:

رسول اللہ ﷺ اپنے گھوڑے پر سوار ہوئے مکان کو کندھے پر ڈال لیا اور ایک نیزہ باتحہ میں لے لیا مسلمان مسلح اور زرہ پوش تھے ان کے پاس سورز ہیں تھیں۔ دونوں سعد یعنی سعد بن معاذ اور سعد بن عبادہؑ آپ کے آگے نکلے دونوں دوڑر ہے تھے اور زرہ پوش تھے لوگ آپ کے دائیں باائیں تھے۔

اس طرح آپ روانہ ہوئے جب اسخین پنجھ جو دو قلعے ہیں تو آپ متوجہ ہوئے اور بہت سے تھیار والے لشکر کو دیکھا جس کے خاص قسم کے بال تھے۔ آپ نے فرمایا یہ کیا ہے لوگوں نے عرض کی کہ یہ ابن الی کے یہودی خلفاء ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اہل شرک سے اہل شرک پر مدد نہ لو آپ نے جسے واپس کیا اسے واپس کیا اور جسے اجازت دی اسے اجازت دی۔ آفتاب غروب ہو گیا۔ بال اپنی شورنے اذان کی ہی ﷺ نے اصحاب کو مغرب کی نماز پڑھائی اور ایکین ہی میں شب باش ہوئے۔

لشکر کی حفاظت کا اہتمام:

آپؐ بنی النجاشی میں اترے تھے۔ اس رات کے پھرے پرمحمد بن مسلمہ کو پچاس آدمیوں کے ہمراہ عامل مقرر فرمایا جو رات بھر لشکر کے گرد گشت کرتے رہے۔

بشر کین نے رسول اللہ ﷺ کو جب کہ آپؐ روانہ ہوئے اور اترے تو دیکھ لیا تھا وہ سب جمع ہو گئے عکرمہ بن ابی جہل کو مشرکین کی ایک جماعت کے ساتھ اپنے پھرے پر عامل بنایا۔

رسول اللہ ﷺ کچھی شب کو اس طور پر روانہ ہوئے کہ آپؐ کے رہبر ابو جہله المارثی تھے آپؐ اسی روز احد کے مقام پر القطرہ تک پہنچ گئے، نماز کا وقت آگیا۔ آپؐ مشرکین کو دیکھ رہے تھے بلال بن عوف کو (اذان کا) حکم دیا۔ انہوں نے اذان اور اقامت کی۔ آپؐ نے اصحاب کو صاف بہ صاف کر کے نماز پڑھائی۔

ابن ابی کی بد عہدی:

ابن ابی اسی مقام سے ایک لشکر کے ہمراہ اس طرح اکھر گیا کہ گویا وہ ایک مظلوم ہے جو ان کے آگے جا رہا ہے وہ کہنا جانتا تھا کہ آپؐ نے میری نافرمانی کی اور بچوں کی اور ان لوگوں کی اطاعت کی جن کو عقل نہیں اس کے ہمراہ تین سو آدمی علیحدہ ہو گئے۔

صف آرائی:

رسول اللہ ﷺ کے ساتھ صرف سات ہوا خاص بہ آپؐ کے پاس ایک گھوڑا آپؐ کا اور ایک گھوڑا ابودردہ بن یزار کا تھا۔ آپؐ سامنے آ کر اصحاب کو صاف بہتہ کر رہے تھے۔ آپؐ نے میمنہ اور میسرہ بنایا۔ آنحضرت ﷺ دوسرے چیزوں خود اور لو ہے کی نوپی (مفتر و پیغمبر) پہنچ ہوئے تھے۔ آپؐ نے احمد کو اپنی پشت پر اور مدینے کو سامنے کیا۔

کوہ عینین مع نالے کے باہمیں جانب تھا اس پر پچاس تیر اندازوں کو مقرر کیا عبد اللہ بن جبیر بن عوف کو ان کا عامل بنایا۔ اور سمجھا دیا کہ تم لوگ اپنے اسی سورچے پر کھڑے رہنا۔ ہماری پشت کی حفاظت کرنا۔ اگر تم یہ دیکھو کہ ہم کو مال غنیمت ملا ہے تو ہمارے شریک نہ ہوتا اور اگر تم یہ دیکھنا کہ ہم قتل ہو رہے ہیں۔ تو ہماری مدد نہ کرنا۔

مشرکین بھی سامنے آ کر اپنی صفائی درست کرنے لگے انہوں نے میمنہ پر خالد بن ولید بن عوف کو اور میسرہ پر عکرمہ بن ابی جہل کو عامل بنایا دونوں کتابوں (میمنہ اور میسرہ) پر دوسو گھوڑے تھے۔ سواروں پر صفویان بن امیہ کو مقرر کیا اور کہا جاتا ہے کہ عمر و بن العاص بن عوف کو۔ تیر اندازوں پر جو سو تھے عبد اللہ بن ابی ربیعہ کو جنڈا طلحہ بن ابی طلحہ کے حوالے کیا، ابو طلحہ کا نام عبد اللہ بن عبد العزیز بن عثمان بن عبد الدار بن قصی تھا۔

علیبردار اسلام:

رسول اللہ ﷺ نے دریافت فرمایا کہ مشرکین کا جنڈا کون اٹھائے گا تو کہا گیا عبد الدار۔ آپؐ نے فرمایا ہم وفا کے عہد کے ان سے زیادہ متحقیں ہیں مصعب بن عیسیٰ بن عوف کہاں ہیں، عرض کی میں یہ ہوں، فرمایا جنڈا لے لو۔ مصعب بن عیسیٰ بن عوف نے

جہنڈا لے لیا اور وہ اسے لے کے رسول اللہ ﷺ کے آگے ہو گئے۔  
آغازِ جنگ:

جس شخص نے سب سے پہلے جنگ چھیڑی وہ فاسق ابو عامر تھا جو اپنی قوم کے پچاس آدمیوں کے ساتھ نکلا اور پکار کر کہا کہ میں ابو عامر ہوں، مسلمانوں نے کہا کہ نہ تیرے لیے مرحبا ہے اور نہ خوش آمدید اس نے کہا کہ میرے بعد میری قوم پر ایک شر نازل ہوا اس کے ساتھ قریش کے غلام بھی ہیں۔

وہ لوگ اور مسلمان پتھر چینکے لگے ابو عامر اور اس کے ساتھیوں نے پشت پھیر لی، مشرکین کی عورتیں ڈھول تائے اور دف بجا کر پر امتحنتہ کرنے لگیں۔ مقتولین بدر کی یاد دلا کر کریمہ اشعار پڑھنے لگیں:

نَحْنُ بَنَاتُ طَارِقٍ نَّمَشِي عَلَى التَّمَارِقِ

”هم لوگ رات کو آتے والے کی بیٹیاں ہیں۔ ہم لوگ سچے پرچلتے ہیں۔“

أَنْ تَقْبِلُوا نِعَاقَةً أَوْ تَدِبُّرًا نِفَارِقَةً

فراق غیر وامق

اگر تم لوگ مقابلہ پر آؤ گے تو اگر پشت پھیر کر بھاگو گے تو تمہارے لگے لگ جائیں گے ہم تم سے جدا ہو جائیں گے۔ اور جدائی بھی وہ ہو گی جو نفرت کرنے والے کی ہوتی ہے۔

### شجاعت علی الرضی (ع) (شاعر):

قوم کے بعض لوگ بعض کے نزدیک آ گئے۔ تیر انداز مشرکین کے لشکر پر تیر پھیک رہے تھے، قبیلہ ہوازن نے پشت پھیر لی، طلحہ بن ابی طلحہ نے جو جہنڈا لیے ہوئے تھا۔ پکارا کہ کون جنگ کرے گا۔ علی بن ابی طالب (ع) نکلے اور دونوں صفوں کے درمیان مقابلہ ہوا۔ علی (ع) نے اس پر سبقت کی اور سر پر ایسا مارا کہ کھوپڑی پھٹ گئی اور وہ گر پڑا وہ لشکر کا سردار تھا۔ رسول اللہ ﷺ اس سے مسرو رہے آپ نے بلند آواز سے تکمیر فرمائی اور مسلمانوں نے بھی تکمیر کی مشرکین کے لشکروں پر حملہ کر کے انہیں مارنے لگے یہاں تک کہ ان کی صیفی پر الگناہ ہو گئیں۔

### حضرت حمزہ (ع) کی ولیری:

مشرکین کا جہنڈا ابو شیرہ عثمان بن ابی طلحہ نے اٹھایا، وہ عورتوں کے آگے رجز کہتا تھا اور یہ شعر پڑھتا تھا:

أَنَّ عَلَى أَهْلِ الْلَّوَاءِ حَقًا أَنْ تَخْضُبَ الصَّعْدَةَ أَوْ تَدِقَّ

”بے شک جہنڈے والے پر واجب ہے کہ اس کا نیزہ (خون میں) رنگ جائے یا لوث جائے۔“

اس پر حمزہ بن عبد المطلب (ع) نے حملہ کیا، انہوں نے اس کے شانے پر اس زور سے تکوار ماری کہ ہاتھ اور بازو کاٹتی ہوئی کمرتک پہنچ گئی اور اس کا پیچھہ اظاہر ہو گیا۔ حمزہ (ع) نے دو یہ کہتے ہوئے لوٹ کر میں تو ساقی اچھی کا بینا ہوں (اچھی وہ شخص جس کے ختم کی گمراہی ناپی جائے)۔

### مشرك علمبرداروں کا خاتمه:

وہ جنڈا ابو سعد بن ابی طلحہ نے اٹھایا۔ اسے سعد بن ابی وقاص میں تھا نے ایک تیر مارا جو اس کے گلے میں لگا اور کتنے کی طرح زبان باہر نکل پڑی پھر اسے قتل کر دیا۔

مسافع بن طلحہ بن ابی طلحہ نے وہ جنڈا اٹھایا، عاصم بن ثابت نے تیر مار کر اسے قتل کر دیا۔

کلاب بن طلحہ بن ابی طلحہ نے اٹھایا تو اسے زیبر بن عوام نے قتل کر دیا۔

الجلاس بن طلحہ بن ابی طلحہ نے اٹھایا تو طلحہ بن عبد اللہ نے اسے قتل کر دیا۔

ارطاء بن شریبل نے جنڈا لیا تو اسے علی بن ابی طالب تھا نے قتل کر دیا۔

شریح بن قارظ نے اٹھایا تو کسی شخص نے اسے قتل کر دیا۔ اس کا نام معلوم نہ ہوا کہ

ان کے غلام صواب نے وہ علم اٹھایا، کوئی کہتا ہے سعد بن ابی وقاص میں تھا نے اور کوئی کہتا ہے علی بن ابی طالب تھا

نے اسے قتل کیا۔ کوئی کہتا ہے قزوں نے اسے قتل کیا اور بھی قول سب سے زیادہ ثابت ہے۔

### مشرکین کی پسائی:

جب جنڈا اٹھانے والے قتل کر دیے گئے تو مشرکین اس طرح بزرگت اٹھا کے بھاگے کہ کسی چیز کی طرف بھی رخ نہ کرتے تھے حالانکہ ان کی عورتیں ہلاکت کی دعا کر رہی تھیں مسلمان تعاقب کر کے جہاں چاہتے تھے قتل کرتے تھے انہیں لشکر گاہ سے نکال دیا اور لوٹ لیا تھیست کا مال جمع کرنے میں مصروف ہو گئے۔

### تیر اندازوں کی لغزش:

تیر اندازوں نے جو کوہ صینیں پر تھے گفتگو کی، آپس میں اختلاف ہو گیا ان کے امیر عبد اللہ بن جبیر تھا ایک قلیل جماعت کے ساتھ جو دس سے کم تھی اپنے مقام پر ثابت قدم رہے انہوں نے کہا میں رسول اللہ ﷺ کے حکم سے آگے نہ بڑھوں گا اپنے ساتھیوں کو نصیحت کی اور رسول اللہ ﷺ کا حکم یاد دلایا۔ مگر انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ کی یہ مراد نہیں، مشرکین تو بھاگ گئے پھر ہمارا مقصد مقام یہاں کیوں ہوؤہ لوگ لشکر کے پیچے جا رہے تھے۔ انہیں کہ ہمراہ لوٹ رہے تھے اور پہاڑ کو تھا چھوڑ دیا۔ خالد بن الولید نے پہاڑ کو خالی اور وہاں والوں کی قلت کو دیکھا تو لشکر کو لوٹایا عکرمہ بن ابی حمل بھی پیچے رہ گیا۔ انہوں نے یقین تیر اندازوں پر حملہ کر کے قتل کر دیا ان کے امیر عبد اللہ بن جبیر تھا بھی قتل ہو گئے۔

مسلمانوں کی صفين ثوٹ گئیں، ان کی پچھی گھوم گئی، ہوابدل کے معنی ہو گئی حالانکہ اس کے قبل مشرق تھی، ابلیس لعنة اللہ نے مذاہی کو محمد ﷺ قتل کر دیے گئے۔ مسلمانوں کے حواس جاتے رہے وہ خلاف قاعده قال کرنے لگے جیسا کہ اور جلدی کی وجہ سے جسے وہ جانتے بھی تھے ایک دوسرے کو قتل کرنے لگے۔

### مصعب بن عمير تھا کی شہادت:

مصعب بن عمير تھا قتل کر دیے گئے تو جنڈا ایک فرشتے نے لے لیا جو مصعب کی صورت کا تھا۔ اس روز ملائکہ حاضر

ہوئے مگر جگ نہیں کی مشرکین نے اپنے شعار (جنگی اصطلاح) میں عداوی کہ: بِالْغَزْبِ يَا لِلْهَبِ۔ انہوں نے مسلمانوں کا قتل عظیم کیا۔ ان میں سے جس نے پشت پھیری پھیری۔

رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖ وَسَلَّمَ کے ہمراہ ثابت قدم صحابہؓ

رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖ وَسَلَّمَ اس طرح ثابت قدم رہے۔ کہ ہٹتے نہ تھے۔ اپنی کمان سے تیر پھینک رہے تھے۔ جب ختم ہو گئے تو پھر مارنے لگے۔ ہمراہ اصحاب میں سے چودہ آدمی کی ایک جماعت ہی ثابت قدم رہی، جن میں سات مہاجرین شامل ابو بکر صدیقؓ تھے۔ اور سات انصار میں تھے۔ انہوں نے مدافتت کی۔

ابن قمیہ کا رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖ وَسَلَّمَ پر حملہ:

مشرکین کو رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖ وَسَلَّمَ کے چہرہ مبارک میں کچھ کامیابی حاصل ہوئی کچلیوں اور آگے کے دانتوں کے درمیانی چار دانت پر ضرب آگئی، چہرہ مبارک اور پیشانی پر زخم آگیا۔ آپ پر ابن قمیہ نے تکوار سے حملہ کیا۔ اور دانہنے پہلو پر مارا، طلحہ بن عبید اللہ نے اپنے ہاتھ سے بچایا، اس میں ان کی انگلی بیکار ہو گئی، ابن قمیہ نے دعویٰ کیا کہ اس نے آپ کو شہید کر دیا ہے یہ وہ بات تھی جس نے مسلمانوں کو مرعوب کر دیا اور انہیں شکستہ خاطر ہنا دیا۔

اسماۓ شہداء و مقتولین احمد:

اس روز حمزہ بن عبدالمطلبؑ کو شہید ہوئے جنہیں وحشی نے شہید کیا۔ عبد اللہ بن جحشؑ کو ابوالحکم بن الاضن بن شریق نے شہید کیا۔ مصعب بن عميرؑ کو ابن قمیہ نے شہید کیا، شناس بن عثمان بن الشرید المخزوریؑ کو ابی بن خلف الحججی، عبد اللہ و عبد الرحمنؑ فرزندان الحبيب نے جو بنی سعد میں سے تھے۔ وہب بن قابوس المزني اور اس کے بھتیجے الحارث بن عقبہ بن قابوس نے شہید کیا۔

النصار میں سے ستر آدمی شہید ہوئے جن میں سے سعد بن معاذؑ کے بھائی عمرو بن معاذ اور حدیفہؓ کے والد الیمانؑ کو تو مسلمانوں نے غلطی سے شہید کر دیا۔

خطلہ بن ابی عامر را ہب، سعد بن خیثہؑ کے والد خیثہؑ الوبکر کے والماز خارجہ بن زید بن ابی زہیر، سعد بن الربيع اور ابوسعید الخدراؑ کے والد مالک بن سنان، العباس بن عبادہ بن نھلہ، مجذر بن زیاد عبد اللہ بن عمرو بن حرام، عمرو بن الجبور جو ان کے سرداروں میں سے تھے۔ بہت سے آدمیوں کے ہمراہ شہید ہوئے۔

مشرکین میں سے تیس آدمی مقتول ہوئے جن میں جھنڈے کے اٹھانے والے اور عبد اللہ بن حمید بن زہیر بن الحارث بن اسد بن عبد العزیز، ابوعزیز بن عمير، ابوالحکم بن الاضن، بن شریق الحنفی جسے علی خشن بن ابی طالب نے قتل کیا، سباع بن عبد العزیز، الخزاعی جو امام انمار کا بیٹا تھا، حمزہ بن عبدالمطلبؑ نے قتل کیا، ہشام بن ابی امیہ، بن المغیر، الولید بن العاص، بن ہشام، امیہ بن ابی حذیفہ بن المغیر، خالد بن الاعلم المقلی، ابی بن خلف الحججی جسے رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖ وَسَلَّمَ نے اپنے دست مبارک سے قتل فرمایا۔ ابوعزیز الحججی جس کا نام عمرو بن عبد اللہ بن عمير بن وہب بن حذاذہ بن حجج ہے تھے۔

ابوعزہ کا قتل:

ابوعزہ وہ شخص ہے جو جنگ بدر میں گرفتار ہو گیا تھا، رسول اللہ ﷺ نے احسان فرمایا تو اس نے کہا کہ میں آپ کے مقابلہ پر کسی جماعت میں اضافہ نہ کروں گا۔ مشرکین کے ہمراہ جنگ احمد میں نکلا تو اسے رسول اللہ ﷺ نے اسیر کر کے گرفتار کر لیا۔ اس کے سوا آپ نے کسی اور کو گرفتار نہیں کیا۔ اس نے کہا کہ اے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) مجھ پر احسان کیجئے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ مونکو ایک سوراخ سے دو مرتبہ نہیں ڈساجا سکتا۔ تو کسے اس طرح نہیں لوٹنے پائے گا۔ کہ اپنے رخاروں پر ہاتھ پھیر کر کہے کہ میں نے دو مرتبہ محمد ﷺ سے تسلیم کیا، آپ نے اس کے متعلق عاصم بن ثابت بن ابی الاعلیٰ کو حکم دیا تو انہوں نے اس کی گردان مار دی۔

شہدائے احمد کی نماز جنازہ:

جب مشرکین احمد سے واپس ہو گئے۔ تو مسلمان اپنے مقتولین کی طرف واپس ہوئے۔ حمزہ بن عبدالمطلب (رضی اللہ عنہ) کو رسول اللہ ﷺ کے پاس لاایا گیا تو آپ نے انہیں نعش دیا اور نہ دوسرے شہدا کو نعش دیا اور فرمایا انہیں مع ان کے خون اور زخموں کے کفزادہ انہیں رکھ دو میں ان سب کا گران ہوں۔

سید الشہداء حضرت حمزہ (رضی اللہ عنہ) کی انتیازی خصوصیت:

حمزہ (رضی اللہ عنہ) سب سے پہلے نعش تھے۔ جن پر چار مرتبہ رسول اللہ ﷺ نے تکمیر فرمائی (یعنی نماز جنازہ پڑھی) پھر آپ کے پاس شہداء جمع کیے گئے۔ جب کسی شہید کو لا یا جاتا تھا تو اسے حمزہ (رضی اللہ عنہ) کے پہلو میں رکھ دیا جاتا تھا۔ پھر ان پر اور اس شہید پر نماز پڑھتے تھے۔ اس طرح آپ نے ان پر ستر مرتبہ نماز پڑھی۔

بھم نے ساہے کہ رسول اللہ ﷺ نے شہدائے احمد پر نماز نہیں پڑھی اور رسول اللہ ﷺ نے فرمایا گڑھا کھودو، گہر اور چوڑا کرو جسے قرآن زیادہ یاد ہوا سے مقدم کرو۔

وہ لوگ جنمہیں ہم جانتے ہیں ایک قبر میں دو دفن کیے گئے یہ تھے:

عبداللہ بن عمرو بن حرام اور عمر و بن الجبور ایک قبر میں خارج بن زید اور سعد بن الربيع ایک قبر میں اعمان بن مالک اور

عبدہ بن الحساس ایک قبر میں۔

پھر سب لوگ یا اکثر اپنے مقتولین کو مدینے اٹھاتے گئے اور فواح میں دفن کر دیا۔ رسول اللہ ﷺ کے منادی نے مدادی نے مدادی کے مقتولین کو ان کی خواب گاہوں کی طرف واپس کرو۔ منادی نے صرف ایک ہی شخص کو پایا جو دفن نہیں کیے گئے تھے۔ وہ لوٹا دیئے گئے اور وہ شناس بن عثمان الحسنی تھے۔

ایک روز رسول اللہ ﷺ واپس ہوئے نماز مغرب مدینے میں پڑھی۔ ابن ابی اور منافقین نے رسول اللہ ﷺ اور اصحاب کی ناکامیابی پر خوشیاں منا کیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ مشرکین آج کی طرح ہم پر کامیابی حاصل نہ کر سکیں گے۔ یہاں تک کہ ہم رکن (جمراسود) کو یوں سو دیں۔

حضرت حمزہ بن عبدون کا سوگ:

انصار پس مقتولین پر رونے رسول اللہ ﷺ نے نہ تو فرمایا کہ حمزہ بن عبدون پر رونے والا کوئی نہیں، انصار کی عورتیں رسول اللہ ﷺ کے دروازے پر آئیں اور حمزہ بن عبدون پر رونے رسول اللہ ﷺ نے ان کے لیے دعا کی اور واپس جانے کا حکم دیا۔ آج تک وہ عورتیں جب انصار میں سے کوئی مرتا ہے تو پہلے حمزہ بن عبدون پر روتی ہیں پھر میت پر۔

شعیٰ سے مروی ہے کہ احمد کے دن رسول اللہ ﷺ نے مشرکین کے ساتھ مکر کیا (یعنی خفیہ تدبیر کی) اور یہ پہلا دن تھا کہ مکر کیا گیا۔

رسول اللہ ﷺ کے زخم:

انس بن مالک سے مروی ہے کہ احمد کے دن نبی ﷺ کے دانت (جو کچلی اور سامنے کے دانتوں کے درمیان تھے) اور آپ کی پیشانی زخمی ہو گئی چہرہ پر خون بہا (صلوات اللہ علیہ رضوانہ رحمۃ و برکاتہ)۔

آپ نے فرمایا وہ قوم کیسے فلاج پاسکتی ہے جس نے اپنے نبی کے ساتھ یہ کیا حالانکہ وہ انہیں کے پروردگار کی طرف بلاتا تھا۔ اسی موقع پر نیز آیت نازل ہوئی: ﴿لَيْسَ لَكُمُ الْأَمْرُ شَيْئًا إِذَا أَرَيْتُمُهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَالِمُونَ﴾ (یعنی آپ کو اس معاملہ میں کوئی خل نہیں خدا کو اختیار ہے۔ انہیں معاف کرے یا ان پر عذاب کرے۔ کیونکہ یہ لوگ خالم ہیں)۔

حضرت نعماں بن عبدون کی شہادت:

عائشہ بن عبدون سے مروی ہے کہ جب یوم احمد ہوا تو مشرکین کو نکست ہوئی انہیں نے پکار کر کہا، اے اللہ کے بندو اپنی دوسری جماعت کو دیکھو پہلی جماعت لوئی، وہ اور ان کی دوسری جماعت باہم شمشیر زنی کرنے لگی، حدیثہ بن عبدون نے دیکھا کہ اتفاقاً ان کے باپ نعمان ہیں (جنمیں تواریخی جاری ہے) تو کہا اے اللہ کے بندو یہ تو میرے باپ ہیں، میرے باپ ہیں۔

عائشہ بن عبدون فرماتی ہیں خدا کی قسم وہ لوگ نہ بازاۓ تا آنکہ انہیں قتل کر دیا۔ حدیثہ بن عبدون نے کہا کہ اللہ تمہاری مغفرت کرے۔

عروہ نے کہا کہ خدا کی قسم ان کی بقیہ خیر حدیثہ میں رہی یہاں تک کہ وہ بھی اللہ سے جا طے۔

نوجوان صحابہ ﷺ کا جوش و خروش:

جابر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا میں نے خواب دیکھا کہ ایک محفوظ زرہ میں ہوں اور میں نے ذرع کی ہوئی گائے دیکھی تعبیر لی کہ زرہ سے مراد مدد یتہ اور گائے سے مراد جماعت ہے۔ اگر تم چاہو تو ہم مدینے میں مقیم ہیں جب وہ لوگ حملہ آور ہوں تو ان سے جنگ کریں۔

انہوں نے کہا، واللہ جامیت میں کوئی ہمارے شہر میں داخل نہ ہو تو اسلام میں کون ہمارے پاس گھے گا؟ آپ نے فرمایا: تمہاری مرضی وہ چلے گئے رسول اللہ ﷺ نے زرہ پہن لی تو انہوں نے کہا کہ ہم نے یہ کیا کیا کہ رسول اللہ ﷺ کی رائے کو رد کر دیا۔ آئے اور عرض کی یا رسول اللہ ﷺ آپ کی مرضی فرمایا کسی نبی کو جائز نہیں کہ جب وہ زرہ پہن لے تو اسے قتال سے سزا

اتاروے۔

زہری سے مروی ہے کہ شیطان نے احمد کے دن پاک رکھا کہ محمد ﷺ قتل کر دیے گے۔  
کعب بن مالک نے کہا کہ میں سب سے پہلا شخص ہوں جس نے نبی ﷺ و مسلم کو پہچانا۔ میں نے خود کے نیچے آپ کی  
دونوں آنکھوں کو پہچانا تو بلند آواز سے پاک رکھا کہ یہ رسول اللہ ﷺ ہیں آپ نے میری طرف اشارہ کیا کہ خاموش رہو۔ اللہ تعالیٰ  
نے یہ آیت نازل فرمائی:

﴿وَمَا مُحَمَّدُ الْأَرْسُولُ قَدْ خَلَّتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ إِنَّمَا تُوقْتُ الْقُلُوبُ عَلَى أَعْقَابِكُمْ إِلَيْهِ﴾  
”محمد ﷺ بھی اللہ کے رسول ہی ہیں ان سے پہلے بھی بہت سے رسول گزر گئے۔ کیا یہ مر جائیں یا قتل کر دیے جائیں  
تو تم اپنے پیچھے پٹ باؤ گے؟“

سعید بن المسمیب رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ ابی بن خلف الجی بدر کے دن گرفتار ہوا اس نے رسول اللہ ﷺ کو فدیہ دیا اور  
کہا کہ میرے پاس ایک گھوڑا ہے جسے میں روزانہ ایک فرق (۸ سیر) جوار کھلاتا ہوں۔ شاید آپ کو اسی پر سوراہ کے قتل کروں گا۔  
رسول اللہ ﷺ نے فرمایا میں ان شاء اللہ اس پر تجھے کروں گا۔  
جب احمد کا دن ہوا تو ابی بن خلف اسی گھوڑے کو ایڈ مارتا ہوا سامنے آیا۔ رسول اللہ ﷺ کے قریب گیا چند مسلمانوں نے  
اسے روکا کہ قتل کر دیں مگر رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ مهلت دو مہلت دو۔  
رسول اللہ ﷺ ایک نیزہ لے کر کھڑے ہوئے جو آپ کے ہاتھ میں تھا۔ اس سے آپ نے ابی بن خلف کو مارا جس  
سے ایک پسلی ٹوٹ گئی وہ مجرور ہو کے اپنے ساتھیوں کی طرف لوٹ گیا۔ اسے ان لوگوں نے اٹھا لیا اور اپس لے گئے کہنے لگے  
کہ تیرے لی کوئی خوف نہیں ہے، مگر ابی نے ان سے کہا کہ کیا انہوں نے مجھ سے نہیں فرمایا تھا کہ ان شاء اللہ میں تجھے قتل کروں گا۔  
اس کے ساتھی اسے لے گئے تھوڑی دور جا کر مر گیا اسے ان لوگوں نے دفن کر دیا۔

سعید بن المسمیب رضی اللہ عنہ نے کہا کہ اسی کے بارے میں اللہ تبارک و تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی:

﴿وَمَا رَحْمَةٌ أَذْوَمُتْ وَلَكِنَ اللَّهُ رَمِيٌّ﴾

”جس وقت مارا آپ نے نہیں مارا، لیکن اللہ نے مارا۔“

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی جان ثاری:

سفیان بن عینیہ سے مروی ہے۔ کہ احمد کے دن تقریباً تیس آدمیوں پر رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ مصیبت آئی ان میں  
سے ہر ایک آتا تھا۔ اور آپ کے سامنے دوز انو بیٹھے جاتا تھا (یا سفیان نے کہا کہ آپ کے سامنے آ جاتا تھا) پھر کہتا تھا کہ میرا چجزہ  
آپ کے بھرے کی وقارے (یعنی اس کے بد لے حاضر ہے) اور میری جان آپ کی جان پر قربان ہے۔ آپ پر اللہ کا ایسا سلام ہو

## تیرانداز دستے کوہدایات:

براء بن عازب رض سے مروی ہے کہ جب احمد کا ذلن ہوا تو رسول اللہ ﷺ نے تیراندازوں پر جو پچاس تھے عبد اللہ بن جبیر رض کو سردار بنا کے ایک مقام پر مقرر کر دیا۔ اور فرمایا کہ اگر تم ہمیں اس حالت میں دیکھو کر پرندے نوچ رہے ہیں تو بھی اپنے مقام سے نہ ٹلوتا و قیکڑ تھمارے پاس قاصد نہ بھیجا جائے۔ اور اگر تم یہ دیکھو کر ہم نے اس قوم کو بھکار دیا، ہم ان پر غالب آگئے اور ہم نے انہیں رومنڈا لاتب بھی اپنی جگہ سے نہ ٹلو جب تک کہ تھمارے پاس قاصد نہ بھیجا جائے۔

براء رض نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے دشمنوں کو شکست دی میں نے خدا کی قسم حورتوں کو دیکھا کہ پہاڑ پر اس طرح بھاگ رہی تھیں کہ ان کی پنڈیاں اور پاڑییں محلی ہوئی تھیں اور وہ اپنے کپڑے اٹھائے ہوئے تھیں عبد اللہ بن جبیر رض کے ساتھیوں نے کہا کہ غیمت اے قوم غیمت تھمارے ساتھی غالب آگئے تم کس کا انتظار کرتے ہو؟ عبد اللہ بن جبیر رض نے کہا کہ کیا تم بھول گئے جو رسول اللہ ﷺ نے تم سے فرمایا تھا۔ انہوں نے کہا کہ ہم تو بخدا ان لوگوں کے پاس جائیں گے اور غیمت حاصل کریں گے۔

براء رض نے کہا کہ جب وہ ان کے پاس پہنچے تو ان کے چہرے پھیر دیئے گئے وہ ہزیمت اٹھا کے آگئے اس آیت کے پہنچی ہیں: «اذیدعهم الرسول فی اخراهم» (جبکہ رسول انہیں ان کی دوسری جماعت میں بیار ہے تھے) چنانچہ سوائے بارہ آدمی کے رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ کوئی نہ رہا ان (مشرکین) کو حمارے ستر آدمی ملے رسول اللہ ﷺ اور آپ کے اصحاب کو بدر کے دن ایک سو چالیس مشرکین ملے تھے۔ جن میں ستر اسیر تھے اور ستر مقتول۔  
الوسفیان کے جواب میں حضرت عمر رض کا نفرہ حق:

الوسفیان سامنے آیا۔ اور اس نے قلن مر جب کہا کہ آیا اس جماعت میں محمد ہیں؟ مگر رسول اللہ ﷺ نے انہیں جواب دینے سے منع فرمایا، اس نے کہا کہ آیا اس جماعت میں ابن ابی قافذ ہیں، کیا اس جماعت میں ابن ابی قافذ ہیں، کیا اس جماعت میں ابن قفاذ (ابوکبر صدیق رض) ہیں کیا اس جماعت میں (فاروق عظم) عمر بن الخطاب رض ہیں، کیا اس جماعت میں ابن الخطاب ہیں، کیا اس جماعت میں ابن الخطاب ہیں؟

الوسفیان اپنے ساتھیوں کی طرف متوجہ ہوا اور کہا کہ یہ لوگ تو قتل کر دیئے گئے اور تم ان کے لیے کافی ہو گئے، عمر (فاروق) رض کو اپنے نفس پر قابو نہ رہا، انہوں نے کہا، جدا اے اللہ کے دشمن تو جھوٹا ہے۔ وہ لوگ جن کو تو نے شارکیا سب کے سب زندہ ہیں اور وہ چیز تیرے لیے باقی ہے۔ جو تیر سے ساتھ برائی کرے گی۔

الوسفیان نے کہا کہ یہ دن کا بدلتے ہے جنگ تو بھی موافق ہوتی ہے، کبھی خلاف تم لوگ اس جماعت میں مثلہ (ناک کان کاٹنا) پاؤ گے جس کا میں نے حکم نہیں دیا اور نہ مجھے وہ برا معلوم ہوا، وہ رجز برائجھنی کرنے والے اشعار پڑھنے لگا اور کہنے لگا: "اعل هل اعل هل" (ہل (بت کاتا م ہے) ہل بلدرہ۔ ہل بلدرہ)۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: تم لوگ اسے جواب نہیں دیئے؟ عرض کی یا رسول اللہ ﷺ اسے کیا جواب دیں، فرمایا کہو۔

الله اعلیٰ واجل (یعنی اللہ بزرگ و برتر ہے) ابوسفیان نے کہا کہ المعری (بنت کاتم ہے) ہمارے ہی لیے ہے تمہارے لیے کوئی عزیز نہیں ہے۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا تم لوگ اسے جواب نہیں دیتے۔ عرض کیا رسول اللہ ﷺ کیا جواب دیں؟ فرمایا کہو: اللہ مولانا ولا مولیٰ لكم (اللہ ہمارا مولا ہے اور تمہارا کوئی مولا نہیں ہے)۔

#### سیدہ فاطمہؓ کا اعزاز:

سہل بن سعد سے مروی ہے کہ احمد کے دن رسول اللہ ﷺ کا ایک دانت ٹوٹ گیا۔ چہرہ مبارک رخی ہو گیا۔ خود سر پر ٹوٹ گیا۔ فاطمہؓ آپ کا زخم دھور دی تھیں اور علی ہنی ڈھوندناس پر ڈھان نے پانی ڈالتے تھے جب فاطمہؓ ہنی ڈھوندنا یہ دیکھا کہ پانی سے سوا نے خون کی زیادتی کے اور کچھ نہیں ہوتا تو فاطمہؓ ہنی ڈھنے ایک لکڑا بوریہ کا لیا، اسے جلایا اور لگادیا۔ جس سے خون ڈک گیا۔

#### مشرکین کی مدد لینے سے انکار:

ابوحیذ الساعدي سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ احمد کے دن برآمد ہوئے شیعہ الوداع سے آگے بڑھ گئے تو ایک بہت سے ہتھیار والے لشکر کو دیکھا فرمایا یہ کون لوگ ہیں؟ لوگوں نے کہا یہ عبد اللہ بن ابی بن سلوان ہے اہل فتنہ کے چھ سو یہودی ہمراہ ہیں جو اس کے دوست و معاہد ہیں اور وہ لوگ عبد اللہ بن سلام کے قبیلے کے ہیں، استفسار فرمایا: اسلام لاچے ہیں، لوگوں نے کہا نہیں یا رسول اللہ ﷺ فرمایا ان نے کہوا اپس جائیں کیونکہ ہم مشرکین کے غلاف مشرکین سے مدد نہیں لیں گے۔ ابوالک سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے شہزادے احمد کی نماز جنازہ پڑھی۔

#### غزوہ حمراء الاسد:

غزوہ حمراء الاسد بحربت کے تیسویں میئنے ۸ رشاں یکشنبہ کو ہوا، رسول اللہ ﷺ احمد سے ہمہ کی شام کو واپس ہوئے تو اس شب کو آپؐ کے دروازہ پر چند معزز انصار نے پاسانی کی۔ مسلمان رات کو اپنے زخموں کا علاج کرتے رہے۔ یکشنبہ کو رسول اللہ ﷺ نے نماز صبح پڑی اور بلال ہنی ڈھوند کو حکم دیا نہادیں کہ رسول اللہ ﷺ تم کو دشمن کی تلاش کا حکم دیتے ہیں ہمارے سوا نے اس کے جو جنگ میں حاضر تھا کوئی نہ لٹکے۔

جابر بن عبد اللہ نے عرض کیا کہ احمد کے دن میرے پاپ نے مجھے میری بہنوں کی نگران کے لیے چھوڑ دیا تھا اس لیے میں جنگ میں حاضر تھا، اجازت دیجئے کہ میں آپؐ کے ہمراہ چلوں اُنہیں رسول اللہ ﷺ نے اجازت دے دی۔ سوانح ان کے آپؐ کے ہمراہ کوئی ایسا شخص نہیں روانہ ہوا، جو جنگ میں موجود تھا۔ رسول اللہ ﷺ نے اپنا جنہذا طلب فرمایا جو بندھا ہوا تھا۔

آپؐ نے اسے علی بن ابی طالب ہنی ڈھوند کو دیا اور کہا جاتا ہے کہ ابو بکر صدیق ہنی ڈھوند کو۔

آپؐ اس حالت میں روانہ ہوئے کہ چہرہ مبارک مجرموں تھا اور پیشانی مبارک رخی تھی وندان مبارک نوٹا ہوا تھا۔ اور

یچے کا ہونٹ المدر کی جانب سے مجرموں تھا دہنا شاندابن قمیہ کی تلوار کی ضرب سے متھا۔ اور دونوں گھنے چھلے ہوئے تھے العوالی کے باشندے بھی جب انہیں آواز آتی جمع ہو کر شریک ہو گئے۔

رسول اللہ ﷺ اپنے گھوڑے پر سوار ہوئے اور لوگ آپ کے ہمراہ روانہ ہوئے آپ نے قبیلہ اسلام کے تین آدمیوں کو اس قوم کے نشان قدم پر بنائے بھیجا ان میں سے دو آدمی اس قوم سے یعنی کفار سے ہمراہ الاسد میں ملے جو وادی العقین کے راستے پر خلیفہ کی بائیں جانب مدینے سے دس میل کے فاصلے پر ہے جبکہ وادی کا راستہ اختیار کیا جائے۔

اس کے لیے بہت مسافت تھی لوگ پیلنے کا مشورہ کر رہے تھے صفوان بن امیہ انہیں اسی سے منع کر رہا تھا، اتنے میں یہ دونوں آدمی نظر میں پڑ گئے۔ کفار ان کی طرف متوجہ ہوئے ان پر غالب آگئے (قتل کردیا) اور روانہ ہو گئے۔

رسول اللہ ﷺ بھی مج اپنے اصحاب کے روانہ ہوئے ہمراہ الاسد میں پڑا وہ کیا۔ آپ نے ان دونوں آدمیوں کو ایک ہی قبر میں دفن کیا وہ دونوں باہم قرابت دار بھی تھے۔

ان راتوں میں مسلمانوں نے پانچ سو جگ آگ روشنی کی تھی جو دور دور سے نظر آتی تھی لشکر کی آواز اور آگ کی روشنی ہر طرف گئی اللہ تعالیٰ نے دشمن کو اس سے دفع کیا۔

رسول اللہ ﷺ اپنے بیروں کے اپنی قوم میں جا کر رسول اللہ ﷺ کے خلاف جنگ کی دعوت دیجے ہیں رسول اللہ ﷺ نے ابو سلمہ کو اپنا خلیفہ بنایا تھا۔

### سریہ أبي سلمہ بن عبد الاسد الحنفی

قطلن کی جانب ابو سلمہ بن عبد الاسد الحنفی کا سریہ ہوا۔ قطن ایک پہاڑ نواحی فید میں ہے وہاں بنی اسد بن خذیمہ کا چشمہ آب تھا۔ حرم کے چاند پر رسول اللہ ﷺ کی بھرت کے پیغموں میں یہ سریہ ہوا۔ رسول اللہ ﷺ کو خبر پہنچی کہ طیبہ و سلمہ فرزندان خویلد میں اپنے بیروں کے اپنی قوم میں جا کر رسول اللہ ﷺ کے خلاف جنگ کی دعوت دیجے ہیں رسول اللہ ﷺ نے ابو سلمہ کو بلا یا ان کے لیے جھنڈا مقرر کیا اور ہمراہ مہاجرین و انصار میں سے ایک سو بیچاں آدمی روانہ ہو گئے۔ ان سے فرمایا جاؤ یہاں تک کہ علاقہ بنی اسد میں پہنچوں۔ اس کے کہ ان کی جماعتیں تمہارا مقابلہ کریں تم ان پر حملہ کر دو۔ وہ روانہ ہوئے اور اپنی رفتار تیز کر دی۔ معمولی راستے کو ترک کر دیا۔ اخبار سے گزر کر قطن کے قریب پہنچ گئے۔ میدان پر حملہ کر کے اس پر تقدیر کر لیا تھا غلام جو ابتوں کو گرفتار کیا تھی بیخ گئے۔

وہ اپنی جماعت کے پاس آئے انہیں خبری سب لوگ اطراف میں منتشر ہو گئے ابو سلمہ نے اونٹ اور بکریوں کی ملاشیں اپنے ساتھیوں کو تین جماعتوں پر تقسیم کر دیا وہ تجھ و سالم و اپس ہوئے اونٹ اور بکریاں ساتھ لائے کوئی شخص انہیں ملا جو مرام ہوتا۔ ابو سلمہ ان سب کو مدینہ لے آئے۔

### سریہ عبد اللہ بن انس

عرنہ میں سفیان بن خالد بن نیج الحدی کی جانب عبد اللہ بن انس کا سریہ ہے۔ جو رسول اللہ ﷺ کی بھرت کے

پہنچتیسوں ماہ ۵ محرم یوم دو شنبہ کو مدینے روائہ ہوئے رسول اللہ ﷺ کو یہ خرچی کہ سفیان بن خالد البیدلی واللیخانی نے جو عزت اور اس کے قرب و جوار میں اتر کرتا تھا۔ اپنی قوم وغیرہ کے لوگوں کے ہمراہ رسول اللہ ﷺ کے لیے کچھ گروہ جمع کیے ہیں رسول اللہ ﷺ نے عبداللہ بن انتیش بن شعبہ کو بھیجا کر وہ اسے قتل کر دیں۔

انہوں نے عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ اس کا کچھ حال مجھ سے بیان فرمادیجئے آپ نے فرمایا کہ جب تم اسے دیکھو گے تو اس سے ڈر جاؤ گے اس سے پریشان ہو جاؤ گے۔ اور تمہیں شیطان یاد آ جائے گا۔ عبداللہ نے کہا کہ میں آدمیوں سے نہیں ڈرتا رسول اللہ ﷺ سے بات بنا نے کی اجازت چاہی جوں گئی۔

میں نے اپنی تکواری اور اپنے کوئی خزانہ کی طرف منسوب کرتا ہوا نکلا، جب بطن عرضہ پہنچا تو اس سے اس حالت میں ملا کہ وہ جارہا تھا، اس کے پیچھے مختلف قبائل کے لوگ تھے۔ جو اس کے پاس جمع ہو گئے تھے رسول اللہ ﷺ نے جو حلیہ بیان فرمایا تھا اس سے میں نے پہنچا تا۔ اور ڈر گیا۔ خوف ایسا طاری ہوا کہ پیسے پیسے ہو گیا۔ مجھے یقین ہو گیا کہ اللہ اور اس کے رسول چے ہیں۔ اس نے مجھے دریافت کیا تو میں نے کہا کہ خزانہ کا ایک آدمی ہوں۔ محمد (ﷺ) کے لیے تیرے گروہ کو سن کر یہاں آیا کہ میں بھی تیرے ساتھ ہو جاؤں۔ اس نے کہا بے شک میں ان کے مقابلہ کی تیاری کر رہا ہوں۔

میں اس کے ساتھ باقیں کرتا چلا اس کو میری بات شیریں معلوم ہوئی باقی کرتے اس کے خیہے تک پہنچ گئے۔ اس کے ساتھی جدا ہو گئے، لوگ منقطع ہو گئے اور سو گئے تو میں نے اسے دھوکا دے کر قتل کر دیا اور اس کا سر لے لیا۔

میں پہاڑ کے غار میں داخل ہو گیا اور مکڑی نے مجھ پر جالا لگا دیا۔ بہت تلاش کیا۔ مگر انہیں کچھ نہ ملا۔ اور واپس ہونے کے لیے پلے۔ میں نکلا رات بھر چلتا تھا اور وہ کو پوشیدہ رہتا تھا۔ یہاں تک کہ میں نے آگیا۔ میں نے رسول اللہ ﷺ کو مسجد میں پایا، جب آپ نے مجھے دیکھا تو فرمایا تھا راچھرہ فلاخ پائے۔ میں نے عرض کیا، یا رسول اللہ آپ کا چھرہ بھی فلاخ پائے میں نے اس کا سر آپ کے سامنے رکھ دیا اور واقعے سے آپ کو آگاہ گیا۔ اخبارہ روز باہر ہے اور ۲۳ محرم یوم شنبہ کو آئے۔

آپ نے مجھے ایک عصا عطا فرمایا کہ اسے پکڑ کے جنت میں چلے جاؤ وہ عصا ان کے پاس رہا، جب وفات کا وقت قریب آیا تو اپنے گھر والوں کو وصیت کی کہ عصا کن میں رکھ دیں، انہوں نے بھی کیا۔

### سریہ المنذر بن عمرو:

رسول اللہ ﷺ کی بھرت کے چھتیسوں میں صفر میں پیر معونة کی طرف المنذر بن عمرو الساعدي کا سریہ ہوا۔

عامر بن جعفر ابو روا ملاعہ الاصنة الکلبی رسول اللہ ﷺ کے پاس آیا۔ اور آپ کو ہدیہ دیا، مگر آپ نے قبول نہیں فرمایا۔ آپ نے اس پر اسلام پیش کیا مگر اس نے اسلام قبول نہیں کیا اور دور بھی نہیں ہوا۔

عامر نے درخواست کی کہ اگر آپ اصحاب میں سے چند آدمی میرے ہمراہ میری قوم کے پاس بسچ دیں۔ تو امید ہے کہ وہ آپ کی دعوت قبول کر لیں گے اور آپ کے حکم کا اتباع کریں گے، آپ نے فرمایا کہ مجھے اہل بحدا کا خوف ہے۔ اس نے کہا میں تو ان کے ہمراہ ہوں، پھر کیسے کوئی ان کے سامنے آئے گا۔

رسول اللہ ﷺ نے انصار میں سے ستر فوجوں کو جو قاری کہلاتے تھے اس کے ہمراہ کر دیا اس پر الحمد رب بن عمرو الساعدی کو امیر بنایا یہ لوگ پیر معونہ پر اترے جو بنی سلیم کا گھٹ تھا۔ اور بنی عامر بنی سلیم کی زمین کے درمیان تھائیہ دونوں بستیاں اسی کی شمار ہوتی تھیں اور وہ المعدن کے نواحی میں تھا۔ وہ لوگ وہیں اترے پڑا کیا اور اپنے اونٹ چھوڑ دیئے۔

#### بیر معونہ پر ۰۷ صحابہ حنفی اللہ علیہم السلام کی مظلومانہ شہادت:

انہوں نے پہلے حرام بن ملخان کو رسول اللہ ﷺ کے فرمان کے ساتھ عامر بن طفیل کے پاس بھیجا اس نے حرام پر حملہ کر کے شہد کر دیا۔ مسلمانوں کے خلاف اس نے بنی عامر کو بلا یا مگر انہوں نے انکار کیا اور کہا کہ ابو براء کے ساتھیوں (مہمانوں) کے ساتھ دعائیں کی جائے گی۔

اس نے ان کے ساتھ قبائل سلیم میں سے عصیہ اور ذکوان اور رعل کو پکارا وہ لوگ اس کے ہمراہ روانہ ہو گئے اور اسے اپنا رکیس بنا لیا، حرام کے آنے میں دری ہوئی تو مسلمان ان کے نشان قدم پر روانہ ہوئے کچھ دور جا کر انہیں وہ جماعت می۔ انہوں نے مسلمانوں کا احاطہ کر لیا اور انہیں زیادہ تھے۔ جنگ ہوئی رسول اللہ ﷺ کے اصحاب شہید کر دیئے گئے۔ مسلمانوں میں سلیم بن ملخان اور الحنم بن کیسان تھے جب انہیں کھیر لیا گیا تو انہوں کہا اے اللہ ہمیں سوائے تیرے کوئی اینا نہیں ملتا جو ہمارا سلام تیرے رسول کو پہنچا دے لہذا تو ہی ہمارا سلام پہنچا۔ آپ کو (صلی اللہ علیہ وسلم) جبار بن علیؑ نے اس کی خبر دی تو فرمایا وہ صلی اللہ علیہ وسلم۔

منذر بن عمرو سے ان لوگوں نے کہا کہ اگر تم چاہو تو ہم تھیں امن وے دیں مگر انہوں نے انکار کیا کہ وہ حرام کے قتل گاہ پر آئے ان لوگوں سے جنگ کی بیہاں تک کہ شہید کر دیئے گئے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ وہ بڑھ گئے تا کہ مر جائیں، یعنی موت کے آگے چلے گئے حالانکہ وہ اسے جانتے تھے۔

#### عمرو بن امیہ الصمری کی رہائی:

مسلمانوں میں عمرو بن امیہ الصمری تھے۔ سوائے ان کے سب شہید کر دیئے گئے۔ عامر بن طفیل نے کہا کہ میری ماں کے ذمہ ایک غلام آزاد کرنا ہے۔ لہذا تم اس کی طرف سے آزاد ہو اور ان کی پیشانی کو کاٹ دیا۔ عمرو بن امیہ نے عامر بن فہیرہ کو مقتولین میں نہ پایا تو عامر بن طفیل سے دریافت کیا، اس نے کہا کہ انہیں بھی کلاپ کے ایک شخص نے جس کا نام جبار بن سلمی ہے قتل کر دیا۔ جب اس نے انہیں نیزہ مارا تو انہوں نے کہا اللہ میں کامیاب ہو گیا۔ وہ آسمان کی طرف بلندی میں اٹھا لیے گئے۔

جبار بن سلمی نے جو عامر بن فہیرہ کا قتل اور ان کا اٹھایا جانا دیکھا تو وہ اسلام لے آیا۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ ملائکہ نے ان کے جمع کو چھپا دیا۔ اور وہ علیہن میں اعتماد ہے گئے۔

#### رسول اللہ ﷺ کو شہد ائے بیر معونہ کی اطلاع:

رسول اللہ ﷺ کے پاس بیر معونہ والوں کی خبر آئی اسی شب خبیث بن عذری اور مرشد بن عذری بن ابی مرشد کی مصیبت کی بھی خبر آپ کے پاس آئی آپ نے محمد بن مسلمہ کو بھیجا رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ یہ ابو براء کا کام ہے میں اسی لیے ناپسند

کرتا تھا۔

### قاتلین کے لیے بددعا:

رسول اللہ ﷺ نے صبح کی نماز میں رکوع کے بعد ان (مسلمان) کے قاتلین کے لیے بددعا فرمائی: اللهم اشدد وطاء تلك على مضر (اے اللہ مضر پر اپنی گرفت مضبوط کر دے) اللهم سنین کسنسی یوسف (اے اللہ یوسف کے قحط کی طرح ان پر قحط نازل فرما) اللهم عليك بینی لحيان و عضل والقارة وزعج ورعل و ذکوان وعصبة (اے اللہ بنی لحيان و عضل وقارہ وزعج ورعل وعصبة کی گرفت کر) فانهم عصوا الله ورسوله (کیونکہ انہوں نے اللہ اور اس کے رسول کی نافرمانی کی ہے)۔

رسول اللہ ﷺ نے کسی اور پر اتنا رنج محسوس نہیں فرمایا جتنا مقتولین بیرون نہ پڑا ان کے بارے میں اللہ نے قرآن میں نازل فرمایا جو بعد کو منسون خ ہو گیا: بلغوا قومنا عننا انا لقينا ربنا فرضي عننا ورضينا عنه (ہماری قوم کو یہ پیغام پہنچا دو کہ ہم اپنے پروردگار سے ملے وہ ہم سے خوش ہوا اور ہم اس سے خوش ہوئے)۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اے اللہ بنی عامر کو ہدایت دے اور عامر بن طبل سے میرے نقش عہد کا بدلتے عمر بن امیہ چار روز پیادہ چل کر آئے۔ وہ جب صدور ققادہ میں تھے۔ تو انہیں بنی کلاب کے دو شخص ملے جنہیں رسول اللہ ﷺ کی طرف سے امن تھا، مگر یہ بجائتے نہ تھے۔ اس لیے انہوں نے ان دونوں کو قتل کر دیا۔ عمر و رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے آپ کو صحابہ بیرون نہ کے قتل کی خبر دی رسول اللہ ﷺ نے فرمایا۔ ان میں سے تم پیٹھ آئے۔ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو دونوں عامریوں کے قتل کی خبر دی۔ تو آپ نے فرمایا تم نے بہت برا کیا۔ ان دونوں کو تو میری طرف سے امن و پناہ تھی میں دونوں کا خوب بھا ضرور ادا کروں گا۔ آپ نے ان دونوں کا خوب بھا ان دونوں کی قوم میں پہنچ دیا۔

انس بن مالک سے مروی ہے کہ رعل و ذکوان وعصبة و بنی لحيان رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے اور آپ سے اپنی قوم کے خلاف مدد چاہی، آپ نے مسی انصار سے ان کی مدد فرمائی، یہ لوگ قاری کہلاتے تھے دن بھر کر یاں چلتے اور رات بھر نماز پڑھتے تھے۔ جب وہ بیرون نہ پہنچتا تو ان کے ساتھ بد عہدی کی اور انہیں قتل کر دیا یہ خبر نبی ﷺ کو پہنچی تو آپ نے ایک مہینے تک صبح کی نماز میں رعل و ذکوان وعصبة و بنی لحيان پر بددعا کی۔

ہم نے ایک زمانے تک ان کے بارے میں قرآن کی یہ آیت پڑھی پھر وہ یا تو اٹھائی گئی یا بھلا دی گئی۔ بلغوا عننا قومنا انا لقينا ربنا فرضي عننا ورضينا عنه۔

### شہداء بیرون نہ کی عظمت وفضیلت:

مکھول سے مروی ہے کہ میں نے انس بن مالک سے قاری ابو حمزہ کا ذکر کیا تو انہوں نے کہا افسوس ہے۔ وہ لوگ رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں قتل کر دیئے گئے وہ ایسا گروہ تھا کہ رسول اللہ ﷺ کے لیے شیر میں پانی لاتا تھا۔ لکڑیاں چلتا تھا۔ جب رات ہوتی تو السواری کی طرف نماز کے لیے کھڑے ہوتے تھے۔

کعب بن مالک اور چنداول علم سے مردی ہے۔ کہ منذر بن عمرو والاسعی پیر معونة کے دن شہید ہوئے وہا یے شخص تھے جن کو کہا جاتا ہے کہ موت کے لیے آگے بڑھ گئے عامر بن طفیل نے ان کے لیے نبی سلیم سے مدد چاہی تھی وہ اس کے ہمراہ گئے اور انہیں قتل کر دیا۔ سوائے عمرو بن امیرہ المضمری کے جنہیں عامر بن طفیل نے گرفتار کر لیا تھا۔ مگر پھر چھوڑ دیا۔

جب وہ رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے تو رسول اللہ ﷺ نے ان سے فرمایا، کہ تم ان میں سے پلٹ آئے اسی گروہ میں عامر بن فہیرہ بھی تھے۔ ابن شہاب نے کہا کہ عروہ بن زیر کا گمان یہ ہے کہ وہ اسی روز قتل کر دیے گئے مگر جس وقت وہ سب لوگ دفن کیے گئے تو ان کا جنم نہیں ملا۔ عروہ نے کہا کہ لوگوں کا گمان یہ تھا کہ ملائکہ ہی نے انہیں دفن کیا۔

انس بن مالک نبی ﷺ سے مردی ہے کہ جو لوگ پیر معونة میں شہید ہوئے ان کے بارے میں قرآن نازل ہوا جو بعد کو منسون ہو گیا: بلغو قومنا انا قد لقينا ربنا فرضي عنا و رضينا عنه او رسول اللہ ﷺ ان لوگوں پر جنہوں نے انہیں قتل کیا تھیں دن صبح کو بد دعا کی وہ رعل وذکوان وعصیت تھے جنہوں نے اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی نافرمانی کی۔

عاصم سے مردی ہے کہ میں نے انس بن مالک نبی ﷺ سے سننا کہ میں نے کسی پر رسول اللہ ﷺ کو اتنا رنجیدہ ہوتے نہیں دیکھا جتنا کہ اصحاب پیر معونة پر۔

### سریہ مرشد بن ابی مرشد نبی ﷺ

شروع صفر میں رسول اللہ ﷺ کی بھرت کے چھتیوں میںین رجیع کی جانب مرشد بن ابی الغنوی کا سریہ ہے۔

اسید بن علاء بن جاریہ سے جواب ہیرہ نبی ﷺ کے ہم نشیوں میں تھے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس ایک قوم عضل وقارہ سے آئی جوالہوں بن خزیرہ کی طرف منسوب تھے۔ انہوں نے عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ کو ہم میں بھی اسلام ہے۔ لہذا ہمارے ہمراہ اپنے اصحاب میں سے کچھ لوگوں کو بھیج دیجئے جو ہمیں سمجھائیں، قرآن پڑھائیں اور شریعت اسلامی سکھائیں۔ رسول اللہ ﷺ نے ان کے ہمراہ دس آدمی روانہ کیے (۱) عاصم بن ثابت بن ابی الائچ (۲) مرشد بن ابی مرشد (۳) عبداللہ بن طارق (۴) ضیہب بن عدری (۵) زید بن وہنہ (۶) خالد بن ابی الکبر (۷) معتب بن عبید جو عبداللہ بن طارق کے اختیانی بھائی تھے دو نوں قبیلہ بیلی سے تھے۔ جوئی ظفر کے حیف تھے۔

ان پر آپ نے عاصم بن ثابت کو اور بعض نے کہا کہ مرشد بن ابی مرشد کو امیر بنا یا وہ روانہ ہوئے۔ جب رجیع پہنچے جو الہدہ سے نکلنے پر بندیل کا گھاٹ ہے (الہدہ وہاں (یعنی رجیع) سے سات میل ہے اور عسفان سے بھی سات میل ہے) تو انہوں نے اس جماعت کے ساتھ بد عهدی کی کی ان کے خلاف پکار کر بندیل کو بلا یا۔ بخوبی ان کی طرف نکلے مگر اس جماعت کو سوائے ان لوگوں کے کئی کا خوف نہ ہوا، جن کے ہاتھ میں تھوار تھی۔ اور انہیں گھیر لیا تھا۔ رسول اللہ ﷺ کے اصحاب نے بھی اپنی تکواریں لے لیں اور ان سے کہا کہ ہم لوگ بخدماتم سے لڑنا نہیں چاہتے ہم تو صرف یہ چاہتے ہیں کہ اہل نکد سے ہمارے ذریعہ عوض لیں، تمہارے لیے تو عہد و میثاق ہے کہ مم تم کو قتل نہ کریں گے۔

لیکن عاصم بن ثابت، مرشد بن ابی مرشد، خالد بن ابی الکبر اور معتب بن ابی الکبر نے کہا کہ وہ اللہ ہم کسی مشرک کا عہد و

عقد (معاملہ) کبھی قبول نہ کریں گے ان لوگوں نے ان سے جنگ کی یہاں تک کہ قتل کر دیئے گئے مگر زید بن وعنة اور خبیب بن عدی اور عبداللہ بن طارق گرفتار کر لیے گئے انہوں نے اپنے آپ کو ان لوگوں کے حوالے کر دیا۔

### حضرت عاصم ہی اللہ عنہ کے سرکی قدرتی حفاظت:

انہوں نے چاہا کہ عاصم کا سر سلاف بیت سعد بن شہید کے ہاتھ فروخت کریں جس نے نذر مانی تھی کہ عاصم کے کام سے سر میں شراب پئے گی۔ عاصم نے اس کے دو بیٹوں مسافع و جلاس کو واحد کے دن قتل کیا تھا، مگر بھڑوں (زنبور) نے ان کی حفاظت کی تو انہوں کہا کہ ان کو اتنی مہلت دو کہ شام ہو جائے کیونکہ اگر شام ہو جائے گی تو وہ بھڑوں۔ ان کے پاس سے چلی جائیں گی۔

### حضرت عبداللہ بن طارق ہی اللہ عنہ کی شہادت:

اللہ تعالیٰ نے وادی میں سیلا بسچ دیا جو انہیں اٹھا لے گیا وہ ان تین آدمیوں کو لے کر روانہ ہو گئے جب مر الظہر ان پیچے تو عبداللہ بن طارق نے اپنا ہاتھ ری سے چھڑا لیا اور اپنی توارے لی قوم ان کے پیچے رہ گئی تھی۔ ان لوگوں نے پھر مار کر انہیں قتل کر دیا۔ ان کی قبر مر الظہر ان میں ہے۔

### حضرت خبیب اور حضرت زید ہی اللہ عنہ کی مظلومانہ شہادت:

خبیب اور زید کو کے لائے زید کو صفوان بن امیہ نے خرید لیا کہ اپنے باپ کے عوض قتل کرے، خبیب بن عدی کو حبیر بن ابی اباب نے اپنے بھانجے عقبہ بن الحارث بن عامر بن نوبل کے لیے خریدا کہ وہ انہیں اپنے باپ کے بدلتے قتل کرے۔ ان لوگوں نے دونوں کو قید رکھا، ابھر حرام (وہ میں جن میں لوگ قتل و خوزیزی کو حرام سمجھتے تھے) نکل گئے تو دونوں کو تنخیم لے گئے اور وہاں قتل کر دیا۔ دونوں نے قبل اس کے کہ انہیں قتل کیا جائے دو دور کعت نماز پڑھی، خبیب پہلے شخص ہیں جنہوں نے قتل کے وقت دور کعتیں مسلسل کیں۔

### رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سیدنا زید ہی اللہ عنہ کی محبت کا مظاہرہ:

عمرو بن عثمان بن عبداللہ بن موهب سے مروی ہے کہ موهب نے جو حارث بن عامر کے آزاد کردہ غلام تھے یہاں کیا کہ ان لوگوں نے خبیب کو میرے پاس کر دیا تھا۔ مجھ سے خبیب نے کہا کہ موهب میں تھجھ سے تین باتیں چاہتا ہوں:

- ۱: مجھے آب شیر میں پلایا کر۔

۲: مجھے اس سے بچا جو بتوں کے نام پر ذبح کیا جائے۔

۳: جب وہ لوگ میرے قتل کا ارادہ کریں تو مجھے آگاہ کر دے۔

عاصم بن عمرو بن قادہ سے مروی ہے کہ قریش کا ایک گروہ جن میں ابوسفیان بھی تھا زید کے قتل میں حاضر ہوا۔ ان میں سے کسی نے کہا: اے زید! تمہیں خدا کی قسم کیا تم یہ چاہتے ہو کہ تم اس وقت اپنے عزیزوں میں ہوتے اور تمہارے بجائے محمد ہمارے پاس ہوتے کہ ہم ان کی گردان مارتے انہوں نے کہا نہیں۔ خدا کی قسم میں نہیں چاہتا کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو بجائے میرے کوئی کاشا بھی چھوپیا جائے جو انہیں ایذا دے اور میں اپنے عزیزوں میں بیٹھا رہوں۔

راوی نے کہا کہ ابوسفیان کہتا تھا، اللہ میں نے بھی کسی قوم کو اپنے ساتھی سے اس قدر زیادہ محبت کرتے نہیں دیکھا جس قدر محمدؐ کے ساتھیوں کے اصحاب کو ہے۔

### غزوہ بنی الفیرون:

ماہ ربیع الاول ۲ میں نبھرتوں کے سینتیسوں میں غزوہ بنی الفیرون کے مکانات الغرس اور اس کے متصل تھے جو آج بنی خطہ کا قبرستان ہے وہ بنی عامر کے حلفاء تھے۔

رسول اللہ ﷺ نے خلیفہ کو روانہ ہوئے۔ مسجد قباء میں نماز پڑھی۔ ہمراہ مہاجرین و انصار کی ایک جماعت تھی آپ بنی الفیرون کے پاس تشریف لائے ان سے اس بارے میں گفتگو فرمائی کہ وہ لوگ ان دونوں کلائیوں کی دیت کے معاملہ میں آپ کی مدد کریں جنہیں عمر و بن امریہ ضمیری نے قتل کر دیا تھا۔ انہوں نے کہا۔ ابوالقاسم، آپ جو جانتے ہیں ہم کریں گے۔ مگر ان میں بعض نے بعض سے تہذیب میں با تین کیس اور آپ سے بعدہ دی کا قصد کر لیا۔

عبد بن جاش بن کعب بن سملی الفیرون نے کہا کہ میں مکان پر جڑھ جاؤں گا اور آپ پر ایک پھر ڈھکا دوں گا۔ سلام بن مشکم نے کہا کہ ایسا نہ کرو اللہ تم نے جوارادہ کیا اس کی انہیں خبر دی جائے گی اور یہ اس عہد کے بھی خلاف ہے۔ جو ہمارے اور ان کے درمیان ہو چکا ہے۔

رسول اللہ ﷺ کے پاس ان کے قصد کی خبر آئی۔ آپ اس تیزی سے اٹھ کھڑے ہوئے گویا کسی حاجت کا قصد فرماتے ہیں اور مدینے روانہ ہو گئے اصحاب بھی آپ سے آٹے۔ انہوں نے عرض کیا آپ اس طرح کھڑے ہو گئے کہ انہیں خبر بھی نہ ہوئی۔ فرمایا یہود نے بعدہ دی کا ارادہ کیا ہے۔ اللہ نے اس کی مجھے خبر دے دی۔ اس لیے میں کھڑا ہو گیا۔

### بنی نصیر کو دس دن کی مہلت:

رسول اللہ ﷺ نے محمد بن مسلم سے کہلا بھیجا کہ تم لوگ میرے شہر سے نکل جاؤ اور میرے ساتھ اس میں نہ رہو۔ تم نے جس بعدہ دی کا قصد کیا وہ کیا میں جنہیں دس دن کی مہلت دیتا ہوں اس کے بعد جو نظر آئے گا۔ اس کی گروہ مازدی جائے گی۔ وہ اس پر بھی چند روز ٹھہر کر تیاری کرتے رہے۔ انہوں نے ذوالحدیث میں اپنے مددگاروں کے پاس قاصد روانہ کیا اور لوگوں سے تیز چلنے والے اونٹ کرائے پر لیے۔

### بنی نصیر کا اعلان جنگ:

ابن ابی نے کہلا بھیجا کہ تم لوگ شہر سے نہ نکلو اور قلعے میں مقیم ہو جاؤ میرے ساتھ میرے ہم قوم اور عرب دو ہزار ہیں جو تمہارے ساتھ تمہارے قلعے میں داخل ہوں گے اور آخوند مر جائیں گے۔ قریظہ اور غطفان کے حلفاء تمہاری مدد کریں گے۔ جو پچھا ابن ابی نے کہا: اس سے جی کو لائی بیدا ہوا۔ اس نے رسول اللہ ﷺ کو کہلا بھیجا کہ ہم لوگ شہر سے نہیں نکلیں گے۔ آپ سے جو ہو سکے وہ سمجھئے، رسول اللہ ﷺ نے زور سے عکسیر کی مسلمانوں نے بھی آپ کی عکسیر کے ساتھ عکسیر کی۔ آنحضرت ﷺ نے فرمایا یہود نے اعلان جنگ کر دیا۔

بنی ملک اصحاب کے ہمراہ ان کی طرف روانہ ہوئے بنی الفیر کے میدان میں نماز عصر پڑھی۔ علی بن شاذ کو اپنا علم دیا اور مدینہ پر ابن ام مکتوم خلیفہ کو خلیفہ بنایا۔

### بیو قریظہ کی عیحدگی:

جب انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا تو تیر اور پتھر اپنے ہمراہ لے کے قلعوں پر چڑھ گئے، قریظہ ان سے علیحدہ رہے۔ انہوں نے مدینہ کی ابن ابی اور اس کے حلفائے غطفان نے بھی انہیں بے یار و مددگار چھوڑ دیا وہ ان کی مدد سے مایوس ہو گئے۔

### محاصرہ بنی نفسیر:

رسول اللہ ﷺ نے ان کا محاصرہ کر لیا اور باغ کاٹ ڈالا۔ بنی نفسیر کے شہر سے نکلے جاتے ہیں۔ آپ نے فرمایا آج میں اس کو نہیں مانتا لیکن اس سے اس طرح نکوک تمہارے لیے تمہاری جانیں ہوں گی اور سوائے زرہ کے جو کچھ اونٹ لا دیں گے وہ ہو گا اس شرط پر یہودا ترا آئے۔ بنی نفسیر کی جلاوطنی کا فیصلہ:

آپ نے پندرہ دن تک ان کا محاصرہ کیا، وہ اپنے مکان اپنے ہاتھ سے خراب کر رہے تھے۔ آپ نے انہیں مدنیے سے جلاوطن کر دیا اور ان کے نکلنے پر محمد بن مسلم کو ولی بنایا۔ یہود نے اپنے بچوں اور عورتوں کو بھی سوار کر لیا اور وہ چھ سو انہوں پر سوار ہوئے۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا یوگ اپنی قوم میں ایسے ہی ہیں جیسے بنی المغیرہ قریش میں وہ خبر چلے گئے میانقین کو ان پر بڑا رنج ہوا۔

### بنی نفسیر کے اموال والے:

رسول اللہ ﷺ نے ان کے مالوں اور زر ہوں پر قبضہ کر لیا۔ آپ کو بچاں زر ہیں، بچاں خود اور تین سو چالیس تکواریں ملیں۔ بنی نفسیر، رسول اللہ ﷺ کے لیے مخصوص تھے۔ آپ کے خواجہ ضرور یہ رفع کرنے کے لیے (ان کے اموال) خاص آپ کے لیے تھے۔ آپ نے ان اموال کو پائچ حصوں پر تقسیم نہیں فرمایا۔ نہ اس میں سے کسی کا کوئی حصہ لگایا اپنے اصحاب میں سے چند آدمیوں کو عطا فرمایا اور ان اموال سے انہیں وسعت عطا فرمائی۔

جن لوگوں کو عطا کیا گیا ان میں سے ہبھا جرین کے نام جو تمیں معلوم ہوئے یہ ہیں۔

ابو بکر صدیق کو پیر ججر، عمر بن الخطاب کو پیر جرم، عبد الرحمن بن عوف کو سوالہ، صہیب بن سنان کو الضراط، زیبر بن العوام کو اور ابو سلمہ بن عبد الاشود کو الیلیہ، سہیل بن حنیف اور ابو جانہ جنہیں کو وہ مال دیا۔ جوابن خرشند کا مال کھلا تھا۔

عبد اللہ بن عمر جنہا سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بنی نفسیر کا باغ ابو پیرہ جلا دیا تو اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی۔ **هُمَا قَطْعَتُمْ مِّنْ لِيْنَةٍ أَوْ تَكَبَّلُوهَا قَائِمَةً عَلَى أَصْوَلِهَا فَبِإِذْنِ اللَّهِ هُوَ (تم نے جو سمجھو کے درخت کاٹ ڈالے یا انہیں ان**

کی بڑوں پر قائم رہنے دیا تو یہ اللہ کے حکم سے ہوا تا کہ اللہ کافروں کو ذلیل کرے)۔  
حسن سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے جب بنی اسرائیل کو جلاوطن کیا تو فرمایا چلے جاؤ کیونکہ یہ پہلا خشر ہے اور میں (ان کے) انشان پر ہوں۔

### غزوہ بدرا الموعد:

رسول اللہ ﷺ کا غزوہ بدرا الموعد جو بدرا القتال کے علاوہ ہے ذیقعدہ کے چاند پر بھرت کے پینتالیسوں مہینے پیش آیا۔ جب ابوسفیان بن حرب نے یوم احد میں واپس ہونے کا ارادہ کیا تو اس نے نمادی کہ ہمارے تمہارے درمیان سال کے شروع میں بدرا الصفراء (کی جگہ کا) وقت مقرر ہے۔ جہاں ہم لوگ مل کے قتال کریں گے رسول اللہ ﷺ نے عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ سے فرمایا کہہ دو ہاں ان شاء اللہ لوگ اس بات پر منتشر ہو گئے قریش بھی لوٹ گئے۔

### نعم بن مسعود کی مهم پرواگی:

انہوں نے اپنے طرفداروں کو اس میعاد کی خبر دی اور رواگی کی تیاری کی جب میعاد قریب آئی تو ابوسفیان نے روانگی ناپسند کی نعیم بن مسعود الاحبی سے میں آیا تو اس سے ابوسفیان نے کہا کہ میں نے محمد اور ان کے اصحاب سے وعدہ کیا تھا کہ ہم بدرا میں ملیں گے۔ اب وہ وقت آ گیا ہے۔ مگر یہ سال خنک ہے۔ اور ہمارے لیے وہ سال مفید ہے۔ جس میں سبزہ اور کثیر پارش ہو۔ مجھے یہ بھی گوارہ نہیں کہ محمد روانہ ہوں اور میں روانہ نہ ہوں کیونکہ انہیں ہم پر جرأت ہو جائے گی! ہم صرف اس بات پر تیرے میں کام کر دیں گے جن کا تیرے لیے ہاں بن عمر و ضامن ہو گا کہ تو مدینے میں پہنچ کر اصحاب محمد کو ان سے جدا کر دے۔  
وہ راضی ہو گیا انہوں نے انتظام کیا، اسے ایک اوقت پر سوار کیا جو تیزی کے ساتھ روانہ ہوا اور مدینے میں آیا، اس نے ابوسفیان کی تیاری اور اس کے ہتھیار کی خبر دی، تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اس ذات کی قسم جس کے قبضہ میں میری جان ہے ضرور ضرور روانہ ہوں گا۔ خواہ میرے ہمراہ کوئی شخص بھی روانہ نہ ہو۔

### مدینے سے روانگی:

اللہ نے مسلمانوں کی مدد کی اور ان سے رعب کو دور کیا رسول اللہ ﷺ نے مدینے پر عبد اللہ بن رواحد کو خلیفہ بنایا۔ جھنڈا علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ نے اخہایا آپ مسلمانوں کے ہمراہ روانہ ہوئے جو پندرہ سو تھے صرف دس گھوڑے ساتھ تھے۔

### بدرا الصفراء پر اجتماع:

وہ لوگ اپنا مال و اسباب تجارت بھی لے گئے بدرا الصفراء ایک مقام اجتماع تھا جس میں عرب جمع ہوا کرتے تھے وہ ایک بازار تھا جو ذی القعدہ کے چاند سے ۸ تاریخ تک قائم رہتا تھا پھر لوگ اپنے اپنے شہروں میں منتشر ہو جاتے تھے۔ مسلمان ذی القعدہ کی چاندرات کو پہنچے اور صبح کو بازار لگ گیا۔ وہ لوگ آٹھوں وہاں رہے جو مال تجارت لے گئے تھے۔ اسے فروخت کیا تو انہیں ایک درم پر ایک درم نفع ہوا جب واپس ہوئے تو قریش نے ان کی روانگی سن لی۔

مشرکین کا فرار:

ابوسفیان بن حرب دو ہزار قریش کے ہمراہ کے سے لکھا ان کے ساتھ پچاس گھوڑے تھے۔ وہ مجنہ تک پہنچے جو مرالظہر ان میں ہے۔ وہاں ابوسفیان نے کہا کہ واپس چلو کیونکہ ہمیں سوائے سبزہ اور بارش کثیر کے اور کوئی سال مناسب نہیں جن میں ہم مویشی چ رائیں اور وودھ پیٹیں یہ سال خشک ہے لہذا میں تو پلٹنا ہوں اور تم بھی پلٹو۔ امّل مکہ نے اس لشکر کا نام جیش السویق رکھا (یعنی ستوا لشکر) اس لیے کہ وہ لوگ ستوپیتے ہوئے نکل تھے۔

عبد بن ابی معبد الخرازی رسول اللہ ﷺ اور آپ کے اصحاب کی بدر میں پہنچنے کی خبر میں میں لا یا تو صفوان بن امیہ نے ابوسفیان سے کہا میں نے تجھے اسی روز اس قوم سے میعاد مقرر کرنے کو منع کیا تھا۔ اب انہیں ہم پر جرأت ہو گئی انہوں نے دیکھ لیا کہ ہم ان سے پیچھے رہ گئے پھر ان لوگوں نے غزوہ خندق کے لیے جنگ و خروج و تیاری شروع کی۔

غزوہ بدر الصغری:

مجاہد سے مروی ہے۔ کہ آیت ﴿الذین قال لهم الناس ان الناس قد جمعوا لكم﴾ (یہ وہ ہیں کہ لوگوں نے ان سے کہا کہ تمہارے لیے سماں جمع کیا ہے) کی تفسیر میں کہا کہ یہ ابوسفیان ہے، جس نے احمد نے دن کہا تھا کہ اے محمد! تمہاری میعاد بدر ہے۔ جہاں تم نے ہمارے ساتھیوں کو قتل کیا تھا تو محمد ﷺ نے فرمایا، قریب ہے۔

نبی ﷺ اپنے وعدے کے مطابق گئے بدر میں اترے اور بازار کے وقت پیچے اللہ تبارک و تعالیٰ کا قول یہی ہے: ﴿فانقلبوا بِنَعْمَةِ مِنَ اللَّهِ وَفَضْلِ لَمْ يَسْهُمْ سُوءٌ﴾ (یہ لوگ اللہ کے ایسے فضل و نعمت کے ساتھ واپس ہوئے کہ انہیں ذرا سی بھی ناگواری نہ پیش آئی) فضل وہ ہے۔ جو انہیں تجارت سے ملائی (غزوہ) غزوہ بدر الصغری ہے۔

غزوہ ذات الرقاع:

رسول اللہ ﷺ بھرت کے سیتا یوسیں میتے ماہ محرم میں غزوہ ذات الرفاع کے لیے روانہ ہوئے۔ کوئی آنے والا مدینے میں اپنا مال تجارت لایا۔ اس نے رسول اللہ ﷺ کے اصحاب کو خبر دی کہ انہار و غلبہ نے مقابلے کے لیے کچھ گروہ جمع کیے ہیں، یہ خبر رسول اللہ ﷺ کو پہنچی تو آپ نے مدینے پر عثمان بن عفان بن عبید الرحمن کو قائم مقام بنایا اور شب شنبہ اور محرم کو چار سو اصحاب کے ساتھ اور کہا جاتا ہے کہ سات سو اصحاب کے ساتھ روانہ ہوئے۔ آپ چلتے چلتے ان کے مقام جو ذات الرفاع میں تھا آگئے۔ یہ ایک پہاڑ ہے جس میں سرخی و سیاہی و سفیدی کی زیستیں ہیں اور الجمل کے قریب السعد اور الشقرہ کے درمیان ہے۔

پہلا بار نماز خوف:

آپ نے ان مقامات میں سوائے عورتوں کے کسی کوہ پایا، انہیں گرفتار کر لیا ان میں ایک خوصورت لڑکی بھی تھی اعراب بیہازوں کی چوٹیوں پر بھاگ گئے نماز کا وقت آیا تو مسلمانوں کو خوف ہوا کہ وہ لوگ حملہ کر دیں گے۔ رسول اللہ ﷺ نے نماز خوف پڑھائی یہ سب سے پہلا موقع تھا جو آپ نے نماز خوف پڑھی۔

مدینہ واپسی:

رسول اللہ ﷺ مدینے کا ارادہ کر کے واپس ہوئے آپ نے جابر بن عبد اللہ سے اسی سفر میں ایک اوپری میں ان کا اونٹ خریدا اور مدینے تک اس کی سواری کی شرط کر دی ان سے ان کے والد کا قرض دریافت فرمایا تو انہوں نے بتایا، رسول اللہ ﷺ نے ان کے لیے اسی شب میں پچھیں بار دعائے مغفرت فرمائی۔ رسول اللہ ﷺ نے حمال بن سراقہ کو اپنی اور مسلمانوں کی سلامتی کی خوشخبری دینے کے لیے مدینے میں روانہ کیا، آپ ۲۵ رحمہم بلختی کو صرار میں آئے، صرار مدینے سے تین میل ہے جو عراق کے راستے میں جالمیت کے زمانے کا گواہ تھا۔ آپ پندرہ شب باہر رہے۔

جابر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ ہم لوگ رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ رواشہ ہوئے۔ ذات الرقاع میں ہم کسی سایہ دار درخت کے نیچے ہوتے تو اسے رسول اللہ ﷺ کے لیے چھوڑ دیتے تھے۔ مشرکین میں سے ایک شخص آیا۔ رسول اللہ ﷺ کی تکوار ایک درخت سے لگلی ہوئی تھی، اس نے وہ لے لی اور سونت لی، رسول اللہ ﷺ سے کہا کہ کیا آپ مجھ سے ڈرتے ہیں آپ نے فرمایا نہیں، اس نے کہا پھر مجھ سے آپ کو کون بچائے گا؟ آپ نے فرمایا اللہ مجھے تمھے بچائے گا۔ اسے اصحاب نے دھکایا تو اس نے تکوار میان میں کر دی اور لٹکا دی۔

اذ ان کبی گئی تو آپ نے ایک گروہ کو دور کتعین پڑھائیں، وہ لوگ پیچے ہٹ گئے۔ پھر دوسرے گروہ کو دور کتعین پڑھائیں، رسول اللہ ﷺ کی چار رکعتیں اور ہر جماعت کی دو رکعتیں۔

غزوہ دومۃ الجدل:

ماہ ربیع الاول میں بحربت کے انجام سویں میں رسول اللہ ﷺ کا غزوہ دومۃ الجدل ہے۔ رسول اللہ ﷺ کا ارادہ میں بحربت کے انجام سویں میں رسول اللہ ﷺ کا غزوہ دومۃ الجدل ہے۔ رسول اللہ ﷺ کو اطلاع می کہ دومۃ الجدل میں بہت بڑی جماعت ہے جو شتر سوار اور مزدوار احر سے گزرتے ہیں۔ وہ لوگ ان پر ٹلم کرتے ہیں ان کا ارادہ مدینے پر حملہ کا ہے۔ دومۃ الجدل شام کے راست کے کنارے پر ہے، اس کے اور موشق کے درمیان پانچ رات کی مسافت ہے اور مدینے سے پندرہ یا سولہ رات کی مسافت ہے۔

مدینہ میں حضور ﷺ کی نیابت:

رسول اللہ ﷺ نے لوگوں کو بیانیا، مدینے پر سباع بن عرفظ الغفاری کو اپنا مقام بنا کیا آپ ۲۵ ربیع الاول کو ایک ہزار مسلمانوں کے ہمراہ روانہ ہوئے رات کو چلتے تھے دن کو پوشیدہ ہو جاتے تھے ہمراہ ایک رہبری عذرہ میں سے تھا۔ جس کا نام مذکور تھا۔ جب آپ ان لوگوں کے نزدیک ہوئے تو وہ ترک وطن کر رہے تھے۔ اتفاقاً دونوں اور بکریوں کے نشان تھے آپ نے مولیٰ اور جو داہوں پر حملہ کیا جوہ مل گیا جو بھاگ گیا وہ بھاگ گیا۔

اس کی خبر اہل دومہ کو ہوئی تو منتشر ہو گئے رسول اللہ ﷺ ان کے میدان میں اترے مگر وہاں کوئی نہ ملا، آپ وہاں چند روز بھرے چھوٹی چھوٹی جماعتیں اطراف میں روانہ کیں وہ واپس آگئے اور انہیں کوئی نہ ملا۔ ایک شخص گرفتار ہوا اس سے رسول

الله ﷺ نے دریافت فرمایا تو اس نے کہا کہ وہ لوگ جب ہی بھاگ گئے جب انہوں نے یہ سنا کہ آپ نے ان کے اوٹ پکر لیے ہیں آپ نے اس پر اسلام پیش کیا، وہ اسلام لے آیا۔

رسول اللہ ﷺ ۲۰ ربیع الآخر کو اس طرح مدینے واپس ہوئے کہ آپ کو جنگ کی نوبت نہیں آئی۔

### عینہ بن حصن سے معاهدہ:

اسی غزوے میں رسول اللہ ﷺ نے عینہ بن حصن سے اس امر پر صلح فرمائی کہ وہ تعلمین اور اس کے قرب و جوار سے المراض تک جانور چڑائے وہ مقام سنبز تھا۔ اور عینہ کا شہر خنک تھا۔ تعلمین المراض سے دو میل ہے اور المراض رہہ کے راستے پر مدینے سے چھتیں میل کے فاصلے پر ہے۔

### غزوہ المرسیع:

شعبان ۵ھ میں رسول اللہ ﷺ کا غزوہ المرسیع ہے۔ بنی المصطلق خزانہ میں سے تھے۔ جو بنی مدینہ کے حلفاء تھے۔ وہ اپنے ایک گنوں پر اتر اکرتے تھے، جس کا نام المرسیع تھا اس کے اور الضرع کے درمیان تقریباً ایک دن کی مسافت تھی الضرع اور مدینے کے درمیان آٹھ برد (۹۶) میل کا فاصلہ تھا۔

### الحارث بن ابی ضرار:

ان کا سرغندہ اور سردار الحارث بن ابی ضرار تھا۔ وہ اپنی قوم میں اور ان غربیوں میں گیا جن پر اس کا قابو تھا انہیں رسول اللہ ﷺ سے جنگ کی دعوت دی ان لوگوں نے مان لی اور اس کے ہمراہ آپ کی طرف جانے کی تیاری کی۔ یہ خبر رسول اللہ ﷺ کو پہنچی تو آپ نے بریہہ بن حصیب الاسلامی کو بھیجا کہ وہ اس کا علم حاصل کریں انہوں نے آپ کو ان کے حال کی خبر دی رسول اللہ ﷺ نے لوگوں کو بلایا ان لوگوں نے روائی میں عجلت کی گھوڑوں کی پاگ ڈور پکڑ کر روانہ ہوئے۔ جو تعداد میں تھے دس مہاجرین کے اور نہیں انصار کے۔

### مدینہ میں قائم مقام:

آپ کے ہمراہ منافقین کے بھی بہت سے آدمی روانہ ہوئے جو اس سے قبل کسی غزوے میں روانہ نہیں ہوئے تھے۔ آپ نے مدینے پر زید بن حارثہ کو قائم مقام بنایا، ہمراہ دو گھوڑے تھے (۱) لاز (۲) الظراب۔

آنحضرت ﷺ ۲ ربیع الاول شعبان یوم دوشنبہ کو روانہ ہوئے، حارث بن ابی ضرار اور اس کے ہمراہیوں کو رسول اللہ ﷺ کی روائی کی اور اس امر کی خبر ملی کہ اس کا جاسون قتل کر دیا گیا، یعنی اس نے اس لیے بھیجا تھا کہ رسول اللہ ﷺ کی خبر لائے۔ حارث اس کے ہمراہیوں کو سخت ناگوار گزرا، انہیں بہت خوف ہوا۔ جو عرب ان کے ساتھ تھے وہ سب جدا ہو گئے رسول اللہ ﷺ المرسیع پہنچ گئے۔ جو ایک گھاٹ ہے آپ نے وہاں اپنا خیرہ نصب کرنے کا حکم دیا۔ ہمراہ عائشہ اور امام سلمہ ہی ہمہ بھی تھیں۔

### آغاز جنگ:

لوگوں نے جنگ کی تیاری کی رسول اللہ ﷺ نے اپنے اصحاب کو صرف بستہ کیا مہاجرین کا جھنڈا ابوکبر صدیق ہبھنڈہ کو

انصار کا سعد بن عبادہ ہی تھوڑے کو دیا۔ تھوڑی دیر انہوں نے تیر اندازی کی پھر رسول اللہ ﷺ نے اپنے اصحاب کو حکم دیا تو انہوں نے یک پارگی حملہ کر دیا مشرکین میں سے کوئی شخص نہ پچا، دس قتل ہوئے اور باقی گرفتار ہو گئے رسول اللہ ﷺ نے مردوں عورتوں اور بچوں کو گرفتار کر لیا اونٹ بکری پکوٹی مسلمانوں میں سوائے ایک شخص کے کوئی مقتول نہیں ہوا۔ ابن عمر ہمہ بیان کرتے تھے کہ بی شکنہ نے اس طرح ان پر حملہ کیا کہ وہ لوگ غافل تھے اور ان کے جانوروں کو گھاث پر پانی پلایا جا رہا تھا۔ آپ نے ان کے جنگ جو یوں کوقل کر دیا۔ اور بچوں کو قید کر لیا۔ مگر پہلی روایت زیادہ ثابت ہے۔

آپ نے قیدیوں کے متعلق حکم دیا ان کی مشکپس کس وی لگنیں ان پر آپ نے بریدہ بن حصیب الاسلامی کو عامل بنایا، مال نہیں کے متعلق حکم دیا تو وہ جمع کیا گیا اور اس پر آپ نے اپنے آزاد کردہ غلام شقران کو عامل بنایا، بچوں کو ایک طرف جمع کیا، خس کی تقسیم اور مسلمانوں کے حصوں پر تمثیلیہ بن جزء کو عامل بنایا۔

قیدی تقسیم کر دیئے گئے اور لوگوں کے پاس بچنے کے اونٹ اور بکریاں بھی تقسیم کی گئیں ایک اونٹ کو دس بکریوں کے برابر کیا گیا۔ گھر کا سامان اس کے ہاتھ فروخت کیا گیا جو زیادہ دیتا تھا۔ گھوڑے کے دو حصے اس کے مالک کا ایک حصہ اور بیادے کا ایک حصہ لگایا گیا اونٹ دو ہزار تھے۔ اور بکریاں پانچ ہزار۔

### جویر یہ بنت الحارث کے ساتھ حضور ﷺ کا نکاح:

قیدی دوسو گھر والے تھے۔ جویر یہ بنت الحارث بن ابی ضرار ثابت بن قبیل بن شناس اور ان کے چچا زاد بھائی کے حصہ میں آئی ان دونوں نے اسے نواویقہ سونے پر مکاتب بنادیا اس نے رسول اللہ ﷺ سے اپنی کتابت کے بارے میں درخواست کی آپ نے ان کی طرف سے ادا کر دیا اور ان سے عقد کر لیا وہ ایک خوب صورت لڑکی تھیں۔

کہا جاتا ہے کہ آپ نے بنی المصطلق کے ہر قیدی کی آزادی کو ان کا مہر قرار دیا یہ بھی روایت ہے۔ کہ آپ نے ان کی قوم کے چالیس آدمیوں کی آزادی کو ان کا مہر قرار دیا۔

قیدیوں میں وہ بھی تھے۔ جن پر بغیر فدیہ کے رسول اللہ ﷺ نے احسان فرمایا اور وہ بھی تھے جن سے فدیہ لیا گیا۔ عورتوں اور بچوں کا بغیر چھ حصوں کے فدیہ لیا گیا بعض قیدیوں کو مدینہ لائے تو ان کے وارث آئے اور انہوں نے ان کا فدیہ ادا کیا۔ بنی المصطلق کی کوئی عورت ابھی نہ تھی جو اپنی قوم میں واپس نہ گئی ہوئے۔ یہی ہمارے تزدیک ثابت ہے۔

سان بن در الجھنی نے جوانصار میں سے تھے اور بنی سالم کے علیف تھے اور ججہاں بن سعید الغفاری نے پانی پر جھگڑا کیا، ججہاں نے اپنے ہاتھ سے سان کو مارا تو سان نے آواز دی: "یا للانصار" (اے انصار) اور ججہاں نے آواز دی "یا قریش" یا "لکنانہ" (اے کنانہ) قریش فوراً متوجہ ہوئے اور اوس اور خزر ج بھی متوجہ ہوئے انہوں نے ہتھیار نکال لیے مہاجرین و انصار میں چند آدمیوں نے گفتگو کی سان نے اپنا حق جھوڑ دیا اور انہیں معاف کر دیا، انہوں نے صلح کر لی۔

### ابن ابی کے برے خیالات:

عبداللہ بن ابی نے کہا کہ جب ہم مدینے والیں جائیں گے تو عزت والا ذلیل کو وہاں سے ضرور نکال دیے گا۔ وہ اپنی

قوم کے ان لوگوں کی طرف متوجہ ہوا جو موجود تھے۔ اور کہا کہ یہ وہ ہے جو تم نے خود اپنے ساتھ کیا زید بن اتم نے سناتا نبی ﷺ تک اس کا قول پہنچا دیا۔ آپ نے کوچ کا حکم دیا اور اسی وقت روانہ ہوئے اور لوگ آپ کے پیچھے ہو گئے۔ عبد اللہ بن ابی لوگوں سے آگے بڑھ گئے اور اپنے باپ کے انتظار میں راستے میں ٹھہر گئے۔ جب انہوں اس کو دیکھا تو اسے ٹھہرالیا اور کہا کہ میں اس وقت تک تجھے نہ چھوڑوں گا جب تک تو یہ نہ سمجھ جائے کہ تو ہی ذلیل ہے اور محمد ﷺ عزت و اعلیٰ ہے۔

ان کے پاس سے رسول اللہ ﷺ گزرے۔ آپ نے فرمایا اسے جانے دو بخدا جب تک وہ ہم میں رہے گا حسن

اخلاق ہی سے اس کے ساتھ ہیں آئیں گے۔

### سیدہ عائشہ ہنفیہ کا ہمارا اور تیمّم کا حکم:

اسی غزوہ میں عائشہ ہنفیہ کا بارگزیا، اس کی تلاش میں لوگ رکے تو تیم کی آیت نازل ہوئی۔ اسید بن حنیر نے کہا کہ اے آل ابو بکر تمہاری یہ پہلی برکت کیسی اچھی ہے اسی غزوے میں عائشہ ہنفیہ کا واقعہ اور ان کی شان میں تہمت لگانے والوں کا قول ہوا۔ راوی نے کہا کہ اللہ عبارک و تعالیٰ نے ان کی برامت نازل فرمائی۔

اس غزوہ میں رسول اللہ ﷺ اٹھا میں روز بابر ہے اور مدینے میں رمضان کے چاند کے وقت تشریف لائے۔

### غزوہ خندق یا غزوہ احزاب:

ذی القعده ۵ھ میں رسول اللہ ﷺ کا غزوہ خندق ہے اور یہی غزوہ احزاب ہے۔

### قریش اور بنی نضیر کا معاهده:

رسول اللہ ﷺ نے بنی نضیر کو جلاوطن کر دیا تو وہ خیبر چلے گئے ان کے اشراف و محترمین میں سے چند آدمی مکہ روانہ ہوئے اور قریش کے پاس ٹھہر کر انہیں رسول اللہ ﷺ کے مقابلہ کی ترغیب دی ان سے انہوں نے معاهدہ کیا اور سب نے آپ سے جنگ پر اتفاق کیا اس کے لیے انہوں نے ایک وقت کا وعدہ کر لیا وہ لوگ ان کے پاس سے نکل کر بخطفان و سلیم کے پاس آئے اسی قسم کا معاهدہ ہوا پھر ان کے پاس سے بھی روانہ ہو گئے۔

### دوشمنان اسلام کا اجتماع:

قریش تیار ہو گئے انہوں نے متفرق قبائل کو اور ان عربوں کو جوان کے حلیف تھے جمع کیا تو چار ہزار ہو گئے دارالنور وہ میں جمہذا تیار ہوا سے عثمان بن طلحہ بن ابی طلحہ نے اٹھایا قریش اپنے ہمراہ تین سو گھوڑے اور پندرہ سو اسٹاف لے چلے ابوسفیان بن حرب بن امیہ ان کا سردار تھا۔ مر الظہر ان میں بنو سلیم بھی ان کے پاس پہنچ گئے جو تعداد میں سات سوتھے۔ ان کا سردار سفیان بن عبد اشمس تھے۔ جو حرب بن امیہ کا حلیف اور اس ابوالاعور اسلامی کا باپ تھا۔ جو جنگ صفين میں معاویہ کے ساتھ تھا۔ ان کے ہمراہ بنو اسد بھی نکلے جن کی سرداری طلحہ بن خویلہ الدسلی کر رہا تھا۔ فرارہ بھی نکلے جو سب کے سب تھے وہ ایک ہزار اونٹ تھے۔ ان کا سردار عینہ بن حسن تھا۔

اشتعش نکلے وہ چار سو تھے۔ اور ان کی سرداری سعود بن زحیلہ کر رہا تھا۔

بیو مرہ نکلے جو چار سو تھے۔ ان کا پہر سالا رحرا ش بن عوف تھا۔

ان کے ہمراہ ان کے علاوہ اور بھی بہت سے لوگ تھے۔

زہری نے روایت کی ہے کہ حارث بن عوف بھی مرہ کو واپس لے گیا ان میں غزوہ خندق میں کوئی حاضر نہیں ہوا۔ اسی کو بھی مرہ نے بھی روایت کیا ہے، مگر یہی روایت زیادہ ثابت ہے کہ وہ لوگ غزوہ خندق میں حارث بن عوف کے ہمراہ حاضر ہوئے اور رحسان بن ثابت جنہوں نے ان کی بھجوکی۔

### کفار کی مجموعی تعداد:

وہ تمام قومیں جن کا ذکر کیا گیا اور جو غزوہ خندق میں شریک ہوئیں تعداد میں دس ہزار تھیں ان کے بہت سے گروہ تھے اور وہ تین لشکروں میں تھے سب کی عنان ابوسفیان، بن حرب کے ہاتھ تھی۔

### مشاورت سے خندق کھودنے کا فیصلہ:

رسول اللہ ﷺ کو ان لوگوں کے سکے سے روانہ ہونے کی خبر بھی تو آپ نے اصحاب کو بلایا اُنہیں دشمن کی تحریکی اور مشوزہ کیا مسلمان فارسی جنہوں نے خندق کی رائے دی جو مسلمانوں کو پسند آئی۔

رسول اللہ ﷺ نے کوہ سلح کے میدان میں ان کی چھاؤنی قائم کی اور سلح کو پس پشت کیا اس روز مسلمان تین ہزار تھے۔ آپ نے مدینے پر عبد اللہ بن ام مکتوم جنہوں کو قائم مقام بنایا۔ آپ نے شہر کے گرد خندق کھودی مسلمان عیالت کے ساتھ کام کرنے لگے چاہئے تھے کہ دشمن کے آنے سے پہلے تیار ہو جائے رسول اللہ ﷺ نے بھی ان کے ہمراہ اپنے ہاتھ نے کام کیا تاکہ مسلمانوں کا حوصلہ بڑھے۔

آپ نے ہر جانب ایک جماعت کو مقرر فرمایا، مہاجرین راجح کی طرف سے ذباب تک کھود رہے تھے اور انصار ذباب سے جبل بھی عبید تک باقی مدینے میں عمارتیں باہم ملی ہوئی تھیں۔ جس سے ایک قلعہ معلوم ہوتا تھا۔ بنو عبد الاشہل نے راجح سے اس کے پیچھے تک خندق کھودی، اور اس طرح مسجد کی پشت تک آگئی۔ بنو ذی نار نے جرباء سے اس مقام تک خندق کھودی جہاں آج (بعد صرف) ابن ابی الجھوب کا مکان ہے اس کے کھونے سے چذن میں فارغ ہوئے۔

### عورتوں اور بچوں کی حفاظت کا انتظام:

مسلمان بچوں اور عورتوں کو قلعوں میں اٹھا لے گئے۔ رسول اللہ ﷺ ۸/۳۱ القعدہ یوم دوشنبہ کو روانہ ہوئے آپ کا جہنڈا جو مہاجرین کا تھا زید بن حارث اٹھائے ہوئے تھے انصار کا جہنڈا اسحہ بن عبادہ جنہوں اٹھائے تھے۔

### بنو قریظہ کی غداری:

ابوسفیان بن حرب نے بھی بن اخطب کو خفیر طور پر بھی قریظہ کے پاس بھیج کر ان سے درخواست کی کہ وہ اس ہمدرد کو توڑ دیں جو ان کے اوپر رسول اللہ ﷺ کے درمیان ہوا ہے اور آپ کے مقابلہ میں وہ ان لوگوں کے ساتھ ہو جائیں (پہلے تو انہوں نے انکار کیا۔ پھر مان لیا۔ یہ خبر بھی ﷺ کو پہنچی تو آپ نے کہا: "حسبنا اللہ ونعم الوکیل" (ہمیں اللہ کافی ہے اور وہ کیا اچھا

کارساز ہے) نفاق ظاہر ہو گیا لوگ جگ سے ڈر گئے۔ مصیبت بڑھ گئی، خوف شدید ہو گیا۔ بچوں اور عورتوں کا اندر یتھر ہونے لگا۔ وہ ایسے ہی ہو گئے جیسا اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرمایا: ﴿إِذْجَاءُكُمْ مِنْ فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنْكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ الْأَيْصَارُ وَبَلَغَتِ الْقُلُوبُ الْحَنَاجِرُ﴾ (وہ وقت یاد کرو جب کہ وہ لوگ (مشرکین) اوپر اور پیچے سے تمہارے پاس آ گئے اور جب کہ نگاہیں کچھ ہو گئیں اور کلیچے منہ کو آ گئے)۔

رسول اللہ ﷺ اور مسلمان و نسوان کے سامنے اور مقابلہ سے بہتے نہ تھے۔ سوائے اس کے کہ اپنی خندق کو روکے ہوئے تھے اور اس کی حفاظت کر رہے تھے۔

رسول اللہ ﷺ سلسلہ بن اسلام کو دو سو آدمیوں کے ہمراہ اور زید بن حارثہؓ کو تین سو آدمیوں کے ہمراہ بھیجنے رہتے تھے۔ جو مدینے کی حفاظت کرتے تھے اور بلند آواز سے عجیب رہتے تھے۔ یہ اس لیے کہ بچوں پر بونقریظہ کی طرف سے خوف کیا جاتا تھا۔ عباد بن بشر مع دوسرا نے انصار کے رسول اللہ ﷺ کے ٹھیمے کی حفاظت پر تھے جو تمام رات پاسبانی کیا کرتے تھے۔

#### غزوہ خندق میں جھٹپیں:

مشرکین نے اپنے درمیان باری مقرر کر لی تھی کسی دن صبح کو ابو سفیان بن حرب اپنے ساتھیوں کے ہمراہ جاتا تھا کسی دن خالد بن ولید کسی دن عمرو بن العاص کسی دن، ہمیر بن ابی وہب اور کسی دن ضرار بن الخطاب الفہری۔ یہ لوگ برادر اپنے گھوڑوں کو گھما یا کرتے تھے کبھی الگ الگ ہو جاتے تھے اور کبھی مل جاتے تھے رسول اللہ ﷺ کے اصحاب سے مقابلہ کرتے تھے اور اپنے تیر اندازوں کو آگے کر دیتے تھے۔ جو تیر چھکتے تھے۔

حبان بن العرقہ نے سعد بن معاذؓ کے ایک تیر مارا جوان کی کلاں کی رگ میں لگا اور کہا کہ اسے پکڑ۔ میں اسیں العرقہ ہوں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اللہ تعالیٰ تھے دوزخ میں غرق کرے اور کہا جاتا ہے کہ جس نے اسے تیر مارا توہ ابو اسامہ الحشمی تھا۔

کفار کے رو ساء نے اس امر پر اتفاق کر لیا کہ کسی دن صبح کو سب جائیں وہ سب مل کر گئے ان کے ہمراہ تمام گروہوں کے لشکر تھے۔ وہ خندق میں کوئی ایسی تنجک جگہ خلاش کرنے لگے۔ جہاں سے اپنا لشکر نبی ﷺ اور آپ کے اصحاب تک پہنچادیں۔ مگر انہیں نہ ملی۔

انہوں نے کہا کہ یہ ایسی تدبیر ہے کہ عرب نہیں کر سکتے ان سے کہا گیا کہ آنحضرت ﷺ کے ہمراہ ایک فاری شخص ہے جس نے آپ کو اس بات کا مشورہ دیا۔ انہوں نے کہا یہ اسی کی تدبیر ہے۔

#### عمرو بن عبد ود کا قتل:

وہ ایسے تنجک مقام پر پہنچے ہے مسلمان بھول گئے تھے عمر مہ بن ابی جہل نوقل بن عبد اللہ ضرار بن الخطاب، ہمیر و بن ابی وہب اور عمر و بن عبد و داس سے گزر گئے عمرو بن عبد و د جگ کی دعوت دیے گا کہ:

وَقَدْ بَهْجَتْ مِنْ النَّدَاءِ لِجَمِيعِهِمْ هَلْ مِنْ مَبَارِزَ

”ان کی جماعت کو آواز دیتے دینے خود میری آواز بیٹھ گئی کہ ہے کوئی لڑنے والا جو مقابلہ کو نکلے۔“  
 عمرو بن عبد وادس وقت توئے برس کا تھا، علی بن ابی طالب رض نے کہا یا رسول اللہ ﷺ میں اس سے لڑوں گا، رسول اللہ ﷺ نے انہیں اپنی تکواری عمامہ پاندھا اور کہا اے اللہ اس کے مقابلہ میں ان کی مدد کر۔ علی رض اس کے مقابلہ کے لیے نکلے ان میں سے ایک دوسرے کے قریب ہو گیا غبار اڑا اور علی رض نے اسے مار کر قتل کر دیا اور تکبیر کی، تو ہمیں معلوم ہوا کہ انہوں نے اسے قتل کر دیا ہے۔ اس کے ساتھی پشت پھیر کر بھاگان کے گھوڑے انہیں بچا لے گئے زیر بن العوام نے نوافل بن عبد اللہ پر تلوار سے حملہ کیا، اسے مار کے دو بلڑتے کر دیا۔

### جنگ کا آغاز:

آخر یہ ٹھہری کہ دوسرے دن مقابلہ ہو گا سب نے رات اس حالت میں گزاری کرائے اپنے ساتھیوں کو تیار کرتے رہے اپنے لشکروں کو پھیلا دیا۔ رسول اللہ ﷺ کی جانب بہت بڑا شکر مقرر کیا جس میں خالد بن الولید تھا اس روز دن بھر جنگ ہوتی رہی پچھر رات گئے تک تک یہی سلسہ جاری رہا نہ وہ اپنی جگہ سے بہت سکے نہ رسول اللہ ﷺ کو فرضت میں کہ نماز پڑھ سکیں آپ نے اور آپ کے اصحاب نے ظہر پڑھی نہ عصر نہ مغرب نہ عشاء یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نے ان لوگوں کو ہر یہت دی وہ متفرق ہو کر اپنے اپنے مقام لشکر کی طرف واپس ہو گئے۔ مسلمان رسول اللہ ﷺ کے خیے کی طرف واپس ہوئے۔

### ظفیل بن نعمان کی شہادت:

اسید بن حسیر دو مسلمانوں کے ہمراہ خدق ہی پر رہے خالد بن ولید مشرکین کے لشکر نے ساتھ پلت پڑا جو مسلمانوں کی تلاش میں تھا تھوڑی دیر انہوں نے مقابلہ کیا مشرکین کے ہمراہ وحشی بھی تھا اس نے ظفیل بن نعمان کو جو سلمہ میں سے تھے اپنا نیزہ سمجھ کے مار انہیں قتل کر کے وہ لوگ بھاگ گئے۔

### نماز عصر کی قضاۓ:

رسول اللہ ﷺ اپنے خیر کی طرف گئے آپ نے بالا رض کو حکم دیا تو انہوں نے اذان کی اور ظہر کی اقامت کی، پھر آپ نے نماز پڑھی انہوں نے ہر نماز کے بعد علیحدہ علیحدہ اقامت کی آپ اور آپ کے اصحاب نے تھا نمازوں پڑھیں اور فرمایا ان لوگوں نے ہمیں نمازوں سطی یعنی عصر سے باز رکھا اللہ تعالیٰ ان کے ہکمیوں اور قبروں میں آگ بھردے۔

اس کے بعد ان لوگوں کی کوئی جنگ نہیں ہوئی سوائے اس کے کہ وہ رات میں جاؤں گا بھیجا ترک نہیں کرتے تھے جو دھوکے کی امید میں تھے رسول اللہ ﷺ اور آپ کے اصحاب دس رات سے زائد محصور رہے تھے کہ ان میں سے ہر ایک کو پریشانی و مشقت لاحق ہوئی۔

رسول اللہ ﷺ نے ارادہ کیا کہ غطفان سے آپ اس شرط پر مصالحت کر لیں کہ انہیں ایک تھائی پھل دیا کریں گے اور وہ لوگوں کے درمیان ناقلتی کرادیں تاکہ کفار آپ کے پاس سے واپس چلے جائیں۔  
 انصار نے اس سے انکار کیا تو آپ نے یہ ارادہ ترک کر دیا۔

### حضرت نعیم بن مسعودؑ کی حکمت عملی:

نعم بن مسعود الاصجی اسلام لے آئے تھے انہوں نے اپنے اسلام کو زینت دی وہ قریش اور قریظہ اور غطفان کے درمیان گئے ان کی طرف سے ان کو اور ان کی طرف سے ان کو ایسا کلام پہنچایا جس سے ہرگز وہ سمجھا کہ وہ اس کے خیر خواہ ہیں کفار نے ان کا قول قول کر لیا اس طرح انہوں نے رسول اللہ ﷺ سے ان کی خالقیت ترک کرادی۔

نعم ایسی چال چلے کہ ہرگز وہ کو ایک دوسرے سے وحشت ہو گئی قریظہ نے قریش سے ضمانت طلب کی تاکہ وہ ان کے ساتھ نکلیں اور جنگ کریں مگر قریش نے اس سے انکار کیا اور ان کو متحم جانا۔ قریظہ نے سبت ہفتہ کی ان سے علت میان کی اوز کہا ہم اس روز (ہفتہ کو) نہیں لڑتے اس لیے کہ ہماری ایک قوم نے ہفتے کے دن سرکشی کی تھی تو وہ بذر اور سورہ بنا دیئے گئے۔ ابوسفیان بن حرب نے کہا کہ میں اپنے آپ کو کیوں نہیں دیکھا جو میں بذر اور سورہ کے بھائیوں سے مدد مانگتا ہوں۔

### آندھی کی صورت میں غیبی امداد:

اللہ تعالیٰ نے شب شنبہ کو ایک ہوا بھی جو مشرکین کا کام تمام کر گئی ہوا اتنی تیز چلی کہ نہ تو کوئی خیمہ ٹھہر سکا اور نہ ہاندہ رسول اللہ ﷺ نے ان کی طرف حدیفہ بن شعبانؓ کو سمجھا کہ وہ ان کی خزاں میں۔ اس شب کو رسول اللہ ﷺ کھڑے ہو کر نماز پڑھتے رہے۔  
ابوسفیان کا فرار:

ابوسفیان بن حرب نے کہا اے گروہ قریش تم لوگ ایسے مکان میں نہیں ہو جو قیام گاہ ہو، گھوڑے اور اونٹ ہلاک ہو گئے میدان خٹک ہو گیا۔ بن قریظہ نے ہم سے وعدہ خلافی کی اور ہمیں وہ لگی ہے جو تم دیکھ رہے ہو لہذا کوچ کرو میں بھی کوچ کرتا ہوں۔ وہ کھڑا ہو گیا اور اپنے اونٹ پر بیٹھ گیا جس کی رسی بندھی ہوئی تھی اسے مارا تو وہ اپنے تین پیروں سے کو دا اس نے اس کی رسی اس وقت تک نہ کھولی جب تک وہ کھڑا نہ ہو گیا ابوسفیان کھڑا ہی تھا کہ لوگ کوچ کرنے لگے سارے لشکر تیزی سے رو انہوں ہو گیا ابوسفیان نے تعاقب کے اندر پھر سے عمرہ بن العاص اور خالد بن الولید کو دوسو سواروں کے ہمراہ لشکر کے پیچے حصے پر اپنا محافظ مقرر کیا۔

### لشکر کفار کی واپسی:

حدیفہ بن شعبانؓ رسول اللہ ﷺ کے پاس لوٹے اور آپ کو تمام واقعہ کی خبر کی رسول اللہ ﷺ کو اس طرح صحیح ہوئی کہ آپ کے سامنے لشکر وہ میں سے ایک بھی نہ تھا سب اپنے شہروں کو دفع ہو چکے تھے میں ﷺ نے مسلمانوں کو اپنے اپنے مکان واپس جانے کی اجازت دی وہ لوگ جلدی اور خوش خوش روانہ ہوئے۔

### شہداء غزوہ خندق:

جو لوگ غزوہ خندق میں شہید ہوئے ان میں یہ بھی تھے: (۱) انس بن بن عثیم جو بن عبد الاشہل میں سے تھے انہیں

خالد بن الولید نے قتل کیا تھا۔ (۲) عبد اللہ بن سہل الاشہری (۳) شعبہ بن عثمان بن عدی بن نابی، جن کو میرہ بن وہب نے قتل کیا (۴) کعب بن زید جو نبی دینار میں سے تھے انہیں ضرار بن الخطاب نے قتل کیا۔

مشرکین میں سے عثمان بن مغبہ بن عبید بن الساق بھی قتل ہوا جو نبی عبد الدار بن قصی میں سے تھا مشرکین نے پندرہ روز مسلمانوں کا محاصرہ کیا رسول اللہ ﷺ ۲۳ ذی القعده یوم چهارشنبہ ۵ھ کو واپس ہوئے۔

### مہاجرین و انصار کے لیے دعائے نبوی ﷺ

انس بن مالک ﷺ سے مروی ہے کہ مہاجرین و انصار خندق صح میں لکل کر خندق کھود رہے تھے۔ رسول اللہ ﷺ فرمائے گے: اے اللہ! خیر تو آخرت ہی کی خیر ہے۔ لہذا انصار و مہاجرین کی مغفرت فرمائی لوگوں نے آپ کو جواب دیا: ہم وہ لوگ ہیں جنہوں نے محض کے لیے جہاد کی بیعت کی ہے جب تک ہم باقی رہیں۔

انس بن مالک ﷺ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کے اصحاب جب خندق کھود رہے تھے تو کہہ رہے تھے کہ ہم وہ لوگ ہیں جنہوں نے ہمیشہ کے لیے جہاد کی بیعت ہے جب تک ہم باقی رہیں نبی ﷺ فرمایا میں تو صرف آخرت ہی کی خیر ہے لہذا انصار و مہاجرین کی مغفرت فرمائی جو کی روٹی لائی گئی جس پر بودار جب تک انصار نے اس میں سے کھائی اور نبی ﷺ نے فرمایا خیر تو آخرت ہی کی خیر ہے۔

### لسان نبوت پر اشعار:

سہل بن سعد ﷺ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ ہمارے پاس اس حالت میں تشریف لائے جب ہم خندق کھود رہے تھے اور اپنے کندھوں پر مٹی ڈھون رہے تھے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا عیش تو صرف آخرت ہی کا عیش ہے لہذا اے اللہ! انصار و مہاجرین کی مغفرت فرمایا۔

براء بن عازب ﷺ سے مروی ہے کہ جنگ احزاب میں رسول اللہ ﷺ ہمارے ساتھ مٹی ڈھون رہے تھے مٹی نے آپ کے شکم مبارک کی سفیدی کو چھپا لیا تھا۔ آپ یہ اشعار پڑھ رہے تھے:

اللهم لو لا انت ما اهتيدنا ولا تصدقنا ولا صلينا

”اے اللہ! اگر تو نہ ہوتا تو نہ ہم ہدایت پاتے، نہ خیرات کرتے اور نہ نماز پڑھتے۔“

فائزلن سکينة علينا وثبت الاصدام ان لاقينا

بس ہم پر سکون نازل کر جب ہم (دین سے) ملیں تو ہمیں ثابت قدم رکھ۔

ان الاولى لقد بغوا علينا اذا ارادوا فتنة ابينا

ان لوگوں نے ہم پر بغاوت کی ہے۔ جب انہوں نے فتنے کا ارادہ کیا ہم نے انکار کیا۔

”ہم نے انکار کیا“ اسے آپ بلند آواز سے فرمائے تھے۔

سعید بن جبیر ﷺ سے مروی ہے کہ یوم خندق مدینے میں ہوا تھا ابوسفیان بن حرب آیا جو قریش اس کے ساتھ تھے جو

کنانہ اور عینہ بن حسن میں سے ان کے تابع تھے جو غطفان و طیہ میں سے عینہ بن حسن کے تابع تھے، بنی اسد میں سے اور ابوالاعور جواس کے تابع تھے جو نبی سلیم اور قریظہ میں سے اس کے تابع تھے سب ہمراہ ہوتے۔

### آیات قرآنی کا نزول:

قریظہ اور رسول اللہ ﷺ کے درمیان معاهدہ تھا۔ انہوں نے اسے توڑ دیا اور مشرکین کی مدد کی اللہ تعالیٰ نے انہی کے بارے میں نازل فرمایا:

﴿وَانْزَلَ اللَّهُ الَّذِينَ ظَاهِرُ وَهُمْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ صِبَاصِهِمْ﴾

”اور جن اہل کتاب نے ان مشرکین کی مدد کی تھی ان کو اللہ نے ان کے قلعوں میں سے اترادیا۔“ -

جبریل علیہ السلام آئے، ان کے ہمراہ آدمی تھی۔ جب آپ نے جبریل کو دیکھا تو تمی مرتقبہ فرمایا: ”دیکھو خوش ہو جاؤ“ اللہ نے ان پر ایسی آدمی بیچی جس نے نبیوں کو اکھاڑ دیا۔ ہاشمیان اللہ دین کجاووں کو دفن کر دیا اور نبیوں کو اکھاڑ پھینکا لوگ اس طرح روانہ ہوئے کہ کوئی کسی کی طرف رخ نہ کرتا تھا۔

اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی:

﴿إِذْ جَاءَكُمْ جَنُودٌ فَارْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِبْعًا وَجِنُودًا لِمَ تَرَوْهَا﴾

”اس وقت کو یاد کرو جب تمہارے پاس ایک لشکر آیا پھر ہم نے ان پر آدمی اور ایسے لشکر کو بھیجا جسے تم نہیں دیکھتے تھے (اس کے بعد رسول اللہ ﷺ واپس ہوئے۔“

### مراجعةت مدینہ:

ابو بشر نے کہا رسول اللہ ﷺ جب اپنے مکان سے واپس آئے تو آپ نے اپنے سر کا وہنا حصہ دھویا اور بایاں باقی تھا کہ جبریل نے کہا: خبردار میں آپ کو سر دھوتے دیکھتا ہوں، واللہ تم اب تک (گھوڑے سے) نہیں اترے۔ اٹھیے رسول اللہ ﷺ نے اپنے اصحاب کو حکم دیا کہ وہ بنی قریظہ کی طرف روانہ ہوں۔

علی بن ابی طالبؑ سے مردی ہے کہ بنی قریظہ نے یوم خندق میں فرمایا اللہ تعالیٰ ان کی (مشرکین کی) قبروں اور گھروں کو آگ سے بھردے۔ کیونکہ انہوں نے ہمیں نماز سے روکا، یہاں تک کہ سورج غروب ہو گیا۔

### نمازو سلطی قضاۓ ہونے پر افسوس:

علی بن ابی طالبؑ سے مردی ہے کہ مسلمانوں نے یوم الاحزاب میں عصر نہیں پڑھی یہاں تک کہ سورج غروب ہو گیا یا فرمایا سورج لوٹ گیا تو بنی قریظہ نے فرمایا کہ اے اللہ ان (کفار) کے گھر آگ سے بھردے کیونکہ انہوں نے ہمیں نماز و سلطی سے روکا، یہاں تک کہ سورج غائب ہو گیا یا فرمایا سورج لوٹ گیا، حضرت علیؓ نے کہا کہ اس سے ہمیں معلوم ہوا کہ نماز و سلطی نماز عصر ہے۔ علیؓ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے یوم خندق میں فرمایا، انہیں (مشرکین کو) کیا ہوا ہے؟ اللہ ان کی قبروں کو آگ سے بھردے کیوں کہ انہوں نے ہمیں نمازو سلطی سے جو عصر ہے باز رکھا۔

ابی جعہ سے جنہوں نے نبی ﷺ کی صحبت پائی ہے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے سال احزاب میں مغرب پڑھی جب فارغ ہوئے تو فرمایا کہ تم سے کسی کو معلوم ہے کہ میں نے عصر بھی پڑھی ہے انہوں نے عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ ہم نے تو نہیں پڑھی آپ نے موذن کو حکم دیا تو انہوں نے نماز کی اقامت کی، آپ نے عصر پڑھی پھر مغرب ذہراً۔

### صحابہ کو وظیفہ کی تعلیم:

ابن ابی صفرہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے جس وقت خندق کھودی اور آپ کو یہ اندیشہ ہوا کہ ابوسفیان شب خون مارے گا۔ تو آپ نے فرمایا کہ اگر تم پرش خون مارا جائے تو تمہارا اور دیہ یہ ہوگا "حُمْ لَا يَنْصُرُونَ"۔ ابو صفرہ سے مروی ہے کہ مجھ سے رسول اللہ ﷺ کے ایک صحابی نے بیان کیا کہ نبی ﷺ نے شب خندق میں فرمایا، میرا خیال یہی ہے کہ وہ قوم تم پر رات ہی کوش خون مارے گی، تمہارا شعار "حُمْ لَا يَنْصُرُونَ" ہے۔ سعید بن المسیب رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ مشرکین نے خندق میں چوبیں رات تک نبی ﷺ کا محاصرہ کیا۔

### نصرت الہی کے طلبگار:

ابن المسیب رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ جب یوم الاحزاب ہوا تو نبی ﷺ اور آپ کے اصحاب کا دس روز سے زائد حاصرہ کیا گیا جس سے ہر ایک کو مشقت لاقٹ ہوئی بہاں تک کہ نبی ﷺ نے فرمایا اے اللہ میں تجھ سے تیر اعہد اور وعدہ طلب کرتا ہوں، اے اللہ اگر تو چاہے تو تیری عبادت نہ کی جائے۔ وہ لوگ اسی حالت پر تھے کہ نبی ﷺ نے عینہ بن حصن بن بدر کے پاس کہلا بھیجا کہ اگر تو مناسب سمجھے کہ میں تم لوگوں کے لیے انصار کے تہائی پھل مقرر کر دوں تو کیا تو غطفان کو خو تیرے ساتھ ہیں واپس کر دے گا اور احزاب (متفرق گروہوں) کے درمیان ناتفاقی کر دے گا، عینہ نے آپ کے پاس کہلا بھیجا کہ اگر آپ میرا حصہ مقرر فرمادیں تو میں کر دوں گا۔

نبی ﷺ نے سعد بن عبادہ اور سعد بن معاذؑ کے پاس قاصد بھیجا، انہیں اس کی خبر دی تو انہوں نے کہا کہ اگر آپ کسی بات پر (اللہ کی طرف سے) مامور ہیں تو اللہ کے امر کو جاری کیجئے، آپ نے فرمایا اگر میں کسی بات پر مامور ہوتا تو تم دونوں سے مشورہ نہ لیتا یہ میری رائے ہے جس کو میں تم دونوں کے سامنے پیش کرتا ہوں ان دونوں نے کہنا کہ ہم مناسب سمجھتے ہیں کہ انہیں سوائے تلوار کے کچھ نہ دیں۔

### نعیم بن مسعود الاحمی کی کامیابی:

ابن ابی نجح سے مروی ہے کہ اسی وقت جب کہ وہ اس کی فکر میں تھے یا کیا یک نعیم بن مسعود الاحمی آگئے وہ ایسے تھے کہ دونوں فریق ان میں مطمئن تھے انہوں نے ان لوگوں کے درمیان ناتفاقی کر دی۔ احزاب بغیر قتال کے ہاگ گئے اللہ تعالیٰ کے قول کے یہی معنی ہیں: ﴿وَكَفَى اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْقَتَالَ﴾ اور جگ میں اللہ ہی موتیں کے لیے کافی ہو گیا۔ مشرکین کے لیے رسول اللہ ﷺ کی بد دعا:

جامعہ بن عبد اللہ جیہیؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مسجد میں دو شنبہ ر شنبہ چہار شنبہ کو احزاب کے لیے بد دعا کی

کنان اور عینہ بن حصن میں سے ان کے تابع تھے جو عطفان و طیحہ میں سے عینہ بن حصن کے تابع تھے، بنی اسد میں سے اور ابوالاعور جواس کے تابع تھے جو نی سیم اور قرظہ میں سے اس کے تابع تھے بہراہ ہوئے۔

### آیات قرآنی کا نزول:

قریظہ اور رسول اللہ ﷺ کے درمیان معابدہ تھا۔ انہوں نے اسے توڑ دیا اور مشرکین کی مدد کی اللہ تعالیٰ نے انہی کے بارے میں نازل فرمایا:

﴿وَانْزَلَ اللَّذِينَ ظَاهِرُ وَهُمْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ صِيَاصِبِهِمْ﴾

”اور جن اہل کتاب نے ان مشرکین کی مدد کی تھی ان کو اللہ نے ان کے قلعوں میں سے اترادیا۔“

جریشل ﷺ آئے، ان کے بہراہ آندھی تھی۔ جب آپ نے جریشل کو دیکھا تو تمیں مرتبہ فرمایا: ”وَيَكْحُوشُ هُوَ جَاؤ“ اللہ نے ان پر ایسی آندھی پھیجی جس نے خیوں کو اکھاڑ دیا۔ ہاشمیان اللہ تعالیٰ کو دفن کر دیا اور میخوں کو اکھاڑ پھیکا لوگ اس طرح روانہ ہوئے کہ کوئی کسی کی طرف رخ نہ کرتا تھا۔

اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی:

﴿إِذْ جَاءَتْكُمْ جَنُودٌ فَارْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجَنُودًا لِمَ تَرَوْهَا﴾

”اس وقت کو یاد کرو جب تمہارے پاس ایک لشکر آیا بھرہم نے ان پر آندھی اور ایسے لشکر کو پھیجا سے تم نہیں دیکھتے (اس کے بعد رسول اللہ ﷺ واپس ہوئے)۔

### مرا جمعت مدینہ:

ابو شر نے کہا رسول اللہ ﷺ جب اپنے مکان سے واپس آئے تو آپ نے اپنے سر کا داہنا حصہ دھویا اور بیان باقی تھا کہ جریشل نے کہا: خبردار میں آپ کو سرد ہوتے دیکھتا ہوں، واللہ، ہم اب تک (گھوڑے سے) نہیں اترے۔ ائمہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے اصحاب کو حکم دیا کہ وہ بنی قرظ کی طرف روانہ ہوں۔

علی بن ابی طالبؑ سے مردی ہے کہ بنی ملکیہ نے یوم خندق میں فرمایا اللہ تعالیٰ ان کی (مشرکین کی) قبروں اور گھروں کو آگ سے بھردے۔ کیونکہ انہوں نے ہمیں نماز سے روکا، یہاں تک کہ سورج غروب ہو گیا۔

### نمازو سطیٰ قضاء ہونے پر افسوس:

علی بن ابی طالبؑ سے مردی ہے کہ مسلمانوں نے یوم الاحزاب میں عصر نہیں پڑھی یہاں تک کہ سورج غروب ہو گیا یا فرمایا سورج لوٹ گیا تو بنی ملکیہ نے فرمایا کہ اے اللہ ان (کفار) کے گھر آگ سے بھردے کیونکہ انہوں نے ہمیں نماز و سطیٰ سے روکا، یہاں تک کہ سورج غائب ہو گیا، یا فرمایا سورج لوٹ گیا، حضرت علیؓ نے کہا کہ اس سے ہمیں معلوم ہوا کہ نماز و سطیٰ نماز عصر ہے۔ علیؓ نے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے یوم خندق میں فرمایا، انہیں (مشرکین کو) کیا ہوا ہے؟ اللہ ان کی قبروں کو آگ سے بھردے کیوں کہ انہوں نے ہمیں نمازو سطیٰ سے جو عصر ہے باز رکھا۔

ابی جعفر سے جنہوں نے نبی ﷺ کی صحبت پائی ہے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے سال احزاب میں مغرب پر ہمیں جب فارغ ہوئے تو فرمایا کہ تم سے کسی کو معلوم ہے کہ میں نے عصر بھی پڑھی ہے انہوں نے عرض کیا رسول اللہ ﷺ ہم نے تو نہیں پڑھی آپ نے موذن کو حکم دیا تو انہوں نے نماز کی اقامت کی، آپ نے عصر پر ہمی پھر مغرب دہرائی۔

### صحابہ کو وظیفہ کی تعلیم:

ابن ابی صفرہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے جس وقت خندق کھودی اور آپ کو یہ اندیشہ ہوا کہ ابو سفیان شب خون مارے گا۔ تو آپ نے فرمایا کہ اگر تم پر شب خون مارا جائے تو تمہارا اور دیہ ہو گا ”حُمْ لَا يَنْصُرُونَ“۔ ابو صفرہ سے مروی ہے کہ مجھ سے رسول اللہ ﷺ کے ایک صحابی نے بیان کیا کہ نبی ﷺ نے شب خندق میں فرمایا، میرا خیال ہے کہ وہ قوم تم پر رات ہی کوش خون مارے گی، تمہارا شعار ”حُمْ لَا يَنْصُرُونَ“ ہے۔ سعید بن الحسین سے مروی ہے کہ مشرکین نے خندق میں چوبیں راست تک نبی ﷺ کا حصارہ کیا۔

### نصرت الہی کے طلبگار:

ابن الحسین سے مروی ہے کہ جب یوم الاحزاب ہوا تو نبی ﷺ اور آپ کے اصحاب کا دس روز سے زائد حاصرہ کیا گیا جس سے ہر ایک کو مشقت لاحق ہوئی بہاں تک کہ نبی ﷺ نے فرمایا اے اللہ میں تجھے سے تیر اعبد اور وعدہ طلب کرتا ہوں، اے اللہ اگر تو چاہے تو تیری عبادت نہ کی جائے۔ وہ لوگ اسی حالت پر تھے کہ نبی ﷺ نے عیینہ بن حصن بن بدر کے پاس کہلا بھیجا کہ اگر تو مناسب سمجھے کہ میں تم لوگوں کے لیے انصار کے تہائی چل مقرر کر دوں تو کیا تو عظیمان کو جو تیرے ساتھ ہیں واپس کر دے گا اور احزاب (متفرق گروہوں) کے درمیان نااتفاقی کرادے گا، عیینہ نے آپ کے پاس کہلا بھیجا کہ اگر آپ میرا حصہ مقرر فرمادیں تو میں کر دوں گا۔

نبی ﷺ نے سعد بن عبادہ اور سعد بن معاذؑ کے پاس قاصد بھیجا، انہیں اس کی خبر دی تو انہوں نے کہا کہ اگر آپ کی بات پر (اللہ کی طرف سے) امور ہیں تو اللہ کے امر کو جاری کیجئے، آپ نے فرمایا اگر میں کسی بات پر مامور ہوتا تو تم دونوں سے مشورہ نہ لیتا یہ میری رائے ہے جس کو میں تم دونوں کے سامنے پیش کرتا ہوں ان دونوں نے کہنا کہ ہم مناسب سمجھتے ہیں کہ انہیں سوائے توارکے کچھ نہ ہے۔

### عیم بن مسعود الاحبی کی کامیابی:

ابن ابی شیخ سے مروی ہے کہ اسی وقت جب کہ وہ اس کی فکر میں تھے یا کیا نعم بن مسعود الاحبی آگئے وہ ایسے تھے کہ دونوں فریق ان سے مطمئن تھے انہوں نے ان لوگوں کے درمیان نااتفاقی کرادی۔ احزاب بغیر قال کے بھاگ گئے اللہ تعالیٰ کے قول کے یہی معنی ہیں: ﴿وَ كُفَى اللَّهُ بِالْمُؤْمِنِينَ الْقِتَال﴾ اور جگہ میں اللہ ہی موتیں کے لیے کافی ہو گیا۔

**مشرکین کے لیے رسول اللہ ﷺ کی بد دعا:**

جابر بن عبد اللہ جعفرؑ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مسجد میں دو شنبہ ر شنبہ چہار شنبہ کو احزاب کے لیے بد دعا کی

چهارشنبہ کو ظہر و عصر کی نماز کے درمیان قبول ہوئی، ہم نے خوشخبری آپ کے پڑھنے ملکے جا بڑے کہ جب کوئی زبردست وخت دشوار معاملہ پیش آیا تو میں نے اسی روز کی اسی ساعت میں الجا کی اور اللہ سے دعا کی تو مجھے قبولیت معلوم ہوئی۔

عبداللہ بن ابی اوی سے مروی ہے کہ یوم الاحزاب میں رسول اللہ ﷺ نے مشرکین کے لیے بدعا کی کہ اسے کتاب کے نازل کرنے والے جلدی حساب لینے والے احزاب کو ہزیرت دے اے اللہ انہیں شکست دے اور ڈگ کا دے۔

### غزوہ بنی قریظہ:

ذی القعده ۵ھ میں رسول اللہ ﷺ کو غزوہ بنی قریظہ پیش آیا لوگوں نے بیان کیا۔ کہ جب خلق سے مشرکین بلکہ گئے اور رسول اللہ ﷺ بھی واپس ہو کر عائشہؓ کے مکان میں داخل ہوئے۔ تو آپ کے پاس جبریل آئے اور مقام جنازہ میں کھڑے ہو کر کہا (عذیر لک من محارب) اپنے محارب (جنگ کرنے والے) کے مقابلہ میں اپنے مدگار سے ملنے، تو ٹھہرا کر رسول اللہ ﷺ ان کے پاس نکل آئے انہوں نے کہا اللہ تعالیٰ حکم دیتا ہے کہ آپ بنی قریظہ کی طرف جائیں اور میں بھی ان کا ارادہ کرتا ہوں ان کے قلعوں کو میں ہلا دوں گا۔

رسول اللہ ﷺ نے علی بن ابی هند کو بلایا، انہیں اپنا جنڈا دیا۔ اور بلالؓ کو بھیجا انہوں نے لوگوں میں نداوی رسول اللہ ﷺ تھیں یہ حکم دیتے ہیں کہ عصر کی نماز موابئے بنی قریظہ کے اور کہیں نہ پڑھو۔

مدینے پر رسول اللہ ﷺ نے عبد اللہ بن ام مکтом کو جانشین بنایا اور مسلمانوں کے ہمراہ جو تین ہزار تھے ان کی جانب روانہ ہو گئے، چھتیس گھوڑے ساتھ تھے یہ ۲۳ روز ذی القعده چہارشنبہ کا دن تھا۔ پندرہ روز تک ان کا نہایت شدید محاصرہ کیا لوگوں نے تیر پھیکے مگر وہ اس طرح اندر گئے کہ کوئی باہر نہ نکلا۔

### ابولبابہ بن عبد المنذر کی ندامت:

بنی قریظہ کو محاصرہ سے سخت تکلیف ہوئی تو انہوں نے رسول اللہ ﷺ کے پاس بھیجا کہ ابوالبابہ بن عبد المنذر کو بھارے پاس بھیج دیجئے۔ آپ نے انہیں بھیج دیا۔ یہود نے اپنے معاٹے میں ان سے مشورہ کیا تو انہوں نے اپنے ہاتھ سے اشارہ کیا کہ آنحضرت ﷺ کے قصد میں تمہارے لیے ذبح ہے اس پر ابوالبابہ نادم ہوئے (کہ آنحضرت ﷺ کا راز ان لوگوں سے کیوں کہہ دیا) اتنا اللہ و انا الیہ راجعون کہا اور کہا کہ میں نے اللہ اور اس کے رسول کی خیانت کی وہ وابس ہو کر مسجد میں جائیجھے اور (اسی شرم سے) رسول اللہ ﷺ کے پاس حاضر نہیں ہوئے یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نے ان کی توبہ قبول فرمائی۔

بوقریظہ رسول اللہ ﷺ کے حکم پر اترے تو رسول اللہ ﷺ نے ان کے متعلق محمد بن مسلمہ کو حکم دیا، ان کے مغلکیں کس کے ایک کنارے کر دیا گیا اسی وقت جب وہ ایک کنارے تھے عورتیں اور بچے کا لے گئے ان پر عبد اللہ بن سلام کو عامل بنایا۔

### مال غنیمت:

تمام سامان زر ہیں، اسباب، کپڑے جو قلمے میں پائے گئے وہ سب جمع کیا گیا سامان میں پندرہ سو تواریں تین سو زر ہیں، دو ہزار نیزے اور پندرہ سو ڈھالیں جو چڑے کی تھیں میں شراب اور شراب کے ملکے تھے یہ سب بہادیا گیا اس کا حمس نہیں کیا گیا۔

پانی کھینچنے والے اور چلنے والے بہت سے اونٹ محبی ملے۔

#### سعد بن معاذ بن خدیج کا فیصلہ:

اوں نے رسول اللہ ﷺ سے عرض کی کہ بنی قریظہ کو انہیں بہبہ کر دیں وہ ان کے حلفاء تھے رسول اللہ ﷺ نے ان کا فیصلہ سعد بن معاذ کے پسروں کیا انہوں نے یہ فیصلہ کیا کہ ہر وہ شخص جس پر استرے چلتے ہیں (یعنی مرد ہے) قتل کر دیا جائے عورتوں اور بچوں کو قید کر دیا جائے اور ان کا مال تقسیم کر دیا جائے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا بے شک اللہ کا سات آسمان کے اوپر سے جو فیصلہ تھا تم نے اس کے مطابق فیصلہ کیا۔

#### بنی قریظہ کا عبرتناک انجام:

رسول اللہ ﷺ کے روزی الجمجمہ یوم شعبہ کو واپس ہوئے۔ آپ نے ان کے متعلق حکم دیا تو وہ مدینے میں داخل کئے گئے بازار میں ان کے لیے ایک خندق کھو دی گئی رسول اللہ ﷺ اور آپ کے اصحاب بیٹھے وہ لوگ ان کی طرف ایک گروہ کر کے لائے گئے اور ان کی گرد نیس ماری گئیں؛ کل تعداد چھ اور سات سو کے درمیان تھی۔

#### مال غنیمت کی تقسیم:

رسول اللہ ﷺ نے ریحانہ بنت عربو کو اپنے لیے منتخب فرمایا۔ مال غنیمت کے متعلق حکم دیا تو وہ جمع کیا گیا آپ نے اس اسباب اور قیدیوں میں سے خمس کالا باقی کے متعلق حکم دیا تو وہ زائد دینے والے کے ہاتھ بیچا گیا۔ آپ نے اسے مسلمانوں میں تقسیم فرمادیا، سب تین ہزار بھر حصے ہوئے گھوڑے کے دو حصے اور اس کے مالک کا ایک حصہ اور خمس محییہ بن جزء الزبیدی کے پاس پہنچ گیا۔ رسول اللہ ﷺ کی کوآزاد کر رہے تھے اور جس کو چاہا اسے خادم بنا یا اسی طرح آپ نے اس اسbab کے ساتھ کیا جو آپ کو پہنچا۔

#### قلعہ بنی قریظہ پر پیش قدی:

یزید بن الاصم سے مروی ہے کہ جب اللہ نے احزاب کو دور کر دیا اور نبی ﷺ اپنے مکان واپس گئے تو آپ اپنا سر دھو رہے تھے۔ کہ جریل علیہ السلام آئے اور عرض کیا کہ آپ کو اللہ معاف کرے آپ نے تھیار اتار دیئے۔ حالانکہ اللہ کے ملائکہ نے ابھی تک نہیں اتارے۔ بوقریظہ کے قلعے کے نزدیک ہمارے پاس آئے۔

رسول اللہ ﷺ نے لوگوں میں مدارلوائی کرنی قریظہ کے قلعے کو آؤ رسول اللہ ﷺ نے غسل کر لیا اور آپ لوگوں کے پاس قلعہ کے قریب آگئے۔ ابن عمر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ جب احزاب واپس ہو گئے تو نبی ﷺ نے لوگوں میں مدارلوائی کر کوئی شخص ظہر کی نماز سوائے بنی قریظہ کے کہیں نہ پڑھے بعض لوگوں کو نمازوں کی ادائیگی ہوا تو انہوں نے پڑھ لی دوسروں نے کہا کہ ہم سوائے اس مقام کے کہیں نماز نہ پڑھیں گے جہاں ہمیں رسول اللہ ﷺ نے حکم دیا ہے خواہ وقت فوت ہی کیوں نہ ہو جائے۔

ابن عمر رضی اللہ عنہ سے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے دونوں فرقیں میں سے کسی پر طامت نہیں کی۔

بینی دغیرہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب نی قریظہ میں آئے تو آپ بے زین کے گدھے پر سوار ہوئے لوگ بیدل چل رہے تھے۔

اُنس بن مالک رض سے مروی ہے کہ بنی غنم کی گلی میں جبریل علیہ السلام کی سواری کا اڑتا ہوا غبار جب کہ رسول اللہ ﷺ نی قریظہ تشریف لے گئے میری نظر میں ہے۔

### حضرت جبریل کی آمد:

الملاکوں سے مروی ہے کہ جبریل علیہ السلام یوم الاحزاب (غزوہ خدق) میں رسول اللہ ﷺ کے پاس ایک گھوڑے پر آئے جو ایک سیاہ عمامہ باندھتے ہوئے تھے اور اپنے دونوں شانوں کے درمیان لٹکائے ہوئے تھے ان کے دانتوں پر غبار تھا ان کے نیچے سرخ چار جامہ تھا انہوں نے (رسول اللہ ﷺ سے) کہا کہ آپ نے ہمارے ہتھیار اتارنے سے پہلے ہتھیار اتار دیئے آپ کو اللہ تعالیٰ حکم دیتا ہے کہ نی قریظہ کی طرف چلے۔

سید بن المسیب رض سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے چودہ شب نی قریظہ کا حاضرہ کیا۔

عطیہ القرشی سے مروی ہے کہ یوم قریظہ میں میں بھی ان لوگوں میں تھا جو گرفقار کے گئے جو باغ تھے وہ قتل کے جاتے تھے اور جو باغ تھے وہ چھوڑ دیے جاتے تھے۔ میں ان میں تھا جو باغ نہ تھے۔

حیمید بن ہلال سے مروی ہے کہ نبی ﷺ اور نبی قریظہ کے درمیان خفیف ساعد تھا۔ جب احزاب وہ تمام لشکر لائے جنہیں وہ لائے تھے (تو انہوں نے عہد توڑ دیا۔ اور رسول اللہ ﷺ پر مشکل کیں کو غالب کرادیا) اللہ نے اپنے لشکر اور آنہجی کو بھیجا وہ لوگ بھاگ کر چلے گئے اور دوسرے اپنے قلعہ میں رہ گئے۔ رسول اللہ ﷺ اور آپ کے اصحاب نے ہتھیار رکھ دیئے جبریل علیہ السلام نبی ﷺ کے پاس آئے آپ ان کے پاس آئے جبریل علیہ السلام گھوڑے کے سینے سے تکیر لگائے ہوئے تھے۔

آپ نے فرمایا جبریل علیہ السلام کہتے ہیں ہم نے اب تک ہتھیار نہیں رکھے آپ نبی قریظہ کی طرف چلے۔ ان کے ابرو پر غبار جما ہوا تھا۔ آنحضرت نے فرمایا کہ میرے اصحاب کو تکان ہے۔ اگر کچھ روز کی مہلت دیجئے (تو بہتر ہو) جبریل علیہ السلام نے کہا کہ آپ چلنے میں اسی گھوڑے کو ان کے قلعوں میں داخل کر دوں گا۔ اور منہدم کر دوں گا۔ جبریل علیہ السلام اور آپ کے ہمراہی ملائکہ نے رخ پھیر لیا، یہاں تک کہ انصار نبی غنم کی گلی میں غبار بلند ہوا رسول اللہ ﷺ بھی روآن ہوئے، اصحاب میں سے کوئی شخص آپ کے رو برو آیا اور عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ آپ تشریف رکھیے ہم لوگ کافی ہیں، فرمایا وہ کیا ہے انہوں نے کہا کہ میں نے ان کے متعلق سنا یا ہے کہ وہ آپ کا مقابلہ کرنا چاہتے ہیں، فرمایا موسیٰ علیہ السلام کو اس سے بہت ایز ادی گئی۔

رسول اللہ ﷺ نبی قریظہ پہنچنے تو فرمایا اے بندرا اور سور کے بھائیو! مجھ سے ڈر، مجھ سے ڈر، ان میں سے بعض نے بعض سے کہا یا ابو القاسم ہیں ہم نے آپ سے بدی کرنے کا معاملہ نہیں کیا تھا۔

### حضرت سعد بن معاذ حنفی اللہ عنہ کی وفات:

سعد بن معاذ رض کی رگ دست میں تیر مارا گیا زخم بندرا اور خنک ہو گیا انہوں نے اللہ سے دعا کی کہ اے اللہ انہیں اس

وقت تک موت نہ دے جب تک بی قریطہ سے ان کا دل نہ مخددا ہو جائے، بنی قریطہ کو ان کے قلعہ میں اس غم نے گرفتار کیا۔ جس نے گرفتار کیا تو وہ تمام لوگوں میں سے سعد بن معاذ بن عوف کے فیصلہ پر اترے سعد بن عوف نے یہ فیصلہ کیا کہ ان کے جنگجو قتل کر دیجئے جائیں اور بچوں کو قید کیا جائے۔

یہ صورت حال دیکھ کر بعض لوگوں نے کہا کہ یہ شہر مہاجرین کا ہو گا نہ کہ انصار کا اس پر انصار نے کہا کہ وہ ہمارے بھائی ہیں، ہم تو ان کے ساتھ تھے انہوں نے قائل اول نے، پھر کہا کہ میں چاہتا ہوں کہ مہاجرین تم سے بے نیاز ہو جائیں۔ جب سعد بن عوان سے فارغ ہوئے اور انہیں جو حکم دینا تھا دے دیا وہ کروٹ کے بل لیئے ہوئے تھے کہ ان پر سے ایک بکری گزری اس نے ان کے زخم کھر سے خیس لگادی وہ پھر نہ خشک ہوا یہاں تک کہ ان کی وفات ہو گئی۔

### رسیم دومتہ الجندل کا ہدایہ:

دومتہ الجندل کے رسیم نے رسول اللہ ﷺ کو ایک خچر اور ایک ریشمی جب بھیجا جبے کی خوبی پر رسول اللہ ﷺ کے اصحاب تعب کرنے لگے تو آپ نے فرمایا سعد بن معاذ بن عوف کے رواں جنت میں اس سے بہتر ہیں۔

### سریم محمد بن مسلمہ بن عوف بجانب قبیلہ قرطاء:

محمد بن مسلمہ بن عوف کا قرطاء کی جانب سریم رسول اللہ ﷺ کی بھرت کے انھوں میں سے ۱۰ محرم کو واقع ہوا رسول اللہ ﷺ نے انہیں تیس سواروں کے نہراہ قرطاء کی جانب بھیجا وہ لوگ بنی بکر کے کلب کے سلسلے کی ایک شاخ ہیں جو نظریہ کے نواح میں الکبرات میں اڑا کرتے تھے، ضریب اور مدینے کے درمیان سات شب کی مسافت ہے۔

رسول اللہ ﷺ نے حکم دیا کہ انہیں ہر طرف سے گیر لیں وہ رات کو چلتے تھے اور دن کو پوشیدہ ہو جاتے تھے انہوں نے ان پر حملہ کر دیا ایک جماعت کو قتل کیا اور باقی لوگ بھاگ گئے اونٹ اور بکری ہنکالائے، کوئی شخص نیزہ بازی کے لیے ظاہر نہ ہوا، اور وہ مدینے آگئے۔

رسول اللہ ﷺ نے خس کالنے کے بعد جو بچاں کے ساتھیوں پر تقسیم کر دیا اونٹ دس بکری کے برابر شاہر ہوا کل ڈیڑھ سو اونٹ اور تین ہزار بکریاں تھیں محمد بن مسلمہ انہیں شب باہر رہے ۲۹ محرم کو آگئے۔

### غزوہ بنی لحیان:

ریچ الاؤل ۲۷ میں رسول اللہ ﷺ بنی لحیان کی طرف جو وادی عسفان میں تھروانہ ہوئے۔ اس اجمال کی تفصیل یہ ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے عاصم بن ثابت اور ان کے ساتھیوں کا سخت صدمہ محسوس کیا اور ملک شام کا ارادہ ظاہر فرمایا ریچ الاؤل کی چاند رات کو لوگوں کی بے جبری کے عالم میں دوسرا آسمیوں کا شکریع کیا جن کے ہمراہ میں گھوڑے تھے۔

مدینے پر عبد اللہ بن ام مکتوم بنی عوف کو خلیفہ بنایا۔ آپ تیزی کے ساتھ روانہ ہوئے اور بطن غران میں پہنچے۔ اس کے اور عسفان کے درمیان جہاں آپ کے اصحاب پر مصیبت آئی تھی پانچ میل کا فاصلہ تھا آپ نے ان کے لیے رحمت کی دعا فرمائی۔

بُنیِ حیان کی روپیشی:

بنو حیان کو بخوبی تو وہ بیہاڑوں کی چوٹیوں پر بھاگ گئے۔ کوئی قابو میں نہ آیا۔ آپ ایک یادوں مقین رہے۔ ہر طرف لشکر بیچھے مگر وہ لوگ بھی کسی پر قابو نہ پاسکے، وہاں سے روانہ ہو کر آپ عسفان آئے دس سواروں کے ساتھ ابو بکر بن عوف کو بھیجا تاکہ قریش سین اور خوف زدہ ہوں لشکر غمیک آیا اور واپس گیا انہیں کوئی نہ ملا۔

 مدینہ واپسی:

رسول اللہ ﷺ فرماتے ہوئے مدینے کی طرف واپس ہوئے کہ ہم لوگ رجوع کرنے والے توہہ کرنے والے اپنے رب کی عبادت کرنے والے اور حمد کرنے والے ہیں، آپ چودہ رات باہر رہے۔

غزوہ بنی حیان کا اجمالی خاکہ:

عاصم بن عمرو بن عبد اللہ بن ابی بکر بن عوف سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ غزوہ بنی حیان میں روانہ ہوئے آپ نے یہ ظاہر فرمایا کہ شام کا ارادہ ہے تاکہ ان کو غفلت کی حالات میں پا سیں۔

آپ مدینے سے نکلے، غرب، تھیض اور البترا کے راستے ہوتے ہوئے ذات الیسار کی طرف گھوئے۔ پھر آپ میں کے راستے پر نکلے صحرات الشام سے ہوتے ہوئے سیالہ کا سیدھا راستہ اختیار کیا۔ آپ نے رفتار بہت تیز کر دی اور غران میں اترے (اسی دن ابین اور لیں نے بیان کیا، جہاں بنو حیان کے مقامات تھے۔ یہاں معلوم ہوا کہ لوگ بیہاڑوں کی چوٹیوں پر محفوظ ہو گئے ہیں۔ جب وہ ارادہ جو آپ نے دشمن کے لیے کیا تھا کامیاب نہ ہوا تو لوگوں نے کہا کہ اگر ہم عسفان میں اتریں تو اہل مکہ کو معلوم ہو گا کہ ہم وہاں آئے تھے۔ آپ مع اصحاب کے روانہ ہوئے اور عسفان میں اترے اصحاب میں سے دوساروں کو روانہ کیا جو شہم کی جھونپڑیوں میں پہنچ پھر واپس آگئے۔

جابر بن عبد اللہ بن عوف کہتے تھے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے سن کہ ہم توہہ کرنے والے عبادت کرنے والے ان شاء اللہ اپنے پروردگار کی حمد کرنے والے عبادت کرنے والے ہیں، سفر کی مشقت واپسی کی تکان، اہل وعیاں اور مال میں نظر بردے سے میں اللہ سے پناہ مانگتا ہوں۔

ابوسعید الخدري بن عوف سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے قبیلہ بذریعہ کے بنی حیان کی طرف کچھ لوگوں کو بھیجا اور فرمایا کہ ہر دو آدمی میں ایک آدمی تیز رفتاری اختیار کرے تو اب دونوں کے درمیان رہے گا۔ جابر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے سب سے پہلے عسفان کو جلاش کیا پھر واپس ہوئے تو فرمایا ہم رجوع کرنے والے توہہ کرنے والے اپنے رب کی عبادت اور حمد کرنے والے ہیں۔

غزوہ الغائبہ:

ربيع الاول ۱۴ھ میں رسول اللہ ﷺ نے غزوہ الغائبہ کا ارادہ فرمایا جو مدینے سے ایک بریڈ (۱۲ میل) کے فاصلے پر شام کے راستے پر ہے۔

## ابن الوذر حنفی اللہ علیہ السلام کی شہادت:

رسول اللہ ﷺ کی دودھ دینے والی بیک اونٹیاں تھیں۔ جو الغایب میں جرتی تھیں اور ان میں ابوذر حنفی اللہ علیہ السلام کے چهار شنبہ کو چالیس سواروں کے ہمراہ عینہ بن حسن نے ان پر دھوکے سے حملہ کیا۔ اونٹیوں کو بھگا لے گئے اور ابوذر حنفی اللہ علیہ السلام کے بیٹے کو قتل کر دیا۔ ایک صحیح کی آواز آئی جس میں الفرع الفرع (پریشانی پریشانی) کی ندائی پھر یہ ندادی گئی اے اللہ کی جماعت سوار ہو جاؤ، یہ سب سے پہلی ندائی جوان کلمات کے ساتھ دی گئی۔

## مدینے سے روائی:

رسول اللہ ﷺ سوار ہوئے چہار شنبہ کی صبح کو چھرے پر رومال باندھے ہوئے الحدید روانہ ہوئے۔ وہاں پھر گئے۔ سب سے پہلے شخص جو آپ کے سامنے آئے وہ المقداد بن عمرو تھے وہ زرد و خود پہنے اور اپنی تکوار کو برہنہ کیے ہوئے تھے۔ رسول اللہ ﷺ نے ان کے نیزے میں جھنڈا باندھ دیا اور فرمایا جاؤ، یہاں تک کہ تمہیں لٹکر لیں۔ میں بھی تمہارے نقش قدم پر ہوں۔ رسول اللہ ﷺ نے مدینے پر عبد اللہ بن ام مکтом حنفی اللہ علیہ السلام کو خلیفہ بنایا اور سعد بن عبادہ حنفی اللہ علیہ السلام کو ان کی قوم کے تین سو آدمیوں کے ہمراہ مدینے کی حفاظت کے لیے چھوڑا۔

## معرکہ آرائی:

المقداد نے بیان کیا کہ میں نکلا تو دشمن کی آخری جماعتوں میں پایا۔ ابو قادہ نے مسده کو قتل کر دیا اُنہیں رسول اللہ ﷺ نے اس کا گھوڑا اور ہتھیار دے دیا۔ عکاشہ بن حسن نے اثار بن عمرو بن اثار کو قتل کیا۔ المقداد نے عمرو بن جیب بن عینہ بن حسن کو اور قرقہ بن مالک بن حذیفہ بن بدر کو قتل کیا۔ مسلمانوں میں محرز بن فضل شہید ہوئے۔ جنہیں مسده نے شہید کیا۔ سلمہ بن الاکوع کو جو پیادہ تھے ایک جماعت میں تودہ اُنہیں تیر مارنے لگے اور کہتے تھے ”یہ لے“ اور یہ شعر پڑھتے تھے:

وانا ابن الاکوع اليوم يوم الرضيع

”میں ابن الاکوع ہوں۔ یہ دن قابل ملامت لوگوں کی مصیبت کا دن ہے۔“

مسلمانوں نے ان لوگوں کو ذی قرداہ تک بھگا دیا۔ جو خیر کے نواح میں استباح کے متصل ہے۔

سلمہ نے بیان کیا کہ شام کے وقت رسول اللہ ﷺ کا ایک لٹکر طلاق عرض کی: یا رسول اللہ وہ قوم پیاسی ہے؟ اگر آپ مجھ سو آدمیوں کے ہمراہ بھیجن تو جو جانور ان کے ساتھ ہیں۔ سب چھین لوں گا اور سرداروں کو گرفتار کرلوں گا۔ نبی ﷺ نے فرمایا: وہ لوگ اس وقت غلطگان میں جمع ہوں گے۔

شورغل بنی عمرو بن عوف تک گیا تو امداد آئی اور برابر لٹکر آتے رہے لوگ پیادہ بھی تھے۔ اور اپنے اونٹوں پر بھی تھے۔ یہاں تک کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس ذی قرداہ کے پہنچ گئے انہوں نے دس اونٹیاں چھین لیں اور وہ قوم بقیہ اونٹیوں کے ساتھ جو دس تھیں فتح گئی۔

رسول اللہ ﷺ نے ذی قرڈ میں نماز خوف پڑھی آپ وہاں خبر دریافت کرنے کے لیے ایک شبانہ روز مقام رہے آپ نے اپنے ہمراوا صاحب میں ایک اونٹ تیسم فرمایا جسے وہ ذنوب کرتے سچھل تعداد پائیج سمجھی کہا جاتا ہے کہ سات سو تھی سعد بن عبادہ نے آپ کی خدمت میں کمی بورے بھجوڑا اور دس اونٹ روائی کیے وہ رسول اللہ ﷺ کے پاس ذی قرڈ میں پہنچے۔ امیر سریہ سعد بن زید الائشی میں اسی طرف:

ہمارے نزدیک ثابت یہ ہے کہ نے رسول اللہ ﷺ نے اس سریہ پر سعد بن زید الائشی کو امیر بنایا تھا۔ لیکن حسان بن ثابت نے قول ”غدۃ فوارس المقاداد“ (المقاداد کے سواروں کی صحیح) کی وجہ سے لوگوں نے اسے المقاداد کی طرف منسوب کر دیا تو سعد بن زید نے ان پر عتاب کیا اور کہا کہ حرف روی نے مجبوراً امیر انام المقاداد تک پہنچا دیا۔ رسول اللہ ﷺ پائیج شب باہر رہنے کے بعد دو شنبے کو مدینے پہنچے۔

سلمه بن الاکوعؓ کی شاندار کارکردگی:

سلمه بن الاکوعؓ سے مروی ہے کہ میں اور نبی ﷺ کے خلام ربانی ﷺ کے اونٹ لے گئے، میں طلحہ بن عبد اللہ کا گھوڑا بھی لے گیا میرا را دھنا کہ اسے بھی اونٹوں کے ہمراہ پانی پلااؤں جب تاریکی ہو گئی تو عبد الرحمن بن عییہ نے رسول اللہ ﷺ کے اونٹوں کو لوٹ لیا۔ اور چوہا ہے کو قتل کر دیا۔ وہ اور اس کے ساتھ چند آدمی جو سواروں کے ہمراہ تھے۔ ان کو ہنکاتے ہوئے روائی ہوئے میں نے ربانی سے کہا اس گھوڑے پر بیٹھ کر اسے طلحہ کے پاس پہنچا دا اور رسول اللہ ﷺ کو خبر کر دو کہ ان کے جاؤر لوٹ لے گئے۔ میں ایک نیلے پر کھڑا ہو گیا اپنا منہ میں کی جانب کر لیا اور تین مرتبہ ندادی ”یاصبا حاہ“ (ہائے صحیح) پھر اس قوم کا پیچھا کیا۔ میرے پاس تواری اور تیر بھی تھے میں انہیں تیر مار کر رُخی کرنے لگا ایسا اس وقت کرتا جب درختوں کی کفرت ہوتی تھی۔ جب کوئی سوار میری طرف پلتاتا تو میں درخت کی جڑ میں بیٹھ کر اسے تیر مارتا تھا، جو سوار میری طرف متوجہ ہوا میں نے اسے رُخی کر دیا۔ انہیں تیر مارتا اور کہتا تھا کہ:

### انا ابن الاکوع والیوم يوم الرضع

”میں ابن الاکوع ہوں۔ اور یہ قابل ملامت لوگوں کے لیے مصیبت کا دن ہے۔“

میں ایک آدمی سے طاؤہ اپنی سواری ہی پر تھا کہ میں نے اسے تیر مارا تیر اس شخص کے لگا اور جگر چھید دیا میں نے کہا یہ لے میں ابن الاکوع ہوں اور یہ دن قابل ملامت لوگوں کی مصیبت کا دن ہے۔ جب میں درخت کی آڑ میں ہوتا تھا تو انہیں تیروں سے گھیر لیتا میرا اور ان کا ہر ایسی کی حال رہا اور جب دشواریاں نکل کرتی تھیں تو پہاڑ پر چڑھ کر ان پر پھر چھینکتا تھا۔ میں ان کا پیچھا کرتا تھا اور رجز پڑھتا تھا تا آنکہ میں نے نبی ﷺ کے ان جانوروں کو جنمیں اللہ نے پیدا کیا تھا اپنے پس پشت کر لیا اور ان لوگوں کے ہاتھوں سے چڑھا لیا۔

میں ہر ایسیں تیر مارتا رہا انہوں نے تمیں سے زائد نیزے ڈال دیے اور تمیں سے زائد چادریں جن سے وہ بارہ لکا کر رہے تھے۔ جو کچھ دوہوڑا لے تھے میں اس پر پھر رکھ دیتا تھا۔ میں نے اسے رسول اللہ ﷺ کے راستے پر رجح کیا۔ جب صحیح کی روشنی

پھیل گئی تو ان کی مدد کے لیے عینہ بن بدر الفزاری آیا۔ وہ لوگ ایک ٹنگ گھانی میں تھے میں پہاڑ پر چڑھ گیا اور ان لوگوں کے اوپر تھا۔ عینہ نے کہا یہ کیا ہے۔ جو مجھے نظر آتا ہے انہوں نے کہا کہ اسی سے ہمیں ایسا چیزیں اس سے ہمیں پڑھ سے اس وقت تک نہیں چھوڑ جو کچھ ہمارے ہاتھوں میں حساب لے لیا اور اسے اپنے پیچھے کر دیا۔ عینہ نے کہا ایسا نہ ہو کہ یہ جو دکھانی دیتا ہے اس کے پیچھے کوئی جنجو کرنے والا ہو جس نے تمہیں چھوڑ دیا ہو۔ تم میں سے ایک جماعت کو اس کے مقابلہ کے لیے کھڑا ہونا چاہیے ان میں سے چار کی ایک جماعت میرے مقابلہ کو کھڑی ہو گئی۔ وہ پہاڑ پر چڑھے، میں نے انہیں آواز دی اور کہا: کیا تم لوگ مجھے پہنچانے ہو؟ انہوں نے کہا: تو کون ہے؟ میں نے کہا میں ابن الکوع ہوں، جس کے چہرے کو محمد ﷺ نے مکرم کیا تم میں سے کوئی بھی مجھے پا نہیں سکتا اور نہ وہ شخص مجھے سے پنج سکتا ہے جسے میں طلب کروں ان میں سے ایک شخص نے کہا اس کا یہ مگان ہے۔

میں اپنی نشت گاہ سے ہٹنے بھی نہ پایا تھا کہ رسول اللہ ﷺ کے سواروں کو دیکھا جو درختوں کے درمیان تھے۔ سب سے آگے الآخرم الاسدی تھے ان کے پیچھے رسول اللہ ﷺ کے سوار ابو قادہ اور ابو قادہ کے پیچھے المقداد تھے، مشرکین پشت پھیر کر بھاگے۔

#### آخرم بنی العزاء اور ابن عینہ سے مقابلہ:

میں پہاڑ سے اتر کر اخرم کے آگے آگیا۔ ان کے گھوڑے کی باگ پکڑ کر کہا: اے اخرم اس جماعت سے ڈرو (یعنی ان سے پچو) مجھے اندر یشہ ہے کہ وہ تمہیں لوٹ لیں گے لہذا انتظار کرو یہاں تک کہ رسول اللہ ﷺ اور آپ کے اصحاب آمیں۔

انہوں نے کہا اے سلمہ اگر تمہیں اللہ پر اور روز قیامت پر ایمان ہے اور تم جانتے ہو کہ جنت حق ہے اور دو وزن ہے تو میرے اور شہادت کے درمیان حائل نہ ہو۔ میں نے ان کے گھوڑے کی باگ چھوڑ دی۔ وہ عبدالرحمن بن عینہ سے ملے وہ ان پر پلٹ پڑا دونوں نیزے چلانے لگے اخرم نے عبدالرحمن کو زخمی کر دیا، عبدالرحمن نے انہیں نیزہ مار کر قتل کر دیا۔ عبدالرحمن نے اخرم کا گھوڑا ابدل لیا۔

#### معمر کہ ذوق رد:

میں نکل کر اس قوم کے پیچھے روانہ ہوا مجھے نبی ﷺ کے اصحاب کا کچھ غبار بھی نظر نہ آتا تھا وہ لوگ ایک گھانی کے سامنے تھے جس میں پانی تھا اس کا نام ذوق رد تھا ان کا ارادہ ہوا کہ پانی پیں لیکن مجھے اپنے پیچھے دوڑتا ہوا مکھ لیا تو اس سے ہٹ گئے اور ایک گھانی کا جو عینہ ذوق رد تھی سہرا لے لیا۔

آفتاب غروب ہو گیا، میں نے ایک آدمی کو پایا اسے تیر مارا اور کہا یہ لے:

وَإِنَا إِنَّا لِلّٰهِ يَوْمَ الرُّضْعَ

”میں ابن الکوع ہوں۔ اور یہ دن قابل ملامت لوگوں کی مصیبت کا دن ہے۔“

اس نے کہا کہ اے میری ماں کے رلانے والے کیا تو میرا صبح والا اکوع ہے؟ میں نے کہا اے اپنی جان کے دشمن ہاں۔ وہ شخص وہی تھا جسے میں نے صبح تیر مارا تھا، میں نے اسے ایک اور تیر مارا، دونوں تیر اس کے لگے وہ لوگ دو گھوڑے چھوڑ گئے تو میں انہیں

احمد ابی صالح

رسول اللہ ﷺ کے پاس ہنکالایا آپ ذوق د کے اس پانی پر تھے جس سے میں نے ان لوگوں کو ہنکایا تھا۔ افاقت ابی اللہ ﷺ پانچ سو آدمیوں کے ہمراہ تھے، بل اُنے ان اونٹوں میں سے ایک اونٹ ذبح کیا۔ جو میں پیچے چھوڑ گیا تھا۔ وہ رسول اللہ ﷺ کے لیے اس کی کلیجی اور کوہاں بھون رہے تھے۔

میں رسول اللہ ﷺ کے پاس حاضر ہوا اور عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ مجھے اجازت دیجئے اور اپنے اصحاب میں سے سو آدمی منتخب فرمادیجئے تو میں بے خبری کی حالت میں کفار پر حملہ کر دوں ان میں سے کوئی خبر نہیں والا بھی نہ ہو گا جسے میں قتل نہ کر دوں۔ آپ نے فرمایا: کیا تم ایسا کرنے والے ہو؟ میں نے کہا، ہاں، فرم ہے اس ذات کی جس نے آپ کو بزرگی دی، رسول اللہ ﷺ نے یہاں تک کہ میں نے آگ کی روشنی میں آپ کی کچلیاں دیکھیں۔ آپ نے فرمایا وہ لوگ اس وقت میں غطفانی کی زمین میں پناہ گزیں ہوں گے۔

غطفان کا ایک آدمی آیا اس نے کہا کہ فلاں غطفانی کے پاس چلو کیونکہ ایک اونٹ ان (کفار) کے لیے ذبح کیا ہے جس وقت وہ لوگ اس کی کھال کھینچنے لگے تو انہوں نے ایک غبار دیکھا اونٹ کو چھوڑ دیا اور بھاگ گئے۔  
امن الاؤغ اور ابو قادہ بن الحسن کی تعریف و تحسین:

جب صحیح ہوئی تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہمارے سواروں میں سب سے بہتر آج ابو قادہ ہیں اور ہمارے پیاروں میں سب سے بہتر ابو سلمہ رسول اللہ ﷺ نے مجھے پیارہ اور سوار کا حصہ دیا۔ مدینے واپس آتے ہوئے آپ نے مجھے اپنے پیچے گوش بریدہ اونٹ پر بٹھایا۔

### دوز میں سبقت:

ہمارے اور مدینے کے درمیان قریب چاشت کا وقت ہو گیا اس جماعت میں ایک انصاری تھے جن کے آگے کوئی نہیں ہو سکتا تھا وہ یہ مداد نہیں لے گے کہ ہے کوئی دوز نے والا۔ کیا کوئی شخص ہے جو میں نے تک باہم دوز کرے؟ انہوں نے اسے کی مرتبہ دہرا یا۔ میں رسول اللہ ﷺ کے پیچے تھا۔ آنحضرت ﷺ نے مجھے ہم نشین بنایا تھا۔ میں نے ان سے کہا کہ مددوت کی بزرگ کا ادب کرتے ہو اور نہ کسی شریف سے ڈرتے ہو انہوں نے کہا: سوائے رسول اللہ ﷺ کے کسی سے نہیں ڈرتا۔ میں نے کہا یا رسول اللہ ﷺ میرے ماں باپ آپ پر فدا ہوں مجھے اجازت دیجئے تو میں ان کے ساتھ دوز کروں، آپ نے فرمایا، اگر تم چاہو کرو، میں نے (ان سے) کہا: چلو (میں بھی) تمہاری طرف (چلا ہوں)۔

وہ اپنی سواری سے کو دپڑے۔ میں نے بھی پاؤں سیٹھے اور اونٹی سے کو دپڑا، انہیں ایک یادو کوہاں (آگے بڑھنے میں) طاقت دار بنا دیا، یعنی میں نے اپنے آپ کو روک لیا پھر میں دوز ایہاں تک کہ ان سے مل گیا۔ اپنے ہاتھ سے ان کے دونوں شانوں کے نیچے میں زور سے مارا اور کہا میں تم سے آگے ہو گیا، کامیابی اللہ ہی کی طرف سے ہے یا اسی قسم کا کوئی کفر کہا وہ نہیں اور کہا میں تو نہیں خیال کرتا، یہاں تک کہ ہم دونوں مدینے آگے گئے۔

سریہ عکاشہ بن محسن الاسدی حنفیہ بجانب الغفران مزدوق:

عکاشہ بن محسن الاسدی کا الغفران مزدوق کی جانب سریہ ہے جو قید سے مدد نے کے پہلے راستے میں دورات کی مسافت پر بنی اسد کا پانی (گھاث) ہے یہ ربع الاول ۲ھ میں ہوا۔

رسول اللہ ﷺ نے عکاشہ بن محسن کو چالیس آدمیوں کے ہمراہ الغفران مزدوق کیا۔ وہ اس طرح جلد روانہ ہوئے کہ ان کی رفارہ بہت تیز تھی۔

اس قوم نے انہیں تازیا اور اپنی بستی کے پیہاڑ کی چوٹی پر جلے گئے انہیں انہا مکان ناموقت ہوا۔ عکاشہ نے شجاع بن وہب کو مجریہ ناکے بھیجا تو انہوں نے اوپنیوں کا نشان دیکھا۔

یہ لوگ روانہ ہوئے تو انہیں کفار کا ایک خبرمل گیا جس کو انہوں نے اسی وی دیا۔ اس نے انہیں اپنے چیڑا و بھائی کے اوپنیوں بتا دیئے جو انہوں نے لوٹ لیے۔ دوسراونہ ہر کالائے اس شخص کو چھوڑ دیا۔ اوپنیوں مدد نے آئے اور رسول اللہ ﷺ کے پاس آگئے انہیں جنگ کی نوبت نہیں آئی۔

سریہ محمد بن مسلمہ حنفیہ بجانب ذی القصہ:

ربع الاول ۲ھ میں ذی القصہ کی جانب محمد بن مسلمہ کا سریہ ہے رسول اللہ ﷺ نے محمد بن مسلمہ کو دس آدمیوں کے ہمراہ اپنی شغلہ اور بی عوال کی جانب جو شغلہ میں سے تھے بھیجا اور وہ لوگ ذی القصہ میں تھے اس کے اور مدد نے کے درمیان رہذا کے راستے پر چوبیں میل کا فاصلہ ہے۔

یہ لوگ رات کے وقت ان کے پاس پہنچے تو اس قوم نے جو سوادی تھے انہیں گھیر لیا۔ کھرات تک دونوں نے تیرا ندازی کی، اعراب دیہاتی نے نیزوں سے حملہ کر کے انہیں قتل کر دیا۔ محمد بن مسلمہ مجرم ہو کے گر پڑے ان کے مخن پر اسکی چوت لگ گئی تھی کہ حركت نہیں کر سکتے تھے مسلمانوں کے کپڑے ان کفار نے اتار لیے۔ محمد بن مسلمہ کے پاس ایک مسلمان گزرے تو انہوں نے انہیں لا دکرمد نے میں پہنچا دیا۔ رسول اللہ ﷺ نے ابو عبیدہ بن الجراح کو چالیس آدمیوں کے ہمراہ اس جماعت کی قتل گاہ کو بھیجا گران کو کوئی نہ ملا۔ انہوں نے اوپنی اور بکریاں پائیں جو ہنکالائے اور واپس ہوئے۔

سریہ ابو عبیدہ بن الجراح حنفیہ بجانب ذی القصہ:

ربع آخر ۲ھ میں ذی القصہ کی جانب ابو عبیدہ بن الجراح کا سریہ ہوا لوگوں نے بیان کیا کہ اپنی شغلہ و انمار کی بستیاں خلک ہو گئیں اور المراض سے تعلیمیں تک تالابوں میں خلکی آگئی المراض مدینے سے میل ہے۔ بومغارب و شغلہ و انمار کی خلک تالاب کو گئے انہوں نے اس پر اتفاق کر لیا کہ مدینے کے مواشی لوٹ لیں جو مدینے سے سات میل پر مقام ہیفا میں چلتے ہیں، رسول اللہ ﷺ نے ابو عبیدہ بن الجراح نے دعویٰ کو چالیس مسلمانوں کے ہمراہ جب کہ انہوں نے نماز مغرب پڑھ لی۔ بھیجا وہ لوگ روانہ ہوئے صبح کی تاریکی میں ذی القصہ پہنچے۔ ان لوگوں پر حملہ کر دیا جو بہاڑوں میں بھاگ کر چھپ گئے وہ ایک شخص کو پا گئے، جو اسلام لے آیا اس کو چھوڑ دیا۔ ان کے اوپنیوں میں سے کچھ اوپنیوں نے بکڑ لیے اور ہنکالائے، سامان میں سے کچھ اسباب

لے لیا اسے مدینے میں لے آئے رسول اللہ ﷺ نے نفس کالا، جو پچاہہ انہیں پر تقسیم کر دیا۔

سریہ زید بن حارثہ رض بجانب بن سلیم بمقام الجموم:

ریح الآخر لَا میں الجموم میں بنی سلیم کی جانب زید بن حارثہ رض کا سریہ ہوا رسول اللہ ﷺ نے زید بن حارثہ رض کو بنی سلیم کی طرف بھیجا وہ روانہ ہوئے الجموم پہنچ جو بطن غل کے بالیں جانب اسی نواحی میں ہے بطن غل مدینے سے چار برد (۲۸ میل) ہے۔

وہاں قبیلہ مزدیہ کی ایک خورت میں جس کا نام حلیم تھا اس نے بنی سلیم کے محبرنے کے مقامات میں سے ایک مقام تادیا اس مقام پر انہیں اونٹ بکریاں اور قیدی طے انہیں میں حلیم المزدیہ کا شوہر بھی تھا۔ جب زید بن حارثہ رض وہ سب لے کر جو انہوں نے پایا تھا وہ اس آئے تو رسول اللہ ﷺ نے مزدیہ کو اس کی جانب اور اس کا شوہر بھبھہ کر دیا۔ بلاں بن الحارث کا یہ شعر اسی واقعہ میں ہے:

لعمرك اخنى المسوول ولا ونت حلية حتى راح ركبها معا

”قتم ہے تیری زندگانی کی کرہ تو جس سے سوال کیا گیا تھا اس نے کوہاں کی اور نعلیہ ہی تھکی بیساں تک کروں کی سواری ساتھ ساتھ روانہ ہوئی۔“

سریہ زید بن حارثہ رض بجانب العیض:

مجادی الاولی لَا میں العیض کی جانب زید بن حارثہ رض کا سریہ ہوا اس کے اور مدینے کے درمیان چار رات کا راستہ ہے اور المر وہاں سے ایک رات کی مسافت پر ہے۔

رسول اللہ ﷺ کو خرچی کہ قریش کا ایک قافلہ شام سے آ رہا ہے آپ نے زید بن حارثہ رض کو ستر سواروں کے ہمراہ اس کو روکنے کے لیے بھیجا۔ انہوں نے اسے اور جو کچھ اس میں تھا گرفتار کر لیا اس روز صفوان بن امیہ کی بہت سی چاندی پکڑ لی کچھ آدمیوں کو بھی گرفتار کیا جو اس قافلے میں تھے جن میں ابو العاص بن الریح بھی تھا، انہیں مدینے لے آئے۔

ابوال العاص نے رسول اللہ ﷺ کی صاحبزادی زینب رض سے پناہ مانگی انہوں نے اسے پناہ دے دی رسول اللہ ﷺ نے نماز خجرا پڑھی تو زینب رض نے لوگوں میں ندادے دی کہ میں نے ابو العاص کو پناہ دی ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہمیں اس کا کچھ غنم نہیں ہم نے بھی اسے پناہ دی جسے تم نے پناہ دی اور جو کچھ اس سے لیا گیا تھا آپ نے اسی کو واپس کر دیا۔

سریہ زید بن حارثہ رض بجانب الطرف:

مجادی الآخر لَا میں الطرف کی جانب زید بن حارثہ کو شکر کے ساتھ بھیجا الطرف الحیل کے اسی جانب الراض کے قریب البقرہ کے اس راستے پر جو الجھ کو گیا ہے مدینے سے ۳۶ میل پر ہے وہ پندرہ آدمیوں کے ہمراہ نی تلہکی جانب روانہ ہوئے مگر انہیں اونٹ بکریاں میں اعراب بھاگ گئے زید نے صح کو اونٹوں کو جو میں تھے مدینے پہنچا دیا اور انہیں جنگ کی نوبت نہیں آئی، وہ چودہ رات باہر رہے ان کا شعار (نشان جنگ و اشارہ) آمدت آمدت تھا۔

سریزید بن حارثہ بن عوف بجانب حمی:

جمادی الآخرہ ۲ھ میں حمی کی طرف زید بن حارثہ بن عوف کا سریزید آبادی القرمی کے پیچے ہے۔ دحیہ بن خلیفہ الحنفی بن عوف قیصر کے پاس سے جس نے انہیں مہمان رکھا اور غلط دیا تھا آئے حمی میں انہیں البیدین بن عارض اور اس کا میٹھا عارض بن البیدین قبیلہ چدام کے چند آدمیوں کے ہمراہ ملا انہوں نے دحیہ کو لوٹ لیا اور سوائے پرانے کپڑوں کے کچھ بھی اس کے پاس نہ چھوڑا، بنی الصبیب کے چند آدمیوں نے یہ ساتو وہ ان کی طرف روانہ ہوئے اور دحیہ کا سامان چھین لیا۔ دحیہ نے نبی ﷺ کے پاس آ کر اس کی خبر دی تو آپ نے پانچ سو آدمیوں کے ہمراہ زید بن حارثہ بن عوف کو بھیجا ان کے ساتھ دحیہ کو بھی کر دیا۔ زید رات کو چلتے تھے اور دن کو چھپ رہتے تھے ان کے ہمراہ قبیلہ بنی عدرہ کا ایک رہبر بھی تھا۔ وہ انہیں لایا اور صبح ہوتے ہی اس قوم پر حملہ کر دیا انہوں نے ان کو لوٹ لیا خوش ریزی کی اور وہ کچھ پہنچایا البیدین اور اس کے بیٹے کو بھی قتل کر دیا مواثی اور اوشت اور عورتیں بھی پکڑ لیں انہوں نے ایک ہزار اربنت پانچ ہزار بکریاں اور سو عورتیں اور بچے گرفتار کر لیے۔

زید بن رفاء الجذامی کی رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضری:

زید بن رفاء الجذامی اپنی قوم کے ایک گروہ کے ہمراہ رسول اللہ ﷺ کے پاس گیا اور آپ کا وہ فرمان دکھایا جو آپ نے اس کے اور اس کی قوم کے لیے ان راتوں میں تحریر فرمایا تھا۔ جب وہ آپ کے پاس آیا تھا، وہ اسلام لایا اور عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ ہم پر طال کو حرام نہ کجھے اور نہ حرام کو ہمارے لیے حلال کجھے آپ نے فرمایا میں متوقیں کو کیا کروں، ابو زید بن عمرو نے کہا یا رسول اللہ ﷺ اسے رہا کرد تجھے جو زندہ ہو اور جو قتل ہو گیا تو وہ میرے ان دونوں قدموں کے نیچے ہے۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا، ابو زید نے سچ کہا، آپ نے ان لوگوں کے ہمراہ علی بن عوف کو زید بن حارثہ بن عوف کے پاس بیچ کر حکم دیا کہ وہ انہیں اور ان کی عورتوں کو مار دے دیں۔

علی بن عوف روانہ ہوئے زید بن حارثہ بن عوف کے بیش (نفع کی خوشخبری پہنچانے والے) رافع بن مکفت الحنفی سے ملے جو اسی قوم کی اونٹی پر سوار تھے علی بن عوف نے وہ اونٹی بھی اسی قوم کو واپس کر دی۔

وہ زید سے تخلیقیں میں ملے جو مدینے اور ذی الروہ کے درمیان ہے انہیں رسول اللہ ﷺ کا حکم پہنچایا۔ انہوں نے لوگوں سے جو کچھ لیا تھا وہ سب واپس کر دیا۔

سریزید بن حارثہ بن عوف بجانب وادی القرمی:

رجب ۲ھ میں زید بن حارثہ کا سریزید وادی القرمی ہے لوگوں نے بیان کیا کہ رسول اللہ ﷺ نے ۲ھ میں زید کو امیر بناء کے بھیجا۔

سریزید عبد الرحمن بن عوف بن عوف بجانب وادی القرمی:

شعبان ۲ھ میں عبد الرحمن بن عوف بن عوف کا سریزید کا حملہ ہوا، رسول اللہ ﷺ نے عبد الرحمن بن عوف بن عوف کو بایا۔ انہیں اپنے سامنے بھایا اپنے ہاتھ سے عمائد باندھا اور فرمایا اللہ کے نام کے ساتھ اللہ کے راستے میں جہاد کرو جو اللہ کے

ساتھ کفر کرے تم اس سے اس طرح لڑو کرہ تو خیانت کرو شد عبدی کرو اور نہ کسی بچے کو قتل کرو۔

آپ نے انہیں دو مہہ الجند میں قبیلہ کلب کے پاس بھیجا اور فرمایا اگر وہ لوگ تمہیں مان لیں تو ان کے بادشاہ کی میں سکھ کر لیتا۔ عبد الرحمن روانہ ہوئے دو مہہ الجند آئے اور انہیں کرتمن روزنگ اسلام کی دعوت دیتے رہے اسخ بن عمرو الٹکی اسلام لے آیا، وہ نصرانی تھا اور ان لوگوں کا سردار ان کے ساتھ قوم کے بہت سے آدمی اسلام لے آئے جس نے چاہا وہ جزیہ دیئے پر اپنے دین پر قائم رہا۔ عبد الرحمن نے الاصلنگ کی میں تماضر سے نکاح کر لیا، انہیں مدینے لے آئے، وہی ابو سلمہ بن عبد الرحمن کی مان بیل۔

### سریز علی بن ابی طالبؑ بجانب سعد بن بکرؑ بمقام فدک:

شعبانؑ میں بمقام فدک بجانب سعد علی بن ابی طالبؑ کا سریز ہوا۔ رسول اللہ ﷺ کو خبر ملی کہ ان لوگوں کا ایک مجھ ہے جس کا یہ قصد ہے کہ یہود خبر کی مدد کرے رسول اللہ ﷺ نے ان کی جانب سو آدمیوں کے ہمراہ علی بن ابی طالبؑ کو روانہ کیا، وہ رات کو چلتے اور دن کو پوشیدہ رہتے تھے جب انہیں پہنچ جو خبر و فدک کے درمیان ایک چشمہ آب ہے اور مدد یعنی اور فدک کے درمیان چھر رات کا راستہ ہے تو اس مقام (الج پر ابھیں ایک آدمی ملا جس سے اس مجھ کو دریافت کیا اس نے کہا میں تمہیں اس شرط پر بتاؤں گا کہ تم لوگ مجھے امن دے دوں ان لوگوں نے اسے امن دے دیا پھر اس نے بھی پتہ بتا دیا علیؑ کو خداوند اور ان کے ساتھیوں نے غفلت کی حالت میں ان پر حملہ کر دیا، پانچ سو اونٹ اور دو ہزار بکریاں لے لیں، بن سعد اور ان کے سر عزمه ویر بن علیم، بار برادری کے اونٹوں کو بھاگا لے گئے، علیؑ نے نبی ﷺ کے خاص حصے میں ایک دو دھن دینے والی اونٹی کو علیحدہ کر دیا، جس کا نام الحقدہ تھا، پھر خس علیحدہ کر دیا بقیہ مال غنیمت اپنے ساتھیوں پر تقسیم کر دیا۔ اور مدد یعنی آگئے انہیں بنتگ کی نوبت فیں آئی۔

### سریز زید بن حارثہ بجانب ام القریؑ بمقام وادی القریؑ:

رمضانؑ میں وادی القریؑ کے نواحی میں جو مدنے سے سات رات کے راستے پر ہیں ام القریؑ کی طرف زید بن حارثہؑ کا سریز آیا۔

### مسلمانوں کے تجارتی قافلہ پر حملہ:

زید بن حارثہ تجارت کے سلسلہ میں شام کی طرف روانہ ہوئے ان کے ہمراہ نبی ﷺ کے اصحاب کا مال تجارت تھا۔ جب وہ وادی القریؑ کے قریب ہوئے اور انہیں بنی بدر کی شاخ فزارہ کے پکھا لوگ ملے جنہوں نے ان کو اور ان کے ساتھیوں کو مارا اور جو کچھ پاس تھا لے لیا۔

زید اچھے ہو گئے تو رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں آئے اور آپ کو خردی رسول اللہ ﷺ نے ان کو ان لوگوں کی طرف بھیجا، یہ لوگ دن کو چھتے اور رات کو چلتے بونڈرنے تازیا۔

### بنی فزارہ کا عبرتائک انجام:

زید اور ان کے ساتھی صحیح کے وقت ان لوگوں کے پاس آئے، تجسس کی اور جو موجود تھے انہیں گھیر لیا۔ ام القریؑ کو جو قاتلہ

بنت ربیعہ بن بدر تھی اور اس کی بیٹی جاریہ بنت مالک بن حذیفہ بن بدر کو گرفتار کر لیا۔ جاریہ کو مسلمہ بن الائوب نے گرفتار کیا اور رسول اللہ ﷺ کو ہبہ کرو دی رسول اللہ ﷺ نے حزن بن ابی وہب کو ہبہ کر دی۔

قیس بن الحسن نے ام القرافی کی طرف قصد کیا جو بہت سن رسیدہ بوڑھی تھی انہوں نے اس کو نہایت سختی سے قتل کیا اس کے دونوں پاؤں میں رسی باندھ کر دو اونٹوں کے ساتھ پاندھ دیا، اونٹوں کو تیز دوزایا جس سے اس کا جسم کٹ گیا انہوں نے نعمان اور عبید اللہ کو بھی قتل کیا، یہ دونوں سعدہ بن حکمہ بن مالک بن بدر کے بیٹے تھے۔

زید بن حارثہ اپنی اسی حالت کے ساتھ مدینے میں آئے نبی ﷺ کا دروازہ ہٹکتا ہوا۔ آپ کپڑے اتارے ہوئے تھے اپنا کپڑا کچھ نہ ہوئے ان کی طرف انہ کھڑے ہوئے انہیں گلے لگایا یوسدیا اور ان سے حال دریافت کیا اللہ نے انہیں جو فتح دی تھی اس کی آپ کو خبر دی۔

### سریہ عبد اللہ بن عتیک بمقام خیر:

رمضان ۶ھ میں بمقام خیر ابو رافع سلام بن ابی الحقیق العصری کی طرف عبد اللہ بن عتیک مجھے گئے ابو رافع بن ابی الحقیق نے غلطان اور جوشکرین عرب اس کے گرد تھے انہیں جمع کیا رسول اللہ ﷺ سے جنگ کے لیے ایک بہت بڑا مجمع ہو گیا۔ آنحضرت ﷺ نے عبد اللہ بن عتیک، عبد اللہ بن انس، ابو قاتا وہ، اسود بن خراجی اور مسعود بن سنان کو ابو رافع کے قتل پر مأمور فرمایا۔

### ابو رافع کا قتل:

یہ لوگ خیر بیٹی کے پوشیدہ ہو گئے جب سننا ہوا تو اس کے مکان کی طرف آئے اور زینے پر چڑھ گئے انہوں نے عبد اللہ بن عتیک کو آگے کیا کیونکہ وہ یہودی زبان میں گفتگو کر سکتے تھے انہوں نے دروازہ ہٹکتا یا اور کہا کہ میں ابو رافع کے پاس ہو یہ لایا ہوں، اس کی عورت نے دروازہ کھول دیا مگر جب ہتھیار دیکھے تو غل مچانے کا رادہ کیا، ان لوگوں نے تکوار سے اس کی طرف اشارہ کیا تو وہ خاموش ہو گئی لوگ اندر گھن پڑے اور ابو رافع کو اس سفیدی سے پیچان لیا جو مشقی کپڑے کے تھی اور تکواروں سے اس پر نوٹ پڑے۔ ابن انس نے بیان کیا کہ میں ایسا شخص تھا جسے روندی تھی کچھ دلکھنیں سکتا تھا میں نے اپنی تکوار اس کے پیٹ پر نکلا دی بستر پر خون پینے کی آوازی تو سمجھ گیا کہ وہ قضا کر گیا ساری جماعت اسے مارنے لگی۔

وہ لوگ اتر آئے اس کی عورت چلائی تو سب گھر والے چلائے یہ جماعت خیر کے قلعے کے ایک نالے میں چھپ گئی حارث ابو زین تین ہزار آدمیوں کے ہمراہ ان کے تعاقب کو لکھا آگ کی روشنی میں تلاش شروع کی مگر ان لوگوں کو نہیں پایا تا چار واپس ہو گئے۔ وہ جماعت اپنے مقام پر دو روز تعمیر ہی یہاں تک کہ تلاش کم ہو گئی یہ لوگ مدینے کا رخ کر کے نکلے ان میں سے ہر شخص اس کے قتل کا مدعی تھا۔ آپ ﷺ کے پاس آئے تو آپ نے فرمایا، چہرے کا میاب ہوں انہوں نے کہا آپ کا چیزہ بھی کامیاب ہو۔ یا رسول اللہ ﷺ انہوں نے آپ کو اپنے واقعے کی خبر دی آپ نے ان کی تکواریں لے لیں دیکھا تو کھانے کا نشان عبد اللہ بن انس کی نوک ریختا۔ آپ نے فرمایا انہوں نے اسے قتل کیا ہے۔

سریہ عبد اللہ بن رواحہ نبی مسیح مجاہد اسیر بن زارم یہودی:

شوال ۶ھ میں مقام خیر اسیر بن زارم یہودی کی جانب عبد اللہ بن رواحہ نبی مسیح مجاہد کا سریہ ہوا۔

جب ابو رافع سلام بن ابی الحنفہ قتل کر دیا گیا تو یہود نے اسیر بن زارم کو اپنا امیر بنا لیا چنانچہ وہ بھی غلطغان وغیرہم میں جا کر انہیں رسول اللہ ﷺ سے جنگ کرنے کے لیے جمع کرنے لگا۔ رسول اللہ ﷺ کو معلوم ہوا تو آنحضرت ﷺ نے ماہ رمضان میں خفیہ طور پر تین آدمیوں کے ہمراہ عبد اللہ بن رواحہ نبی مسیح مجاہد کو روانہ کیا۔ انہوں نے اس کا حال اور اس کی غفت دریافت کر کے رسول اللہ ﷺ کو خبر دی۔ رسول اللہ ﷺ نے لوگوں کو بلا یاتیں آدمیوں نے آپ کی مذاقول کی آپ نے ان پر عبد اللہ بن رواحہ نبی مسیح کو امیر کر کے بھیجا۔ یہ لوگ اسیر کے پاس آئے اور کہا کہ ہم لوگ اس وقت تک امن میں ہیں جب تک ہم تیرے سامنے وہ بات پیش نہ کر دیں جس کے لیے ہم آئے ہیں، اس نے کہا ہاں میرے لیے بھی تم لوگوں کی طرف سے اسی طرح ہے۔ انہوں نے کہا ہاں۔

ہم لوگوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے میں تیرے پاس بھیجا ہے تو آپ کے پاس جل تاکہ آپ تجھے خیر کا عالم بنا دیں اور تیرے ساتھ احسان کریں اسے لائی پیدا ہوا اور روانہ ہو گیا ہمراہ تین یہودی بھی ہوئے جو ہر مسلمان کے ہم نشیں ہوئے۔  
اسیر بن زارم کا قتل:

جب ہم لوگ قرقہ شاہ پہنچے تو اسیر بچھتا یا عبد اللہ بن انبیاء نے جو اس سریے میں تھے بیان کیا کہ اس نے میری تکواری طرف ہاتھ بڑھایا میں بکھر گیا اپنا اونٹ کنارے لے گیا اور کہا ”اے اللہ کے وطن خلاف عہد“ اس نے دو مرتبہ ایسا ہی کیا میں اتر گیا اور قوم کو چلنے دیا یہاں تک کہ میرے لیے اسیر تھا رہ گیا میں نے اسے تکوار ماری اس کی ران اور پنڈلی کا اکثر حصہ علیحدہ ہو گیا وہ اپنے اونٹ سے گر پڑا اس کے ہاتھ میں شوٹ کی (پہاڑی درخت ہے جس سے کمان بنتی ہے) میزھی موئھ کی ایک لاخی تھی جس سے اس نے مجھے مارا اور میرے سر کو زخمی کر دیا۔ ہم لوگ اس کے ساقیوں پر پلٹ پڑے سب کو قتل کر دیا سوائے ایک شخص کے جس نے ہم کو بہت ہی تحکما دیا۔ اور وہ مسلمانوں میں سے کسی کو نہیں ملا، ہم رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے آپ سے سب بات بیان کی تو آپ نے فرمایا اللہ تعالیٰ نے تمہیں ظالموں کی قوم سے نجات دی۔

سریہ کرز بن جابر الفہری بجانب العربین:

شوال ۶ھ میں عربین کی جانب کرز بن جابر الفہری کا سریہ ہے۔

عربین کی بد عہدی:

قبیلہ عربیہ کے آٹھ آدمی رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے اور اسلام لائے انہوں نے مدینے کی آب و ہوا کو خراب پایا تو رسول اللہ ﷺ نے انہیں اپنے اونٹوں کی طرف لے جانے کا حکم دیا ذی الحجر میں مدینے سے چھ میل پرتا کے علاقہ میں عمر کے قریب چلتے تھے۔

وہ لوگ وہاں رہے یہاں تک کہ تند رست اور موئے ہو گئے صح کے وقت اونٹوں پر حملہ کیا اور ہنکا لے گئے ان کو رسول

اللہ علیہ السلام کے آزاد کردہ غلام بیمار نے جن کے ہمراہ ایک جماعت تھی پایا۔ اسی راستے ان لوگوں نے ان کا ہاتھ پاؤں کاٹ دیا۔ زبان اور آنکھوں میں کانٹے بھونک دیئے۔ یہاں تک کہ وہ مر گئے۔

### عنیین کا انعام:

یہ خبر رسول اللہ علیہ السلام کو پہنچی تو آپ نے ان کے تعاقب میں بیش نوار روانہ کیے اور کرز بن جابر الفہری کو عامل بنایا۔ یہ لوگ انہیں پا گئے گھر کے گرفتار کر لیا اور رسیبوں سے باندھ کر گھوڑوں پر ساتھ بھٹھا لیا۔ انہیں مدینے لائے۔ رسول اللہ علیہ السلام اغابہ میں تھے وہ لوگ ان کو لے کر آپ کی طرف روانہ ہوئے آپ نے اعابہ میں سیلابوں کے اجتماع کے مقام پر ملے آپ نے ان کے متعلق حکم دیا تو ان کے ہاتھ پاؤں کاٹے گئے آنکھیں نکالی گئیں پھر وہیں انہیں لٹکا دیا۔

### وجی کا نزول:

رسول اللہ علیہ السلام پر یہ آیت نازل ہوئی: ﴿إِنَّمَا جَزَاءُ الظَّالِمِينَ يَحْرِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادُهُمْ﴾ (ان لوگوں کی جزا جو اللہ و رسول پر ہے جنگ کرتے ہیں اور زمین پر شاد کرتے پھر تے ہیں یہی ہے کہ قتل کیے جائیں وغیرہ وغیرہ)۔ اس کے بعد پھر کوئی آنکھ نہیں نکالی گئی وہ اونٹیاں چدرہ تھیں جو بہت دودھ دینے والی تھیں وہ انہیں مدینے واپس لے آئے تو اس میں سے ایک اونٹی جس کا نام الحناع تھا رسول اللہ علیہ السلام کوہیں لی آپ نے دریافت فرمایا تو کہا گیا اسے ان لوگوں نے ذبح کروالا۔

## سریہ عمر و بن امیہ الضرمی

### حضور علیہ السلام کو شہید کرنے کی سازش:

ابوسفیان بن حرب نے قریش کے چند آدمیوں سے کہا کہ کیا کوئی ایسا نہیں ہے جو حرم (علیہ السلام) کو دھوکے سے قتل کر دے کیونکہ وہ بازاروں میں چلتے پھرتے ہیں اعراب میں سے ایک شخص آیا اور کہا کہ میں اپنے آپ کو سب سے زیادہ تیز سب سے زیادہ مضبوط اور اپنے دل کو سب سے زیادہ مطمئن پاتا ہوں تو اگر مجھے قوت دے دے تو میں ان کی جانب روانہ ہو جاؤں اور دھوکے سے قتل کر دوں، میرے پاس ایک خیز ہے جو گلہ کے پر کی طرح ہے جس سے میں ان پر حملہ کر دوں گا۔ پھر میں کسی تافلہ میں مل جاؤں گا اور بھاگ کر اس جماعت سے آگے بڑھ جاؤں گا کیونکہ میں راستے سے واقف ہوں اور اسے خوب جانتا ہوں۔

ابوسفیان نے کہا کہ تو ہمارا دوست ہے اسے اوٹ اور خرچ دیا اور کہا اپنے کام کو پوشیدہ رکھنا وہ رات کو روانہ ہوا، اپنی سواری پر پانچ شب چلا جسی چیز نہ کر احرہ میں ہوئی رسول اللہ علیہ السلام کو پوچھتا ہوا آیا۔ اب سے آپ تا دیئے گئے اپنی بوائزی کو باندھ کر رسول اللہ علیہ السلام کے طرف آیا آپ مسجد بنی عبد اللہ الشبل میں تھے۔

### قتل کے لئے آنے والے کی گرفتاری و قبول اسلام:

جب رسول اللہ علیہ السلام نے اسے دیکھا تو فرمایا یہ شخص بد ہمدردی کا ارادہ رکھتا ہے وہ بڑھا کر رسول اللہ علیہ السلام پر حملہ کرے

اسید بن حمیر نے اس کی تہذیب کا حصہ پکڑ کے کھینچا تو اتفاق سے خبر ملا وہ شخص گھبرا گیا اور کہا میر اخون، میر اخون، اسید نے اس کا گریبان پکڑ کے زور سے کھینچا اور جھنجوڑا۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: مجھ سے کچھ کہہ تو کون ہے؟ اس نے کہا پھر مجھے امن ہے؟ فرمایا ہاں، اس نے آپ کو اپنے کام کی خبر دی اور اس کی بھی جواب ابوسفیان نے اس کے لیے مقرر کیا تھا۔ رسول اللہ ﷺ نے اسے چھوڑ دیا اور وہ اسلام لے آیا۔  
ابوسفیان کے قتل کے لئے مہم:

رسول اللہ ﷺ نے عمر بن امیہ اور سلمہ بن اسلم کو ابوسفیان بن حرب کی طرف بھیجا اور فرمایا کہ اگر تم دونوں اس کی غفلت کا موقع پاتا تو قتل کر دینا و دونوں کے میں داخل ہوئے عمر بن امیہ رات کے وقت جا کر بیت اللہ کا طواف کرنے لگے تو انہیں معاویہ بن ابی سفیان نے دیکھا لیا اور پہچان لیا اور قریش کو خبر دے دی۔

قریش کو ان سے اندر یہ ہوا اور انہوں نے ان کی تلاشی لی وہ جاہلیت میں بھی بڑے بہادر تھے انہوں نے کہا کہ عمر کی بھلائی کے لیے نہیں آئے اہل مکہ نے ان کے لیے اتفاق اور اجتامع کر لیا عمر اور سلمہ بھاگے عمر کو عبید اللہ بن مالک بن عبید اللہ لشکر ملا تو اس کو انہوں نے قتل کر دیا ایک اور شخص کو بھی قتل کر دیا جوئی الدلیل سے تھا اس کو انہوں نے یہ شہر گاتے اور کہتے سنے۔

ولست بمسلم وما دمت حيا ولست ادين دين المسلمينما  
”میں جسب تک زندہ ہوں مسلمانوں میں زندہ ہوں گا اور نہ مسلمانوں کا دین قبول کروں گا“۔

انہیں قریش کے دو قاصد ملے جن کو انہوں نے خبر دریافت کرنے کو بھیجا تھا۔ ان میں سے ایک کو انہوں نے قتل کر دیا اور دوسرے کو گرفتار کر کے مدینے لے آئے، عمر و رسول اللہ ﷺ کو اپنا حال بتا رہے تھے اور رسول اللہ ﷺ من رہے تھے۔

### غزوہ حدیبیہ:

رسول اللہ ﷺ کا غزوہ حدیبیہ ذی القعدہ ۲۷ میں پیش آیا جب کہ آپ صفر کے لیے روانہ ہوئے تھے۔ اس اجمال کی تفصیل یہ ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے اصحاب سے عمرہ کے لیے چلنے کو فرمایا، ان لوگوں نے بہت حلدی کی اور تیار ہو گئے۔ رسول اللہ ﷺ اپنے مکان میں گئے خسل فرمایا وہ کپڑے پہننے اور اپنی سواری القصواع پر روانہ ہوئے۔

طلوع بلال ذی القعدہ اور دوشنبہ کا دن تھا میں نے پر آپ نے عبد اللہ بن ام مکتوم بن هاشم کو اپنا قائم مقام بنا�ا، ہمراہ سوائے تواروں کے جو چھڑے کے میانوں میں تھیں اور کوئی تھیسا رہ تھا۔ آپ اپنے ساتھ قربانی کے اوٹ لے گئے اور اصحاب نے بھی قربانی کے اوٹ لے نماز ظہر ذی الحکیم میں پڑھی۔ آنحضرت ﷺ نے ان اونٹوں کو منکایا جو ہمراہ لے تھے، انہیں جھول پہنائی گئی، آپ نے اور آپ کے اصحاب نے بھی ان کی داہنی جانب (کوہاں میں) زخم برائے علامت قربانی کیے ان کے گلے میں ہارڈا لے وہ سب رو یہ قبلہ تھے اور تعداد میں ستر تھے جن میں ابو جہل کا اوٹ بھی تھا جو آپ کو جنگ بدروں میں غیبت میں ملا تھا۔  
مسلمانوں کی تعداد:

آپ نے احرام باندھا اور تلبیہ کہا، عباود بن بشر کو میں مسلمان سواروں کے ہمراہ بطور مجرماً گے روانہ کیا جن میں مہاجرین

اور انصار و نوں تھے آپ کے ہمراہ رسول مسلمان تھے کہا جاتا ہے کہ چودہ سو تھے، سوا پندرہ سو کی تعداد بھی بتائی جاتی ہے آپ اپنے ہمراہ اپنی زوجہ ام سلمہ کو بھی لے گئے۔

حضور علیؑ کو روکنے کی کوشش:

مشرکین کو خبر پہنچی تو ان سب کی رائے آپ کو مسجد حرام سے رونکنے پر متفق ہو گئی انہوں نے جلدی میں لشکر جمع کیا، دوسروں کو حمن کا سردار خالد بن الولید یا بر اوبیت دیگر عکرمہ بن ابی جہل تھا، کراج الفہم تک آگے بھیجا لبر بن سفیان الخزاعی نکے میں آئے انہوں نے ان کا کلام سنا اور ان کی رائے معلوم کی وہ رسول اللہ ﷺ کے پاس واپس آئے اور آپ سے غدیر الاشطا ط میں مل جو عسفان کے پیچے تھے اور آپ کو اس کی خبر دی۔

خالد بن الولید معاپنے لشکر کے قریب آگیا۔ اس نے رسول اللہ ﷺ کے اصحاب کو دیکھا رسول اللہ ﷺ نے عباد بن بشر کو حکم دیا۔ وہ اپنے لشکر کے ہمراہ آگے ہو گئے اور اس کے مقابلہ پر کھڑے ہو گئے اپنے ساتھیوں کو صرف بست کر دیا۔

حدیبیہ میں تشریف آوری:

نماز ظہر کا وقت آگیا رسول اللہ ﷺ نے اصحاب کو نماز خوف پڑھائی جب شام ہوئی تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اسی العصل کی داہنی جانب کو اختیار کرو کیونکہ قریش کے جاؤں مرا ظہر ان اور بخجان میں ہیں آپ روانہ ہوئے اور حدیبیہ کے قریب پنج جو حرم کے کھازے کے سے نو میل ہے۔

سواری کے دونوں اگلے پاؤں ایک پیہاڑی راستے سے جس نے وہ آپ کو اتار رہی تھی قوم قریش کے مقام قضاۓ حاجت میں جا پڑے تو اس نے اپنے سینہ پیک دیا۔ مسلمانوں نے کہا ”صل حل“، اس لگن سے وہ اسے جھڑک رہے تھے مگر اس نے اٹھنے سے انکار کیا لوگوں نے کہا القصوا درک گئی نبی ﷺ نے فرمایا اس نے چنانہیں چھوڑا البتہ اسے اسی نے روک لیا جس نے (اصحاب فیل کے) ہاتھی کو روک دیا تھا، آگاہ رہو کہ بخدا اگر آج وہ لوگ مجھے سے کسی ایسی چیز کی درخواست کریں گے جس میں حرمت اللہ کی تنظیم ہوگی تو میں وہ چیز انہیں ضرور دوں گا۔

آنحضرت ﷺ نے قصواء کو جھڑکا تو وہ کھڑی ہو گئی پھر اس طرح پھرے کہ واپسی اسی طرف ہوئی جہاں سے مکے کی طرف جانا شروع کیا تھا اور لوگوں کو حدیبیہ کے چشتوں میں سے کسی ایسے چشمے پر اتارا جس میں پانی تقریباً کچھ نہ تھا۔ آنحضرت ﷺ نے اپنے ترکش میں سے ایک تیر کالا حکم دیا کہ اسی گز حصے میں گاڑ دیا جائے۔ شیریں پانی ابلنے لگا لوگوں نے کنوئیں کی میندھ پر بیٹھ کر اپنے برتن بھر لیے حدیبیہ میں کئی مرتبہ رسول اللہ ﷺ پر باش ہوئی اور بار بار پانی آیا کیا۔

بدیل بن ورقا کی حضور علیؑ سے ملاقات:

رسول اللہ ﷺ کے پاس بدیل بن ورقا اور خزادہ کے چند سوار آئے انہوں نے آپ کو مسلام کیا اور عرض کی کہ ہم لوگ آپ کے پاس آپ کی قوم کی طرف سے آئے ہیں، کعب بن لوی اور عامر بن لوی نے مختلف جماعت کے لشکروں سے اور اپنے فرمان برداروں سے آپ کے مقابلہ کے لیے روانہ ہونے کی خواہش کی ہے ان کے ہمراہ اوتھے پیچے والے جاؤز عورتی اور بچے

ہیں انہوں نے یہ قسم کھائی ہے کہ اس وقت تک آپؐ کے اور بیت اللہ کے درمیان راستہ کھولیں گے جب تک ان کے بڑے لوگ بلاک نہ ہو جائیں گے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ ہم کسی شخص کی خوزیری کے لیے نہیں آئے ہم تو صرف اس لیے آئے ہیں کہ اس بیت (بیت اللہ) کا طواف کریں۔ جو ہمیں روکے گا ہم اس سے لڑیں گے۔ عروہ بن مسعود اشتفی کی حضور ﷺ سے ملاقات۔

بدیل واپس ہوا اس نے قریش کو اس کی خبر دی انہوں نے عروہ بن مسعود اشتفی کو بھیجا، اس سے بھی رسول اللہ ﷺ نے اسی قسم کی گفتگو کی جیسی بدیل سے کی تھی وہ بھی واپس ہوا اور قریش کو آنحضرت ﷺ کے جواب سے آگاہ کیا۔

قریش نے کہا کہ اس سال ہم آپؐ کو بیت اللہ سے واپس کریں گے آپؐ سال آئندہ آئیں اور مکے میں داخل ہو کر بیت اللہ کا طواف کریں، آپؐ کے پاس مکر زین حفص بن الاخیف آیا، آپؐ نے اس سے بھی اسی قسم کی گفتگو فرمائی جیسی کہ اس کے دونوں ساتھیوں نے کی تھی وہ بھی قریش کے پاس واپس آگیا اور انہیں خبر دی۔

### قریش کو الحلیس بن علقہ کا انتباہ:

انہوں نے الحلیس بن علقہ کو بھیجا جو اس روز مختلف جماعتوں کے لشکروں کا سردار تھا اور عبادت کیا کرتا تھا، جب اس نے ہدی (قربانی کے جانور) کو دیکھا کہ اس پر ہار ہیں جنہوں نے بہت زمانے تک رکے رہنے کی وجہ سے اس کے بالوں کو کھالیا ہے تو جو پچھے اس نے دیکھا اسے بڑی بات سمجھ کر لوٹا اور رسول اللہ ﷺ کے پاس نہیں آیا، اس نے قریش سے کہا کہ واللہ تمہیں آپؐ کے اور جس کام کے لیے آپؐ آئے ہیں اس کے درمیان راستہ ضرور ضرور کھولنا پڑے گا ورنہ میں لشکروں کو منتشر کر دوں گا۔ انہوں نے کہا ہمیں اتنی مہلت دیے کہ ہم اپنے لیے کسی ایسے شخص کو اختیار کر لیں جس سے ہم راضی ہوں۔

حضرت خراش بن امیہ رضی اللہ عنہ بھی شیعہ سفیر نبوی ﷺ:

سب سے پہلے شخص جنہیں رسول اللہ ﷺ نے قریش کی جانب بھیجا خراش بن امیہ الکعبی ہیں تاکہ وہ ان لوگوں کو آپؐ کی تشریف آوری کی غرض سے اطلاع دیں ان کو لوگوں نے روک لیا اور قتل کا ارادہ کیا مگر ان کی قوم کے جو لوگ وہاں تھے انہوں نے ان کو بچالیا۔

### قریش سے مذاکرات کے لئے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی روائی:

بچھرا آپؐ نے عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ کو روادہ کیا، ان سے فرمایا کہ تم قریش کے پاس جاؤ انہیں یہ اطلاع دو کہ ہم کسی خوزیری کے لیے نہیں آئے ہم تو صرف اس بیت اللہ کی زیارت کے لیے، اس کی حرمت کی تظمیم کے لیے آئے ہیں ہمارے ہمراہ ہدی (قربانی کا جانور) بھی ہے جسے ہم ذبح کریں گے اور واپس ہوں گے۔

وہ ان کے پاس آئے اور انہیں خبر دی تو انہوں نے کہا یہ بھی نہ ہو گا اور نہ وہ اس سال ہمارے شہر میں داخل ہونے پائیں گے۔

### بیعت رضوان:

رسول اللہ ﷺ کو معلوم ہوا کہ عثمان رضی اللہ عنہ قتل کر دیے گئے یہی وہ امر تھا جس سے رسول اللہ ﷺ نے مسلمانوں کو

”بیعت رضوان“ کی دعوت دی آپ نے ان سے درخت کے نیچے بیعت لی۔ عثمان بن عفون کے لیے بھی بیعت لی آپ نے اپنا بایاں ہاتھ داہنے ہاتھ پر عثمان بن عفون کے لیے نار اور فرمایا کہ وہ اللہ کی حاجت اور اس کے رسول کی حاجت میں گئے۔

رسول اللہ ﷺ اور قریش کے درمیان قاصد آنے جانے لگے سب نے آشتی صلح پر اتفاق کیا قریش نے سہیل بن عمرو کو اپنے چند آدمیوں کے سراہ بھجا اس نے آپ سے اس پر صلح کی اور انہوں نے آپ سے صلح نامہ لکھ لیا۔

### صلح نامہ حدیثیہ:

یہ وہ (صلح نامہ) ہے جس پر محمد بن عبد اللہ اور سہیل بن عمرو نے صلح کی دونوں نے دس سال تک ہتھیار کھو دینے کا عہد کیا یہ لوگ اس سے رہیں اور ایک دوسرے سے تعریض کریں۔ اس طور پر کہ خیسہ چوری ہوئے خیانت ہو یہ معاملہ ہے ہمارے درمیان (بندش ق遁 کے لحاظ سے) ایک بند صندوق کا حکم رکھتا ہے ہمارے درمیان شش ایک صندوق کے ہے جو چاہے کہ محمد کی ذمہ داری میں داخل ہو تو وہ ایسا کر سکے گا اور جو شخص یہ پسند کرے کہ قریش کے عہد میں داخل ہو وہ بھی ایسا کر سکے گا ان میں سے جو شخص بغیر اپنے ولی کی اجازت کے بعد کے پاس آئے گا تو وہ اس کو اس کے ولی کے پاس واپس کر دیں گے اصحاب محمد سے جو قریش کے پاس آئے گا وہ اسے والبیں کریں گے اس سال محمد اپنے اصحاب کو ہمارے پاس سے واپس لے جائیں گے اور سال آئندہ وہ ہمارے پاس مج اپنے اصحاب کے اس طرح آ کر کے میں تین دن قیام کریں گے کہ ہمارے یہاں سوائے ان ہتھیاروں کے کوئی ہتھیار لے کر داخل نہ ہوں گے جو مسافر کے ہتھیار ہوتے ہیں اور وہ گواریں ہیں جو چڑیے کے میان میں ہوتی ہیں۔ ابو بکر بن ابی قافلہ اور عمر بن الخطاب اور عبد الرحمن بن عوف اور سعد بن ابی وقاص اور عثیان بن عفان اور ابو عبیدہ بن الجراح اور محمد بن مسلمہ اور حمیط بن عبد العزیز اور تکریز بن حفص بن الاحیفؑ اس کے گواہ ہوئے۔

### حضرت ابو جندل کی واپسی کا واقعہ:

اس عہد نامہ کا عنوان علیؑ نے لکھا تھا یہ رسول اللہ ﷺ کے پاس رہا اس کی نقل سہل بن عموہ کے پاس رہی، ابو جندل بن سہیل بن عمرو کے سے رسول اللہ ﷺ کے پاس آیا وہ مقید تھا اور مشکل سے چلتا تھا سہیل نے کہا کہ یہ پہلا شخص ہے جس کے متعلق میں آپ سے صلح کی بنا پر مطالبة کر دیں گا، رسول اللہ ﷺ نے اسے واپس کر دیا اور فرمایا اسے ابو جندل ہمارے اور اس قوم کے درمیان صلح مکمل ہو گئی اس لیے تم صبر کرو یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ تمہارے لیے کشاںش کی سہیل پیدا کر دے۔

خزانہ اٹھ کھڑے ہوئے اور کہا کہ ہم محمد کے عہد میں داخل ہوتے ہیں۔ بنو کبر بن عفون اٹھ کھڑے ہوئے ہم قریش کے ساتھ انہیں کے عہد میں داخل ہوتے ہیں۔

### فتح میمن کی خوشخبری:

جب لکھنے سے فارغ ہوئے تو سہیل اور اس کے ساتھ چلے گئے۔ رسول اللہ ﷺ نے قربانیؓ کی آپ کا سرخراش بن امیہ الکعی نے موذناً اصحاب نے بھی قربانی کی اور ان میں سے اکثر کا سر موذناً گیا، اور دوسروں کے بال کتر وائے گئے رسول اللہ ﷺ نے تم مرتजہ فرمایا کہ ”اللہ من داد نے والے لوگوں پر حم کرنے“، کہا گیا یا رسول اللہ ﷺ اور یاں کتر وانے والوں پر“

تو آپ نے فرمایا ”بال کتروانے والوں پر بھی“، رسول اللہ ﷺ اس روز سے زائد حدیبیہ میں مقیم رہے، یہ بھی کہا جاتا ہے کہ میں روز رہے پھر واپس ہوئے جب آپ صحن میں تھے تو آپ پر ”انا فتحنا لك فصحا مبينا“ نازل کی گئی۔ جبریل ﷺ نے کہا یا رسول اللہ آپ کو مبارک ہوا اور مسلمانوں نے بھی آپ کو مبارکبادی۔  
براء سے مروی ہے کہ ہم لوگ حدیبیہ کے دن چودہ سو تھے۔

رسول اللہ ﷺ کے صحابی عبد اللہ بن ابی اوی سے مروی ہے کہ جو یعنی الرضوان میں موجود تھے کہ ہم لوگ اس روز تیرہ سو تھے اور اس روز الہم کی تعداد مہاجرین کا آٹھواں حصہ تھی۔

#### شرکائے بیعت الرضوان کی تعداد:

سالم بن ابی الجعد سے مروی ہے کہ انہوں نے جابر بن عبد اللہ سے دریافت کیا کہ درخت کی بیعت کے دن آپ لوگ کتنے تھے انہوں نے کہا کہ ہم لوگ پندرہ سو تھے لوگوں کو پیاس لاحق ہوئی تو رسول اللہ ﷺ کے پاس ایک چھوٹے سے برتن میں پانی لایا گیا۔ آپ نے اس میں اپنا ہاتھ ڈال دیا پانی آپ کی انگلیوں سے اس طرح نکلنے کا جیسے وہ جستے ہیں ہم نے پیا اور وہ ہمیں کافی ہو گیا راوی نے پوچھا آپ لوگ کتنے تھے انہوں نے کہا اگر ہم لوگ ایک لاکھ بھی ہوتے تو وہ ضرور نہیں کافی ہو جاتا ہم لوگ پندرہ سو تھے۔

ایساں میں ستر کے والد سے مروی ہے کہ ہم رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ حدیبیہ میں آئے، ہم لوگ چودہ سو تھے حدیبیہ کے حوض پر پچاس بکریاں تھیں جو اس سے سیراب ہوتی تھیں، رسول اللہ ﷺ حوض پر بیٹھ گئے پھر یا تو آپ نے دعا فرمائی اور یا العاب وہن ذالا پانی المثلثہ کا ہم لوگ سیراب ہو گئے اور سب نے پانی لے لیا۔

#### شجرۃ الرضوان:

طارق سے مروی ہے کہ میں حج کے لیے روانہ ہوا تو ایک قوم پر گزر جو نماز پڑھ رہی تھی میں نے کہا یہ مسجد کیسی ہے انہوں نے کہا کہ یہ وہ درخت ہے جہاں نبی ﷺ نے بید الرضوان لی تھی میں سعید بن المسیب ﷺ کے پاس آیا اور انہیں خبر دی، انہوں نے کہا کہ میرے والد نے مجھ سے بیان کیا کہ وہ بھی ان لوگوں میں تھے جنہوں نے درخت کے نیچے رسول اللہ ﷺ سے بیعت کی تھی انہوں نے کہا کہ ہم سال آئندہ نکلے تو اسے بھول گئے پھر بھی ہم اس پر قادر نہ ہو سکے سعید نے کہا کہ اگر اصحاب محمدؐ سے نہیں جانتے تھے اور تمہیں نے اسے جان لیا تو تم زیادہ جانے والے ہوئے۔

طارق بن عبد الرحمن سے مروی ہے کہ میں سعید بن المسیب ﷺ کے پاس تھا، لوگوں نے درخت کا تذکرہ کیا تو وہ نہیں پھر کہا کہ میرے والد نے مجھ سے بیان کیا کہ وہ اس سال ان کے ہمراہ تھے اور وہ اس (درخت) کے پاس حاضر ہوئے تھے مگر سب لوگ دوسرے ہی سال اسے بھول گئے۔

عبد اللہ بن منفلو سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ درخت کے نیچے لوگوں سے بیعت لے رہے تھے، میرے والد آپؐ کے سر سے اس کی شاخیں اٹھائے ہوئے تھے۔

عقل بن یسار سے مروی ہے کہ الحدیبیہ کے سال میں رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ تھا آپؐ لوگوں کو بیعت کرائے تھے میں درخت کی شاخوں میں سے ایک شاخ رسول اللہ ﷺ کے سر سے اٹھائے ہوئے تھا۔ آپؐ نے ان سے اس امر کی بیعت لی کہ وہ فرار نہ ہوں گے ان سے موت پر بیعت نہیں لی، ہم نے معقل سے پوچھا کہ اس روز قتله لوگ تھے تو انہوں نے کہا پندرہ سو۔

عقل بن یسار سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کے سال درخت کے نیچے لوگوں سے بیعت لے رہے تھے میں اپنے ہاتھ سے درخت کی شاخوں میں سے ایک شاخ آپؐ کے سر سے اٹھائے ہوئے تھا آپؐ نے اس روز اس امر کی بیعت لی کہ فرار نہ ہوں گے زادی نے پوچھا کہ آپؐ کتنے لوگ تھے تو انہوں نے کہا ایک ہزار چار سو۔

نافع سے مروی ہے کہ لوگ اس درخت کے پاس آیا کرتے تھے جس کا نام شجرۃ الرضوان ہے اس کے پاس نماز پڑھتے تھے، پھر عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ کو پیش کیا تو انہوں نے اس بارے میں انہیں ڈانٹا اور حکم دیا تو وہ کاٹ ڈالا گیا۔

عامر سے مروی ہے کہ سب سے پہلے جس شخص نے نبی ﷺ سے بیعت رضوان کی وہ ابو سنان الاسدی تھے۔ محمد بن سعد (مؤلف کتاب ہدا) کہتے ہیں کہ میں نے اس حدیث کو محمد بن عمر سے بیان کیا تو انہوں نے کہا یہ ایمان ہے ابو سنان الاسدی حدیبیہ کے قبل بی قریظہ کے حصاء میں شہید ہو گئے جنہوں نے حدیبیہ کے دن بیعت کی وہ سنان بن سنان الاسدی تھے۔

وہب بن مدبه سے مروی ہے کہ میں نے جابر بن عبد اللہ سے پوچھا کہ ”مسلمان یوم حدیبیہ میں کتنے تھے“ انہوں نے کہا ہم چودہ سو تھے، ہم نے آپؐ سے درخت کے نیچے جو خاروا اور بلند ریگتائی (بیول کا) درخت تھا بیعت کی اپنے ہاتھ سے اسے پکڑے ہوئے تھے سوائے جد بن قیس کے جواب پنے اونٹ کی بغل کے نیچے چھپ گیا تھا، میں نے ان سے پوچھا کہ انہوں نے کیونکر آپؐ سے بیعت کی تو انہوں نے کہا ہم نے آپؐ سے اس امر پر بیعت کی کہ ہم فرار نہ کریں گے، ہم نے آپؐ سے موت پر بیعت نہیں کی میں نے ان سے دریافت کیا کہ نبی ﷺ نے ذی الحجه میں بیعت لی تو انہوں نے کہا کہ نہیں، وہاں نماز پڑھی اور سوائے درخت حدیبیہ کے اور کسی درخت کے پاس بیعت نہیں لی، نبی ﷺ نے حدیبیہ کے حوض پر دعا فرمائی۔ سب نے ستر اونٹ کی قربانی کی جو ہر سات آدمی میں ایک اونٹ تھا۔

جابر نے کہا کہ مجھے ام بشر نے خبر دی کہ انہوں نے آپؐ کو خصہ ہوتا کے پاس کہتے تھا کہ ان شاء اللہ درخت والے لوگ جنہوں نے اس کے نیچے بیعت کی ہے آگ میں داخل نہ ہوں گے خصہ ہوتا نے کہا کہ کیوں نہیں یا رسول اللہ ﷺ آپؐ نے انہیں جھڑ کا تو خصہ ہوتا نے کہا ”وَإِنْكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكُمْ حَمَاماً مَقْصِيَاً“ (تم میں سے کوئی ایسا نہیں جو اس آگ میں داخل نہ ہو یہ آپؐ کے پروردگار پر ایسا واجب ہے جو پورا کیا جائے گا) نبی ﷺ نے فرمایا اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے۔ ثم نَحْنُ الَّذِينَ اتَقْوَ وَ نَدْرَ الظَّلَمِينَ فِيهَا جُنُياً (پھر ہم ان لوگوں کو نجات دیں گے جنہوں نے تقویٰ اختیار کیا اور ظالموں کو اس میں بچوں کے بل جھوڑ دیں گے)۔

صلح حدیبیہ کی شرائط:

براء بن عازب رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے یوم حدیبیہ میں مشرکین سے تین چیزوں پر صلح کی۔ (۱) مشرکین،

میں سے جو کوئی آپ کے پاس آئے گا وہ ان کے پاس واپس کیا جائے گا۔ (۲) مسلمانوں میں سے جو ان کے پاس آئے وہ اسے واپس نہیں کریں گے (۳) آپ کے میں سال آئندہ داخل ہوں گے اور تین دن قیام کریں گے سوائے ضروری ہتھیاروں کے جیسے تکوار اور مکان اور اسی کے مثل دوسرے ہتھیار نہ لائیں گے ابو جندل آیا جو اپنی بیڑیوں میں مقید تھا آپ نے اسے ان کے پاس روانہ کر دیا۔

عکرمہ سے مردی ہے کہ جب نبی ﷺ نے وہ صلح نامہ لکھا جو آپ کے اور اہل مکہ کے درمیان یوم حدیبیہ میں ہوا تھا تو آپ نے فرمایا، بسم اللہ الرحمن الرحيم لکھوں لوگوں نے کہا اللہ کو تو ہم پہچانتے ہیں مگر الرحمن الرحيم کو ہم نہیں جانتے، انہوں نے باسک اللہ، لکھا رسول اللہ ﷺ نے صلح نامے کے نیچے لکھا کہ ہمارے حقوق بھی تم پر دیے ہیں چیز کہ تمہارے حقوق ہم پر ہیں۔

حضرت عمر بن الخطاب کی غیرت ایمانی:

ابن عباس سے مردی ہے کہ عمر بن الخطاب ﷺ نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے اہل مکہ سے ایسی صلح کی اور وہ شیخ نہیں عطا کی کہ اگر نبی اللہ مجھ پر کسی کو امیر بنادیتے اور وہ وہی گرتا جو نبی اللہ نے کیا تو میں اس کی زہادت کرتا ہوں اس کی زہادت کرتا ہوں اسے مسلمانوں کو ملے گا تو وہ اسے واپس کر دیں گے۔

ہتھیار لانے پر پابندی:

براء بن عازب سے مردی ہے کہ حدیبیہ میں اہل مکہ نے رسول اللہ ﷺ پر یہ شرط لگائی کہ آپ کے اصحاب میں سے کوئی نکے کے اندر سوائے ان ہتھیاروں کے نہ لائے گا جو چڑے کے میان میں ہوتے ہیں۔ براء بن عازب سے مردی ہے کہ حدیبیہ کے سال مشرکین نے رسول اللہ ﷺ پر یہ شرط لگائی کہ آپ کوئی ہتھیار نہ لائیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا سوائے ضروری ہتھیاروں کے۔ راوی نے کہا کہ وہ میان ہے جس میں تکوار ہوتی ہے اور مکان وحی کا نزول:

قادة سے مردی ہے کہ جب سفر حدیبیہ ہوا تو مشرکین نے رسول اللہ ﷺ اور آپ کے اصحاب کو بیت اللہ سے روکا۔ مشرکین نے اس روز اس فیصلہ پر صلح کی کہ مسلمانوں کو یہ حق ہے کہ وہ آئندہ سال اسی ماہ میں عمرہ کریں جس میں انہوں نے (شرکین نے) ان کو روکا ہے اللہ تعالیٰ نے بجائے اس ماہ کے جس میں وہ روکے گئے اسی کو شہر حرام بنا دیا جس میں وہ عمرہ کریں، اس کا کلام یہ ہے۔ الشہر الحرام بالشہر الحرام والحرمات قصاص (ماہ محترم کے احترام ماہ محترم کے احترام کے عوض میں ہے اور احترام میں اولہ بدله ہے) اگر کوئی تم سے ماہ محترم میں جنگ کرے تو تم بھی اس سے جنگ کرو کیونکہ جب اس نے ماہ محترم کا خیال نہ کیا تو تم پر بھی اس کا خیال کرنا ضروری نہیں رہا۔

عبداللہ بن عبد اللہ بن عقبہ بن مسعود سے مردی ہے کہ ابوسفیان بن حرث نے کہا کہ جب حدیبیہ کے سال رسول اللہ ﷺ کے آئے تو ان کے اوپر رسول اللہ ﷺ کے درمیان عذر ہوا کہ آپ ہمارے یہاں ہتھیار لے کے نہ آئیں گے نہ کے میں

تین رات سے زائد قیام کریں گے جو شخص ہم سے تمہارے پاس جائے گا اسے تم ہمارے پاس واپس کر دے گے اور جو تم میں سے ہمارے پاس آئے گا اسے ہم تمہارے پاس واپس نہ کریں گے۔

### اوٹوں کی قربانی:

جابر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے حدیبیہ کے سال ستر اوٹ کی قربانی کی سات آدی کی طرف سے ایک اوٹ۔

محمد بن عبدی نے اپنی حدیث میں اتنا اداضا ذکر کیا کہ اس روز ہم لوگ چودہ سو تھے اور قربانی نہ کرنے والے قربانی کرنے والوں سے زائد تھے۔

سلمه بن الاؤکونع رض سے مروی ہے کہ ہم لوگ غزوہ حدیبیہ میں رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ روانہ ہوئے ہم نے سوا اوٹوں کی قربانی کی ہم لوگ ایک ہزار سے زائد تھے ہمارے ساتھ ساتھ ہتھیار پیداہ اور سوار تھے آپ کے اوٹوں میں ابی جہل کا اوٹ بھی تھا آپ حدیبیہ میں اترے قریش نے اس بات پر صلح کی کہ اس قربانی کا مقام وہی ہے جہاں ہم نے آپ کو روکا۔

جابر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ حدیبیہ کے سال رسول اللہ ﷺ نے ایک اوٹ کی سات آدیوں کی طرف سے اور ایک گائے کی بھی سات آدیوں کی طرف سے قربانی کی۔ جابر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کے اصحاب نے حدیبیہ کے ایک اوٹ سات سات کی قربانی کی ایک اوٹ سات سات کی طرف سے۔ جابر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ ہم نے حدیبیہ کے روز رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ ستر اوٹ سات کی طرف سے ہم سے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ تمہاری ایک جماعت ایک قربانی میں شریک ہو جائے۔

انس بن مالک سے مروی ہے کہ مسلمانوں نے حدیبیہ کے دن ستر اوٹ کی قربانی کی ہر سات آدیوں کی طرف سے ایک اوٹ۔

### خلق کروانے والوں کے لیے دعا:

قادہ سے مروی ہے کہ ہم سے بیان کیا گیا کہ نبی ﷺ حدیبیہ کے روز روانہ ہوئے تو آپ نے اپنے اصحاب میں سے چند آدیوں کو دیکھا کہ انہوں نے بال کڑوانے پیں، فرمایا اللہ سرمنڈا نے والوں کی مغفرت کرے لوگوں نے کہا یا رسول اللہ بال کڑوانے والوں کی؟ آپ نے یہی تین مرتبہ فرمایا، انہوں نے آپ کو برابری جواب دیا، پھر آپ نے چوتھی مرتبہ فرمایا، "اور بال کڑوانے والوں کی؟"۔

ابوسعید الخدري رض سے مروی ہے کہ حدیبیہ کے سال رسول اللہ ﷺ نے سوائے عثمان بن عفان اور ابوقادہ الانصاری رض کے اپنے اصحاب کو دیکھا کہ انہوں نے سرمنڈا یا ہے تو رسول اللہ ﷺ نے سرمنڈا نے والوں کے لیے تین مرتبہ دعا کی اور کڑوانے والوں کے لیے ایک مرتبہ۔

مالک بن ربيعة سے مروی ہے کہ میں نے نبی ﷺ کو کہتے سنا کہ "اے اللہ سرمنڈا نے والوں کی مغفرت فرمائی، تو ایک

شخص نے کہا اور بال کمزورانے والوں کی؟، تو آپ نے تیسری یا چوتھی مرتبہ فرمایا "اور بال کمزورانے والوں کی" میں بھی اس روز سرمنڈائے ہوئے تھا۔ مجھے جو سرت اس سے ہوئی وہ اونٹ کے گوشت سے اور نہ بڑی قدر سے ہوئی۔

مجمع بن یعقوب نے اپنے والد سے روایت کی کہ جب رسول اللہ ﷺ اور آپ کے اصحاب روانہ ہوئے حدیبیہ میں سرمنڈایا اور قربانی کی تو اللہ تعالیٰ نے ایک تیز ہوا بھی جوان کے بالوں کو اڑائے گی اس نے انہیں حرم میں ڈال دیا۔

مجاہد سے مروی ہے کہ "انا فتحنا لك فتحا مبيناً" حدیبیہ کے سال نازل ہوئی۔

### آیات فتح کا نزول:

مجاہد سے مروی ہے کہ "انا فتحنا لك فتحا مبيناً" (هم نے آپ کو اے محمد کھلی ہوئی فتح دی) "انا قضينا لك قضاء مبيناً" (هم نے آپ کے لیے کھلا ہوا فیصلہ کر دیا) نازل ہوئی تو رسول اللہ ﷺ نے حدیبیہ میں قربانی کی اور سرمنڈایا۔ قادہ سے مروی ہے کہ میں نے انس بن مالک کو کہتے سنا کہ یہ آیت جب نبی ﷺ حدیبیہ سے لوٹے تو نازل ہوئی۔ "انا فتحنا لك فتحنا مبيناً یغفرلک اللہ ما تقدم من ذنبك وما تأخر" (هم نے آپ کو کھلی ہوئی فتح دی تاکہ اللہ تعالیٰ آپ کی اگلی بھی اندریں معاف کر دے)۔

شعاعی سے مروی ہے کہ بحیرت حدیبیہ کے درمیان فتح مکہ تک تھی حدیبیہ بھی فتح تھی ہے۔

مجمع بن جاریہ سے مروی ہے کہ میں رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ حدیبیہ میں حاضر ہوا۔ جب ہم لوگ دہاں سے واپس ہوئے تو دیکھا کہ لوگ انہوں کو بھگا رہے ہیں، بعض لوگوں نے بعض سے کہا کہ انہیں کیا ہوا ہے (جو بھاگ رہے ہیں) لوگوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ پر وحی نازل ہوئی ہے اس پر وہ بھی لوگوں کے ہمراہ بھاگنے لگے یہاں تک کہ ہم نے رسول اللہ ﷺ کو کراع الغمیم کے پاس کھڑا ہوا پایا جب آپ کے پاس وہ چند نفسوں میں ہو گئے۔ جنمیں آپ چانچے تھے تو آپ نے انہیں پڑھ کر سنایا۔ "انا فتحنا لك فتحا مبيناً" اصحاب میں سے ایک شخص نے کہا کہ یا رسول اللہ ﷺ کیا یہ فتح ہے؟ آپ نے فرمایا، ہاں قسم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے بے شک یہ فتح ہے۔ پھر خیر حدیبیہ پر اخخارہ حصوں میں تقسیم کیا گیا، لیکن پندرہ سو تھا جن میں تین سو سوار تھے ہر سوار کے دو حصے تھے۔ براء نے کہا کہ جس کو لوگ فتح مکہ کہتے ہیں ہم تو وہ یوم حدیبیہ بعد الرضوان کو کہتے ہیں، کیونکہ سبکی باعث فتح مکہ ہے۔

نافع سے مروی ہے کہ اس کے چند سال بعد رسول اللہ ﷺ کے اصحاب کی ایک جماعت روانہ ہوئی تو ان میں سے کسی نے بھی اس درخت کو نہ پہچانا اس میں انہیوں نے اختلاف کیا، ابن عمر رضی اللہ عنہ نے کہا وہ درخت اللہ کی رحمت تھا۔

ابوالیح اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ حدیبیہ کے دن ہم لوگوں پر اتنی تھوڑی بارش ہوئی جس سے ہمارے جوتوں کے تلے بھی ترنے ہوئے رسول اللہ ﷺ کے منادی نے یہ نادی کہا پس کجا دوں میں نماز پڑھو۔

## غزوہ خیر

تیاری کا حکم:

جہادی الادلی کے چھ میں غزوہ خیر ہوا خبر مدینے سے آٹھ برس (۹۶ میل) ہے رسول اللہ ﷺ نے اپنے اصحاب کو غزوہ خیر کے لیے تیار ہونے کا حکم دیا، آپؐ ان کو جمع کرنے لگے جو آپؐ کے پاس تھے اور جہاد کرتے تھے آپؐ نے فرمایا کہ ہمارے ہمراہ ہوائے اس کے کوئی نہ جائے ہے جہاد کا شوق ہو۔

مدینہ میں قائم مقام:

یہود جو جدید ہے میں باقی رہ گئے تھے ان پر بہت شاق ہوا۔ اور وہ چلے گئے آپؐ نے مدینے پر سباع بن عرفظ الفقاری کو اپنا قائم مقام بنایا آپؐ ہمراہ اپنی زوجہ ام سلمہ کو لے گئے جب خیر کے قرب پہنچے تو رات کو دشمنوں نے جنپش نہ کی اور شہزادے ان کے مرغ نے بالگ دی، یہاں تک کہ آفتاب طلوع ہو گیا، ان کی صبح اس حالت میں ہوئی کہ دل پر شان خاطر پر اگنہ انہوں نے اپنے قلعے کھول دیے اور اپنے کام پر روانہ ہوئے ان کے ہمراہ چھاؤڑے صراحیاں اور لوکیاں تھیں جب انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا تو کہا ”محمد اور تمیں“ تمیں سے ان کی مراد لکھتی تھی وہ پشت پھیر کر اپنے قلعوں کی طرف بھاگے رسول اللہ ﷺ فرمائے تھے ”اللہ اکبر، خیر برباد ہو گیا جب ہم کسی قوم کے میدان میں اترتے ہیں تو ان لوگوں کی صبح خراب ہوتی ہے جنہیں ذرایا جاتا ہے۔

اسلامی علم بردار:

رسول اللہ ﷺ نے لوگوں کو نصیحت کی اور ان میں (رأیہ) بڑے جھنڈے تقسیم کیے ہوائے جنگ خیر کے اور کبھی بڑے نہیں تھے صرف (لواء) چھوٹے جھنڈے ہوتے تھے، نبی ﷺ کا جھنڈا اور (رأیہ) سیاہ تماجوں عاشر جنپش نہ کی پادر کا تھا اس کا نام ”العکاب“ تھا آپ کا (لواء) جھنڈا سفید تھا۔ جو علی بن ابی طالب (رض) کو دیا، ایک (رأیہ) بڑا جھنڈا احباب بن المنذر کو دیا، ایک رأیہ سعد بن عبادہ کو دیا، مسلمانوں کا شعار (شان جنگ جس سے یہ معلوم ہو جائے کہ یہ اسلامی فوج کا فرد ہے) ”یا منصورُ امت“ تھا۔

معز کے آرائی کا آغاز:

رسول اللہ ﷺ نے مشرکین سے اور انہوں نے آپؐ سے شدید جنگ کی آپؐ کے اصحاب میں سے چند شہید ہوئے دشمنوں کی بہت بڑی جماعت ترقی ہوئی آپؐ نے خبر کے قلعوں کو ایک ایک کر کے فتح کیا وہ ساز و سامان والے متعدد قلعے تھے جن میں سے ایک العطا تھا ایک قلعہ الصعب بن معاذ ایک قلعہ ”ناعم“ ایک قلعہ ”الزیبر“ تھا ایک حصہ اور تھا جس میں قلعے تھے ان میں سے ایک قلعہ ”ابی“ ایک قلعہ ”الزار“ تھا، اس کے علاوہ لشکروں کے قلعے القوس، الطیع اور سلام تھے یہاں ابو الحسنی کے بیٹوں کے قلعے تھے۔

آپ ﷺ نے ابو الحقیق کے خاندان کا وہ خزانہ لے لیا جو اونٹ کی کھال میں تھا انہوں نے اس کو دیران مقام میں پوشیدہ کر دیا تھا مگر اللہ نے اپنے رسول ﷺ کو اس کا راستہ بتا دیا اور آپؐ نے اسے نکال لیا تراویے بیہودی مارے گئے جن میں الحارث ابو نسب، مرجب، اسیر، یاسر اور عامر کنانہ بن ابی الحقیق اور اس کا بھائی بھی تھا ہم نے ان لوگوں کا ذکر اور نام ان کی سرداری کی وجہ سے لیا۔

### شہداءٰ نے خبر:

خبر میں بھی ﷺ کے اصحاب میں سے ربیعہ بن احتم، شفیع بن عمرو، بن سمیط، رفاعة بن مسروج، عبد اللہ امیہ بن وہب جو نبی اسد بن عبد العزیز کے حیلہ تھے، محمود بن مسلم، ابو فیاض، بن نعمان جواہل بدر میں سے تھے، حارث بن حاطب جواہل بدر میں سے تھے، عدی بن مردہ، بن سراقة، اوس بن حبیب، ایف بن والل، مسعود بن سعد، بن مسلم قیس، بشیر بن البراء، بن معروف، جوزہر میں بکری سے مرنے، قصیل بن نعمان، عاص بن الاؤکوں جنہوں نے اپنے آپ کو ہلاک کر لیا وہ اور محمود بن مسلم خیر کے الرجع کے ایک ہی غار میں دُن کیے گئے، عمارہ بن عقبہ، بن عباد، بن طیل، یسار جو جنی غلام تھے اور قبیلہ الرجع کے ایک شخص تھا، یہ سب پندرہ آدمی ہوئے (جو میدان جنگ میں شہید ہوئے) دو آدمی بشیر بن البراء، بن معروف، جوزہر میں بکری کے گوشت سے اور عامر بن الاؤکوں اپنے ہی خبر سے ہلاک ہوئے اس طرح کل سترہ آدمی ہوئے۔

### زینب بنت الحارث یہودیہ کا قتل:

ای غزوہ میں زینب بنت الحارث زوجہ سلام بن مظکم نے اس طور پر رسول اللہ ﷺ کو زہر دیا کہ آپؐ کو اس نے ایک زہر میں بکری بہریہ دی اسے آپؐ اور آپؐ کے اصحاب میں سے چند نے کھایا جن میں بشیر بن البراء، بن معروف، بھی تھوڑہ اس سے مر گئے کہا جاتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اس عورت کو قتل کر دیا، یعنی ہمارے نزدیک ثابت ہے۔  
مال غنیمت کی تقسیم:

آپؐ نے غنائم کے متعلق حکم دیا، وہ جمع کی گئیں ان پر فردہ بن عمرو والیاضی کو عامل بن یا پھر ان کے متعلق حکم دیا تو وہ پانچ حصوں پر تقسیم کی گئیں ایک حصہ پر لکھا گیا کہ اللہ کے لیے بقیہ حصے نامعلوم رہے سب سے پہلے حصہ نکلا وہ نبی ﷺ کا تھا جو پانچوں حصوں میں سے منتخب نہیں کیا گیا تھا۔ پھر آپؐ نے پانچوں حصوں میں سے بقیہ چار کے متعلق جو زیادہ دے اس کے ہاتھ فروخت کرنے کا حکم دیا گیا فروخت نے انہیں فروخت کیا اور اپنے ساتھیوں میں تقسیم کر دیا۔

وہ شخص جو لوگوں کے شمار کرنے پر مأمور تھے زید بن ثابت نے انہوں نے کل تعداد پندرہ سوا اور گھوڑے دو سو شاہ کئے سب حصے انمارہ تھے، ہر سو کے لیے ایک حصہ گھوڑوں کے لیے چار سو حصے وہ خمس جو نبی ﷺ کو پہنچا اس میں سے ہتھیار اور کپڑے جیسا اللہ آپؐ کے دل میں ڈالتا تھا آپؐ دے رہے تھے۔ اس میں سے آپؐ نے اہل بیت (یو یوں) کو عبدالمطلب کے خاندان کے آدمیوں کو عورتوں، نیکیم بچوں اور سائکلوں کو دیا مقام التئیہ سے آپؐ نے اپنی ازواج اور اولاد عبدالمطلب وغیرہم کو

ٹھکر دیا۔

ابو ہریرہ و اشعری حبی بن خثیف کا قبول اسلام:

رسول اللہ ﷺ خبر ہی میں تھے کہ قبلہ، دوں کے لوگ آئے جن میں ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بھی تھے، طفیل بن عمر و آئے اور اشعری لوگ بھی آئے وہ سب وہیں رسول اللہ ﷺ سے ملت تو رسول اللہ ﷺ نے اپنے اصحاب سے ان کے بارے میں گفتگو فرمائی کہ وہ ان کو بھی نعمت میں شریک کر لیں۔ انہوں نے شریک کر لیا۔

جعفر بن ابی طالب حبی بن خثیف کی واپسی:

خبر فتح ہونے کے بعد جعفر بن ابی طالب اور لغفیخین والے بجاشی کے پاس سے آئے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میری سمجھ میں نہیں آتا کہ مجھے ان دونوں باتوں میں سے کس سے زائد خوشی ہوئی، آمر جعفر یا فتح خیرے۔

ام المؤمنین صفیہ بنت حبی بن خثیف نے نکاح:

ان لوگوں میں جنمیں خبیر میں رسول اللہ ﷺ نے قید کیا صفیہ بنت حبی بھی تمیں آپ نے آزاد کر کے ان سے نکاح کر لیا۔

فتح خبیر پر حضرت عباس حبی بن خثیف کا اظہار مسرت:

جاج بن علاظ اسلامی مکے میں قریش کے پاس آئے انہیں یہ خبر دی کہ محمد کو یہود نے قید کر لیا ان کے اصحاب ان سے جدا ہو گئے اور قتل کردیے گئے یہود، محمد اور ان کے اصحاب کو تمہارے پاس لا رہے ہیں اس بھانے سے جاج نے اپنا قرض وصول کیا اور فوراً روانہ ہو گئے راستے میں عباس بن عبدالمطلب حبی بن خثیف ملت تو رسول اللہ ﷺ کی صحیح خبر بتادی اور ان سے درخواست کی کہ وہ انہیں پوشیدہ رکھیں یہاں تک کہ جاج چلے چاکیں، عباس حبی بن خثیف نے یہی کیا۔ جب جاج چلے گئے تو عباس حبی بن خثیف نے ان کا اعلان کر دیا مسرت ظاہر کی اور ایک غلام کو آزاد کر دیا جس کا نام ابو زبیر تھا۔

ابو سعید خدری حبی بن خثیف سے مروی ہے کہ ہم لوگ رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ ۱۸ روزِ رمضان کو خبیر کی جانب لکھنے ایک گروہ نے روزہ رکھا اور دوسروں نے اظہار کیا (روزہ نہیں رکھا) نتوں روزہ دار کی اس کے روزے پر برائی کی گئی اور نہ اظہار کرنے والے کی اس کے اظہار پر۔

خبیر کے یہود کی بدحوابی:

انس حبی بن خثیف سے مروی ہے کہ ہم لوگ رات کے وقت خبیر پہنچے جب ہمیں صحیح ہوئی اور رسول اللہ ﷺ نے نماز پڑھ لی تو آپ سوار ہو گئے ہمراہ مسلمان بھی سوار ہوئے اور روانہ ہو گئے اہل خبیر کو جب صحیح ہوئی تو وہ اپنے چاؤڑے اور نوکریاں لے کر لکھیا کہ وہ اپنی زمینوں میں لکھا کرتے تھے۔

جب انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا تو کہا "محمد و اللہ محمد اور بھاگ کراپے شہر میں واپس آگئے، نبی ﷺ نے فرمایا "اللہ اکبر، خبیر ویران ہو گیا، ہم لوگ جب کسی قوم کے میدان میں اترے ہیں تو جو لوگ ڈرائے جاتے ہیں ان کی صحیح خراب ہوتی ہے، انس نے کہا کہ میں (اوٹ پر) الٹھے کا ہم نشیں تھا۔ میرا قدم رسول اللہ ﷺ کے قدم سے میں ہو رہا تھا۔

ابو طلحہ سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ نے خبر میں صح کی تو یہود نے چھاؤڑے لیے وہ اپنے کھیتوں اور زمینوں کی طرف روانہ ہوئے۔ لیکن انہوں نے جب رسول اللہ ﷺ اور آپ کے ہمراہ لشکر کو دیکھا تو وہ پس پشت لوٹے نبی ﷺ نے فرمایا اللہ اکبر اللہ اکبر ہم جب کسی قوم کے میدان میں اترتے ہیں تو ڈرائے جانے والے کی صح خراب ہوتی ہے۔

حسن سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ خبر کے سامنے اترے تو خیر والے گھبراۓ انہوں نے کہا محمد اور شریف والے آگئے رسول اللہ ﷺ نے جس وقت ان کی گھبراہٹ کو دیکھا تو فرمایا جب ہم کسی قوم کے میدان میں اترتے ہیں تو ڈرائے جانے والوں کے لیے صح خراب ہوتی ہے۔

انس سے مروی ہے کہ میں خبر کے دن ابو طلحہ کا ہم نہیں تھا، میرا قدموں رسول اللہ ﷺ کے قدم سے لگ رہا تھا، ہم لوگ یہود کے پاس اس وقت آئے جب آفتاب طلوع ہو گیا تھا وہ من اپنے مواشی چھاؤڑے کداں اور گلہاڑیوں کے نکلنے انہوں نے کہا محمد اور لشکر۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اللہ اکبر اللہ اکبر جب ہم کسی قوم کے میدان میں اترتے ہیں تو ڈرائے جانے والوں کی صح بڑی ہوتی ہے اللہ نے ان کو ہزیرت دی۔

انس سے مروی ہے کہ نبی ﷺ جب خیر کے قریب پہنچ تو صح کی نماز اندھیرے میں پڑھی، اور ان لوگوں پر حملہ کیا، پھر فرمایا: اللہ اکبر اللہ اکبر خیر ویران ہو گیا۔ ہم جب کسی قوم کے میدان میں اترتے ہیں تو ڈرائے جانے والوں کی صح خراب ہوتی ہے۔ آپ ان پر گھس پڑے وہ نکل کر گیوں میں بھاگتے پھرتے تھے اور کہتے تھے محمد اور لشکر، محمد اور لشکر، لڑنے والے قتل کر دیئے گئے اور پہنچے گرفتار ہو گئے۔

یہود خیر کو وارنگ:

ابن عمر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ فجر کے وقت خیر پہنچ آپ نے ان سے جنگ کی اور انہیں اپنے محل میں پناہ لینے پر مجبور کر دیا ان کی زمین اور مجبور کے باخوں پر آپ قاضی ہو گئے۔ آپ نے ان سے اس پرصلح کی کہ وہ قتل نہیں کیے جائیں گے وہ مال ان کا ہو گا جو ان کے اوپنے اٹھائیں گے، سونا چاندی اور ہتھیار بی ﷺ کا ہو گا اور وہ خیر سے چلے جائیں گے انہوں نے نبی ﷺ سے اقرار کیا کہ آپ سے کوئی شہنشہ چھپائیں گے، اور اگر انہوں نے ایسا کیا تو ان کے لیے نہ کوئی ذمہ داری ہے اور نہ عہد۔

مال و جائیداد کی ضبطی:

جب آپ نے وہ مال پالیا جو انہوں نے اوپنے کی کھال میں چھایا تھا تو عورتوں کو گرفتار کر لیا، زمین اور باغ پر قاضی ہو گئے اور انہیں لگان پر دے دیا، ابن رواحد اس زمین و باغ کا ان کے سامنے اندازہ کرتے تھے اور ان کے حصے پر قسطہ کرتے تھے۔ صالح بن کیسان سے مروی ہے کہ خیر کے دن نبی ﷺ کے ہمراہ دو سو گھوڑے تھے۔

حضرت علی بن ابی ذئب کی علمبرداری:

ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے خیر کے روز فرمایا "میں جہنمڈا (رأی) ایسے شخص کو دون گا جو اللہ اور

اس کے رسول کو دوست رکھتا ہے اور اللہ اور اس کے رسول اسے دوست رکھتے ہیں اور اسی پر فتح ہوگی۔ عمر نے کہا کہ اس روز سے پہلے میں نے امارت بھی پسند نہیں کی تھیں اس امید پر کھڑا ہوتا تھا اور دیکھتا تھا کہ آپ مجھنا بخوبی دیں گے۔ جب دوسرا دن ہوا تو آپ نے علیٰ فتنہ کو بلا یا اور وہ جھنڈا انہیں دے دیا اور فرمایا کہ لڑا اور اس وقت تک نہ پلوچ جب تک اللہ تعالیٰ تم پر فتح نہ کر دے وہ نزدیک تک گئے پھر پکار کر پوچھا کہ یا رسول اللہ ﷺ میں کب تک لڑتا رہوں، آپ نے فرمایا جب تک وہ یہ گواہی نہ دیں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں، اور محمد اللہ کے رسول ہیں جب وہ ایسا کریں تو انہوں نے اپنے خون اور مال سوائے اس کے حق کے مجھ سے حفظ کر لیے اور ان کا حساب اللہ پر ہے۔

عامر اور مرحوب کے مابین معرکہ آرائی:

سلہ بن الکوع سے مروی ہے کہ خیبر کے روز میرے بچانے مرحوب یہودی سے لڑنے کا مطالبہ کیا تو مرحوب نے یہ رجز کہا کہ

قد علمت خیرانی مرحوب شاکی السلاح بطل مغرب  
اذ الحروب اقبلت تلهب

”خیبر کو معلوم ہے کہ میں مرحوب ہوں، جو زبردست تھیار چلانے والے بہادر اور آزمودہ کار ہے۔ جب جنگ سامنے آتی ہے تو وہ بھڑک اختاتا ہے۔“

میرے بچانے مرحوب نے (یہ رجز) کہا۔

قد علمت خیرانی عامو شاکی السلاح بطل مغامر

”خیبر کو معلوم ہو گیا ہے کہ میں عامر ہوں، زبردست تھیار چلانے والا بہادر اور موت سے بے پرواہ ہو کر قاتل کرنے والا ہوں۔“

عامر کی شہادت:

دونوں کی تکواریں چلنے لگیں، مرحوب کی تکوار عامر کی ڈھال میں جا پڑی، عامر اس سے یقچے ہو گئے تو وہ تکوار کی پنڈلی پر جا پڑی اور اس نے ان کی روگ کاٹ دی اسی میں ان کی جان گئی۔

سلہ بن الکوع نے کہا کہ میں رسول اللہ ﷺ کے اصحاب میں سے کچھ لوگوں سے ملا تو انہوں نے کہا کہ عامر کا عمل بے کار گیا انہوں نے اپنے آپ کو قتل کر لیا۔ یعنی کہ میں روتا ہو ارسول اللہ ﷺ کے پاس آیا اور آپ سے کہا یا رسول اللہ ﷺ عامر کا عمل بے کار گیا؟ آپ نے فرمایا: یہ کس نے کہا؟ میں نے کہا: آپ کے اصحاب میں سے کچھ لوگوں نے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: جس نے یہ کہا غلط کہا، ان کے لیے تو دو ہر اتواب ہے کیونکہ جب وہ خیبر کی جانب رو آئے ہوئے تو رسول اللہ ﷺ کے اصحاب کو (بہادری کے اشعار سے) جوش دلانے لگے اور انہیں میں نبی یعنی جوانہتوں کو ہنکار ہے ہیں۔ عامر یہ اشعار پڑھتے تھے۔

عامر کے رجیعہ اشعار:

قالَ اللَّهُ لَوْلَا اللَّهُ مَا أَهْتَدِيَنا وَمَا تَصْدِقُنَا وَمَا صَلَبْنَا

”بَخْدًا كَرْخَدَانَهُ هُوتَاتُهُمْ لَوْلَگْ بَدَائِتُ شَرَپَاتَهُمْ لَهُ خَرَاتَ كَرَتَهُمْ نَهَمَازَ پَرَهَتَهُمْ“

انَّ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَيْنَا إِذَا أَرَادُوا فَسْلَةً أَبَيْنَا

جن لوگوں نے ہم پر کفر کیا انہوں نے جب قنٹہ کا ارادہ کیا تو ہم نے اکار کیا۔

وَنَحْنُ عَنْ فَضْلِكَ مَا اسْعَبْنَا فَبِتْ الْأَقْدَامِ إِنْ لَاقَنَا

وَأَنْزَلْنَا سَكِينَةً عَلَيْنَا

(اے اللہ) ہم تیرے فضل سے بے نیاز نہیں ہیں اس لیے جب ہم مقابلہ کریں تو ہمیں ثابت قدم رکھا اور ہم پر سکون

وَاطْمِئْنَانٌ نَازِلٌ فَرَمَّا“

عامر کے لئے حضور ﷺ کی دعائے مغفرت:

(جب عامر یہ اشعار پڑھ رہے تھے) تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا، یہ کون ہے لوگوں نے کہا ”عامر“ یہیں یا رسول

اللہ ﷺ آپ نے فرمایا:

”اے عامر! اللہ تھا ری مغفرت کرنے۔“

راوی نے کہا کہ آپ نے جب کبھی کسی انسان کے لیے اس کی تخصیص کے ساتھ دعائے مغفرت کی تو وہ ضرور شہید ہو گیا۔

جب عمر بن الخطاب نے یہ واقعہ سناتا انہوں نے کہا یا رسول اللہ ﷺ ہمیں آپ نے عامر سے کیوں نہ فائدہ اخھانے دیا جو دہ آگے بڑھ کے شہید ہو گئے۔

حضرت علیؑ کے ہاتھوں مرحب کا خاتمه:

سلمان نے کہانی ﷺ نے علیؑ کے پاس بھیجا اور فرمایا کہ میں آج جھنڈا (رأی) اس شخص کو دون گاجوں اللہ اور اس کے رسول کو دوست رکھتا ہے اور اللہ اور اس کا رسول اس کو دوست رکھتا ہے انہوں نے کہا کہ میں انہیں کنجی کر لایا ان کی آنکھیں بھتی تھیں رسول اللہ ﷺ نے ان کی آنکھوں میں لعاب دہن ڈالا، انہیں جھنڈا (رأی) دے دیا مرحب اپنی تکوار چلاتا ہوا انکلا اور اس نے یہ بڑ پڑا۔

قد علمت خیر اني مرحب شاك السلاح بطل مجرب

اذ الحروب اقتلت تلهب

”خیر کو معلوم ہے کہ میں مرحب ہوں جو زبردست تھیار چلانے والا بہادر اور آزمودہ کار ہے۔ جب بچگ میش آتی ہے تو وہ بڑک اٹھتا ہے۔“

علی صلوات اللہ علیہ و برکاتہ نے کہا:

اَنَا الَّذِي سَمِنْتِي اَمِي حِدْرَهُ      كَلِثٌ غَبَابٌ كَرِيْهٌ الْمُنْظَرُهُ

اَكِيلُهُمْ بِالصَّاعِ كَلِلُ السَّنَدُرُهُ

”میں وہ شخص ہوں کہ میری ماں نے میرا نام حیدر (شیر) رکھا، مثل جنگلوں کے شیروں کے مہبت ناک ہوں جن کو میں السندرہ کے بیانے سے تو لتا ہوں“۔ السندرہ وہ لکڑی جس سے کمان بنتی ہے۔

انہوں نے تکوار سے مرحب کا سرچاڑ دیا اور انہیں کے ہاتھ پر فتح ہوئی۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ جب نبی ﷺ اہل خیبر پر غالب آگئے تو آپ نے ان سے اس شرط پر صلح کی کہ وہ لوگ اس طرح اپنے آپ کو اور اپنے اہل و عیال کو لے جائیں کہ ان کے پاس سونا ہونہ چاہندی۔

### دربار رسالت میں کنانہ اور الربيع کی غلط میانی:

بازہ گاہ نبوی میں کنانہ اور الربيع کو لا یا گیا، کنانہ صفیہ کا شوہر تھا۔ اور الربيع اس کا عم زاد بھائی تھا۔ رسول اللہ ﷺ نے ان دونوں سے فرمایا کہ تمہارے وہ برتن کہاں ہیں جو تم اہل مکہ کو عاریہ دیا کرتے تھے۔ انہوں نے کہا ہم لوگ بھائے اس طرح کہ ایک ز میں ہمیں رکھتی تھی اور دوسری اٹھاتی تھی اور ہم نے ہر جیز صاف کر دی۔

آپ نے ان دونوں سے فرمایا کہ اگر تم نے مجھ سے کوئی پیز چھپائی اور مجھے اس کی اطلاع ہوئی تو تمہارے خون اور اہل و عیال میرے لیے حلال ہو جائیں گے دونوں اس پر راضی ہو گئے۔

### کنانہ اور الربيع کا قتل:

آپ نے انصار میں سے ایک شخص کو بلا یا اور فرمایا کہ تم فلاں فلاں خنک زمین کی طرف جاؤ پھر بھور کے باغ میں آؤ، اس میں جو کچھ ہو میرے پاس لے آؤ۔ وہ انصاری گئے اور برتن اور مال لے آئے آپ نے ان دونوں کی گردان مار دی اور اہل و عیال کو گرفتار کر لیا آپ نے ایک شخص کو بھیجا جو صفیہ کو لے آیا اس نے ان دونوں کی قتل کاہ پر گزارا، اس شخص سے نبی ﷺ نے فرمایا: تم نے ایسا کیوں کیا، عرض کیا رسول اللہ ﷺ میں نے چاہا کہ صفیہ کو غصہ دلاوں، آپ نے صفیہ کو بلاں نی اور ایک انصاری کے پر دکر دیا وہ ان کے پاس رہیں۔

### گدھے کے گوشت کی مہافیت:

جابر بن عبد اللہ رض سے مروی ہے کہ خیر کے دن لوگ بھوک کی تکلیف محسوں کرنے لگے تو انہوں نے گدھے پکڑ کے ذبح کیے اور بانڈیاں بھر لیں اس کی خیر نبی ﷺ کو ہوئی تو آنحضرت ﷺ نے حکم دیا کہ بانڈیاں الٹ دی جائیں۔

رسول اللہ ﷺ نے شہری گدھے، خیز، درندوں اور پنجے سے چھاڑ کھانے والے پرندوں کا گوشت حرام قرار دیا، مردار پرندہ، لوت اور اچھے ہوئے مال کو بھی حرام کر دیا۔

جابر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے یوم خیر میں گدھے کے گوشت سے منع کیا۔ البتہ گوشتے کے

گوشت کی اجازت دی۔

انس بن مالک ہندو سے مروی ہے کہ یوم خبر میں ایک آئے والا رسول اللہ ﷺ کے پاس آیا اور کہا یا رسول اللہ ﷺ کو  
میں نے گدھے کھائے ایک اور آپ کے پاس آیا اور کہا یا رسول اللہ ﷺ میں نے گدھوں کو فتا کر دیا آپ نے ابو طلحہ کو  
نہادیے کا حکم دیا۔ اللہ اور اس کا رسول تمہیں گدھے کے گوشت سے منع کرتا ہے کیونکہ وہ بخس ہے، تمام ہانڈیاں اوندھادی گئیں۔

براء بن عازب سے مروی ہے کہ یوم خبر میں ہمیں گدھے ملے رسول اللہ ﷺ کے منادی نے یہ نہادی کہ ہانڈیاں  
اوندھادو۔

ابوسلیط سے جو بذری تھے مروی ہے کہ یوم خبر میں ہمارے پاس گدھے کے گوشت سے رسول اللہ ﷺ کی ممانعت آئی  
ہم لوگ بھوکے تھے پھر بھی ہانڈیاں اوندھادیں۔

#### خبر کے مال غیرمت کی تقسیم:

بیشتر بن یسار سے مروی ہے کہ جب اللہ نے خبر کو رسول اللہ ﷺ پر فتح کر دیا تو آپ نے اسے ۳۶ حصوں پر تقسیم کیا  
کہ ہر حصے میں سو کھم تھے۔ ان حصوں کا نصف اپنے ملکی حوالج اور ان کی ضروریات کے لیے جو آپ کو پیش آتی تھیں مخصوص کر دیا  
اور دوسرے نصف حصے کو چھوڑ دیا، اسے مسلمانوں میں تقسیم کر دیا، نبی ﷺ کا حصہ اسی نصف میں تھا کہ اسی میں قلعہ نظۃ اور اس  
کے مشمولات تھے اس کو بھی آپ نے مسلمانوں میں تقسیم کر دیا۔ جسے آپ نے وقف کیا وہ قلعہ ابو طلحہ الکتبیہ سلام اور اس کے  
محفویات تھے۔

جب تمام مال نبی ﷺ اور مسلمانوں کے قبضہ میں آگیا اور آپ نے مسلمانوں میں کاشت کرنے والوں کی قلت  
ملاحظہ فرمائی تو زمین یہود کو دے دی کہ پیداوار کے نصف پر کام کریں۔

وہ لوگ برابرا سی طریقے پر رہے یہاں تک کہ عمر بن الخطاب ہندو خلیفہ ہوئے اور مسلمانوں کے ہاتھ میں کام کرنے  
والوں کی کثرت ہو گئی اور وہ اصول کاشت سے اچھی طرح واقف تھے تو عمر ہندو نے یہود کو شام کی طرف جلاوطن کر دیا۔ اور تمام  
املاک مسلمانوں میں تقسیم کر دیں۔

بیشتر بن یسار سے مروی ہے کہ جب نبی ﷺ نے خیر فتح کیا تو آپ نے اسے صلح سے لیا اور ۳۶ حصوں پر تقسیم کیا اخخارہ  
حسے اپنے واسطے مخصوص کر لیے اور اخخارہ حصے مسلمانوں میں تقسیم کر دیے سوارہ بھر کا ب تھے آپ نے ایک گھوڑے کے دو  
حصے لگائے۔

مکحول سے مروی ہے کہ یوم خبر میں رسول اللہ ﷺ نے سوار کے تین حصے لگائے ایک حصہ اس کا اور دو حصے اس کے  
گھوڑے کے۔

ابی الحم کے آزاد کردہ علام غیر سے مروی ہے کہ یوم خبر میں میں نے اپنے آقا کے ہمراہ جہاد کیا اور فتح کے موقع پر  
رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ موجود تھا۔ میں نے آپ سے درخواست کی کہ ان لوگوں کے ساتھ میرا حصہ بھی لگائیں، آپ نے مجھے

ردو سامان میں سے کچھ دے دیا اور حصہ نہیں لگایا۔

ثابت بن المارث الاصاری سے مروی ہے کہ تیرکے سال رسول اللہ ﷺ نے مہلہ بنت جاسم بن عدی اور ان کی بیٹی کا جو پیدا ہوئی تھی حصہ لگایا۔

حنش سے مروی ہے کہ میں روشنع بن ثابت البلوی کے ہمراہ فتح جزیرہ میں حاضر ہوا۔ روشنع بن ثابت نے وعظ بیان کیا۔ میں فتح خبر میں رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ تھا، میں نے آپ کو یہ کہتے سنا کہ جس کا اللہ اور روز آختر پر ایمان ہے وہ اپنا پانی دوسرے کی زراعت کونہ دے (یعنی حاملہ لوڈی سے محبت نہ کرے) اور جس کا اللہ اور روز آختر پر ایمان ہے وہ کسی قیدی عورت سے حاجت روائی نہ کرے تو فتنکیہ اس کا استبراء نہ کرے (یعنی دو حیض تک انتظار کرے تاکہ حمل غیر کاشیہ باتا رہے) جو شخص اللہ اور روز آختر پر ایمان رکھتا ہوا سے چاہیے کہ تقیم تک مال غنیمت کو فروخت نہ کرے اور جس کا اللہ اور روز آختر پر ایمان ہے اسے چاہیے کہ مسلمانوں کی غنیمت میں سے کسی جانور پر اس طرح سوار نہ ہو کہ جب وہ دبلا ہو جائے تو مسلمانوں کی غنیمت میں واپس کر دے۔

حکم نے کہا کہ مجھے عبد الرحمن بن الیاسی نے اللہ کے اس قول کے بارے میں خبر دی۔ ”وَإِنَّهُمْ فَعَلَوْا فِيْهَا“ (انہیں عقریب فتح دے گا) کہ (اس سے مراد) خبر ہے ”وَآخْرَى لَمْ تَقْدِرْ وَاعْلَيْهَا قَدْ احاطَ اللَّهُ بِهَا“ (اور ایک دوسری جماعت کو تم جس پر قادر نہیں ہوئے تھے اللہ نے اس کا احاطہ کر لیا) (اس سے مراد) فارس و دروم ہے (جو رسول اللہ ﷺ کے بعد حضرت فاروق بن ابی شوہد نے فتح کیے)۔

### زہریلہ گوشہ:

ابو ہریرہ ؓ سے مروی ہے کہ جب خبر فتح ہوا تو رسول اللہ ﷺ کو ایک بکری بڑی وی گئی جو زہر آودھی۔ نبی ﷺ نے فرمایا یہاں جس قدر یہودیوں سب کو جمع کرو سب آپ کے پاس جمع کیے گئے۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میں تم لوگوں سے کچھ پوچھنا چاہتا ہوں۔ آیا تم لوگ اس کے بارے میں مجھ سے سچ کہو گے۔ انہوں نے کہا اے ابو القاسم۔ ہاں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: تمہارا باپ کون ہے؟ انہوں نے کہا ہمارا باپ فلاں ہے۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا تم جھوٹ بولے۔ تمہارا باپ فلاں ہے انہوں نے کہا آپ نے سچ کہا اور درست کہا۔ آپ نے فرمایا اگر میں تم میں سے کچھ پوچھوں تو تم مجھ سے سچ کہو گے۔

انہوں نے کہا اے ابو القاسم ہاں، کیونکہ ہم اگر جھوٹ بولیں گے تو آپ ہمارا جھوٹ معلوم کر لیں گے جیسا کہ آپ نے ہمارے باپ کے بارے میں معلوم کر لیا۔ رسول اللہ ﷺ نے ان سے فرمایا کہ اہل جہنم کون ہیں؟ انہوں نے کہا کہ ہم لوگ اس میں بہت کم رہیں گے تم لوگ اس میں ہمارے عوض رہو گے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ تمہیں اس میں رہا اور ہم بھی اس میں تمہارے عوض میں نہ رہیں گے۔

بھرآ آپ نے فرمایا کہ تم مجھ سے سچ کہو گے اگر میں تم سے پوچھوں انہوں نے کہا اے ابو القاسم ہاں، آپ نے فرمایا کیا تم

لوگوں نے اس کبری میں زہر ملایا ہے؟ انہوں نے کہا ہاں، آپ نے فرمایا: تمہیں کس نے ابھارا انہوں نے کہا ہمارا ارادہ یہ تھا کہ اگر آپ بھجوئے ہوں گے تو ہمیں آپ سے راحت مل جائے گی اور اگر آپ نبی ہوں گے تو آپ کو ضرر نہ ہو گا۔

### حضرت صفیہ بنت حبیبیہ میں سے عقد نکاح:

اہن عباس میں مختار سے مردی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ نے خیبر سے روانگی کا ارادہ کیا تو مسلمانوں نے کہا اب ہم معلوم کر لیں گے کہ صفیہ لوڈی ہیں یا بیوی اگر وہ بیوی ہوں گی تو آپ انہیں پر دہ کرائیں گے درستہ وہ جاریہ (لوڈی) ہوں گی۔

جب آپ روانہ ہوئے تو آپ نے پردے کا حکم دیا ان کے درمیان پر دہ کیا گیا۔ لوگوں کو معلوم ہو گیا کہ وہ زوجہ ہیں، جب انہوں نے سوار ہونے کا ارادہ کیا تو آپ نے ان کے قریب اپنی ران کر دی تاکہ وہ اس پر سے سوار ہوں۔ لیکن انہوں نے انکار کیا۔ اپنا گھنٹا آپ کی ران کے قریب رکھا آپ نے انہیں اخھایا۔

رات کو آپ اترے اور خیسے میں داخل ہوئے وہ بھی آپ کے ساتھ داخل ہوئیں ابوالیوب آئے پاس تکواز بھی تھی وہ خیسے پر اپنا سر رکھ کر سو گئے رسول اللہ ﷺ کو سچ ہوئی تو آپ نے حرکت (آہت کی) فرمایا: کون ہے؟ انہوں نے کہا میں ابوالیوب ہوں آپ نے فرمایا تمہارا کیا کام ہے انہوں نے کہا یا رسول اللہ ﷺ جوان لڑکی جن کی نئی شادی ہوئی ہے۔ اور آپ نے ان کے شوہر کے ساتھ جو کیا دیا، اس لیے میں ان سے بے خوف نہ تھا۔ میں نے کہا کہ اگر وہ جنہیں کریں تو میں آپ کے قریب ہوں گا۔ رسول اللہ ﷺ نے دو مرتبہ فرمایا: اے ابوالیوب خدام تم پر رحمت کرے۔

انس سے مردی ہے کہ صفیہ و حبیب کے حصہ میں پڑیں وہ ایک خلہ صورت لڑکی تھیں، انہیں رسول اللہ ﷺ نے سات راس (جا اور دوں) کے عوض میں خریا۔ اور امام سیم کے پردازیتا کو وہ ان کا بناؤ کر دیں اور انہیں تیار کر دیں۔

رسول اللہ ﷺ نے ان کا ولیہ کھبور اور بیجہ اور بھگی پر کیا، زمین کو جھاڑا دست خوان لائے گئے اور اسی زمین پر بچا دیئے گئے بیجے بھگی اور بھجور لالی گئی لوگ سیر ہو گئے لوگوں نے کہا کہ ہمیں معلوم نہیں کہ آپ نے نکاح کیا ہے یا انہیں امام الولد (لوڈی) بنایا ہے، پھر لوگوں نے کہا کہ اگر انہیں پر دہ کرائیں گے تو آپ کی زوجہ ہوں گی اور اگر پر دہ نہ کرائیں گے تو وہ امام الولد (لوڈی) ہوں گی۔ جب آپ نے سوار ہونے کا ارادہ کیا تو انہیں پر دہ کرایا یہاں تک کہ وہ اونٹ کی پشت پر بیٹھ گئیں، لوگوں نے سمجھ لیا کہ آپ نے ان سے نکاح کیا ہے۔

انس سے مردی ہے کہ انہیں قیدیوں میں صفیہ بنت حبیبی تھیں جو دیہ الحکمی کے حصے میں پڑیں بعد کو نبی ﷺ کے پاس گئیں آپ نے انہیں آزاد کر کے ان سے نکاح کر لیا اور ان کے حق (آزاد کرنے کو) ان کا مہر بنا یا۔

حادثہ نے کہا کہ عبدالعزیز نے ثابت سے کہا کہ اے ابو محمد تم نے انس سے کہا کہ آپ نے انہیں کیا مہر دیا؟ تو انہوں نے کہا کہ خود انہیں کو ان کے مہر میں دیا، پھر ثابت نے اپنا سر بلایا گویا وہ ان کی تصدیق کرتے ہیں۔

سریہ عمر بن الخطاب فتحیہ اللہ عزوجل جانب تربہ:

شعبان کے میں بجانب تربہ عمر بن الخطاب فتحیہ اللہ عزوجل پر روانہ ہوئے۔

رسول اللہ ﷺ نے عمر بن الخطابؓ کو تین آدمیوں کے ہمراہ قبیلہ ہوازن کی ایک کی شاخ کی جانب بمقام تربہ بسیجا جو اسمبلہ کے نواحی میں کے سے چار رات کے فاصلے پر صنائع بحران کی شاہراہ پر ہے، مدد و نہ ہوئے ان کے ہمراہ بنی ہلال کا ایک رہبر تھا۔ رات کو چلتے تھے اور دن کو پوشیدہ ہو جاتے تھے۔

ہوازن کو خبر ہو گئی تو وہ بھاگ گئے، عمر بن الخطابؓ ان کی سمتی میں آئے، مگر انہیں کوئی نہیں ملا وہ واپس ہو کر مدینے آگئے۔

#### سریہ ابو بکر صدیقؓ بنی کلب بمقام نجد:

شعبان کے چھٹیں ابو بکر صدیقؓ کا ضریب کے نواحی میں بمقام نجد سریہ بنی کلب ہوا۔

سلمه بن الاکوعؓ سے روایت ہے کہ میں نے ابو بکر صدیقؓ کے ہمراہ جہاد کیا۔ بنی مکہؓ نے انہیں ہم پر امیر بنی کے بھیجا انہوں نے مشرکین کے کچھ آدمی گرفتار کئے جن کو ہم نے قتل کر دیا، ہمار اشعارِ متamt میں نے مشرکین کے ساتھ گھر والوں (اہل ابیات) کو قتل کیا۔

سلمه بن الاکوعؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ابو بکر صدیقؓ کو فزارہ کی طرف بھیجا، میں بھی ان کے ہمراہ روانہ ہوا۔ جب ہم ان کے حوض کے قریب پہنچ گئے تو ابو بکرؓ نے راستہ میں قیام کیا صحیح کی جب نماز پڑھ لی تو ہمیں حکم دیا۔ ہم سب جمع ہو گئے اور حوض پر اتر آئے ابو بکرؓ نے جنمیں قتل کیا انہیں قتل کیا، ہم لوگ ان کے ہمراہ تھے۔

سلمه نے کہا کہ مجھے لوگوں کی گرد نہیں نظر آئیں جن میں بچے بھی تھے، خوف ہوا کہ یہ لوگ مجھے سے آگے پہاڑ پر چلے جائیں گے میں نے ان کا قصد کیا۔ ان کے اور پہاڑ کے درمیان تیر پھیکا جب انہوں نے دیکھا تو کھڑے ہو گئے اتفاقاً انہیں میں فزارہ کی ایک عورت تھی جو چڑے کا جیب پہنچتی تھی اس کے ہمراہ اس کی بیٹی تھی جو عرب میں سب سے زیادہ حسین تھی میں انہیں ہنکا کر ابو بکر صدیقؓ کے پاس لایا، ابو بکرؓ نے اس کی بیٹی مجھے حصے زائدی میں نے اس کا کچھ انہیں کھولا یہاں تک کہ مدینے آگیا وہ میرے پاس سوکھی مگر میں نے اس کا کچھ انہیں کھولا۔ مجھے رسول اللہ ﷺ بازار میں ملے آپ نے فرمایا اے سلمہ وہ عورت مجھے ہبہ کر دو، میں نے کہا، یا نبی اللہ خدا کی قسم اس نے مجھے فریغہ کر لیا ہے لیکن اس نے اس کا کچھ انہیں کھولا ہے۔ آپ خاموش ہو گئے۔

جب دوسرا دن ہوا تو رسول اللہ ﷺ مجھے سے بازار میں ملے۔ میں نے اس کا کچھ انہیں کھولا تھا۔ آپ نے فرمایا: اے سلمہ وہ عورت مجھے دے دو۔ تمہارا بابا خدا ہی کے لیے ہو میں نے کہا، یا رسول اللہ ﷺ آپؓ تھی کے لیے ہے۔

رسول اللہ ﷺ نے اے اہل مکہ کے پاس بھیج کر ان مسلمانوں کے فدی میں دے دیا جو مشرکین کے ہاتھ میں قید تھے۔

#### سریہ بشیر بن سعد الانصاری بمقام فدک:

شعبان کے چھٹیں فدک کی جانب سریہ بشیر بن سعد الانصاری ہوا۔

رسول اللہ ﷺ نے بشیر بن سعد کو تین آدمیوں کے ہمراہ بمقام فدک تی مرہ کی جانب روانہ فرمایا وہ بکریاں چرانے

والوں سے ملے بنی مرہ کو دریافت کیا گیا تو کہا گیا کہ وہ اپنے جنگلوں میں ہیں بیشہ بن سعد اونٹ اور بکریاں ہنکا کے مدینے کی طرف روانہ ہو گئے۔

ایک صحیح کی آواز انکی جس نے قیلے والوں کو خبردار کر دیا، ان میں سے جھی رات کے وقت بیشہ کو پا گئے وہ لوگ باہم تیر اندازی کرتے ہوئے بڑھے بیشہ کے ساتھیوں کے تیر ختم ہو گئے اور صبح ہو گئی۔

مربوب نے ان پر حملہ کر دیا بیشہ کے ساتھیوں کو تکلیف پہنچائی بیشہ نے جنگ کی جس میں وہ زخمی ہو گئے ان کے شخے میں چوتھا لگ گئی کہا گیا کہ وہ مر گئے قبلہ دالے اپنے اونٹ اور بکریاں واپس لے گئے علیہ بن زید الحارثی ان لوگوں کی خبر رسول اللہ علیہ السلام کے حضور میں لائے اس کے بعد ہی بیشہ بن سعد بھی آگئے۔

سریہ غالب بن عبد اللہ اللیثی بجانب المیفعہ :

رمضان کے ۲۷ میں المیفعہ کی جانب غالب بن عبد اللہ اللیثی کا سریہ ہوا۔

رسول اللہ علیہ السلام نے غالب بن عبد اللہ کوئی عوام اور بنی عبد بن عطیہ کی طرف بھیجا جو المیفعہ میں تھے کیاں خل سے القروہ کی جانب اسی طرف علاقہ نجد میں ہے اس کے اور مدینے کے درمیان آٹھ بُرڈ (۹۶ میل) کا فاصلہ ہے انہیں آپ نے ایک سوتیس آدمیوں کے ہمراہ روانہ کیا۔ رسول اللہ علیہ السلام کے آزاد کردہ غلام یمارتھے۔

ان لوگوں نے ایک دم سے سب پر حملہ کر دیا۔ ان کے مکانات کے درمیان جاپڑے۔ جو سامنے آیا اسے قتل کر دیا۔ اونٹ اور بکریاں ہنکا کے مدینے لے آئے انہوں نے کسی کو گرفتار نہیں کیا۔

اسی سریہ میں اسامہ بن زید نے بخاتا نے ایک ایسے شخص کو قتل کر دیا جس نے لا الہ الا اللہ کہا نبی علیہ السلام نے کہا تم نے اس کا قلب چیر کے کیوں نہ دیکھ لیا کہ تم معلوم کر لیتے کہ وہ صادق ہے یا کاذب اسامہ نے کہا میں کسی ایسے شخص سے جنگ نہ کروں گا جولا اللہ الا اللہ کی شہادت دے گا۔

سریہ بیشہ بن سعد الانصاری بجانب میمن وجبار:

شوال کے ۲۷ میں میمن وجبار کی جانب سریہ بیشہ بن سعد الانصاری ہوا۔

رسول اللہ علیہ السلام کو یہ خبر پہنچی کہ غطفان کی ایک جماعت سے جو الجناح میں ہے عینہ بن حصن نے وعدہ لیا ہے کہ ان کے ہمراہ رسول اللہ علیہ السلام کی جانب روانہ ہو گا رسول اللہ علیہ السلام نے بیشہ بن سعد کو بلایا ان کے لیے جہنم باندھا اور ہمراہ تمین مو آدمی روانہ کیے۔

وہ لوگ رات بھر چلتے اور دن بھر پوشیدہ رہتے تھے یہاں تک کہ میمن وجبار آگئے جو الجناح کی جانب ہے۔ الجناح ملاج و خیر و ادب القری کے سامنے ہے۔ وہ ملاج میں اترے اور اس قوم کے قریب آئے بیشہ کو ان لوگوں سے بہت اونٹ ملے جو داہی بھاگ گئے انہوں نے مجع کوڑ رایا۔ تو سب بھاگ گئے اور پیاری کی چوٹی پر چلے گئے۔

بیشہ میں اپنے ساتھیوں کے ان کی ملاش میں روانہ ہوئے ان کے مکانات میں آئے مگر کوئی نہ ملا وہ اونٹ لے کے واپس

ہوئے صرف دو آدمی ملے جن کو انہوں نے قید کر لیا اور رسول اللہ ﷺ کے پاس لے آئے وہ دونوں اسلام لے آئے۔ تو آپ نے انہیں بھیج دیا۔

### عمرہ قضاۓ:

ذی القعده کے ۲۷ میں رسول اللہ ﷺ کا عمرہ قضاۓ ہوا۔

ذی القعده کا چاند ہوا تو رسول اللہ ﷺ کا عمرہ قضاۓ ہوا۔ اصحابِ کوکم دیا کہ وہ عمرہ قضاۓ کریں جس سے انہیں مشرکین نے حدیبیہ میں روکا تھا اور یہ کہ جو لوگ حدیبیہ میں حاضر تھے ان میں سے کوئی بیچھے نہ رہے۔ سب لوگ شریک ہوئے سوائے ان کے جو خبریں شہید ہو گئے یا مر گئے۔

### ثیابت نبوی کا اعزاز:

رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ مسلمانوں کی ایک جماعت ہمرے کے لیے روانہ ہوئی وہ سب عمرہ قضاۓ میں دو ہزار تھے آپ نے مدینے پر ابورم الغفاری کو قائم مقام بیایا، رسول اللہ ﷺ سماں ساٹھ اونٹ لے گئے آپ نے اپنی ہدی (قربانی کے اونٹ) پر تاجیہ بن جندب الاسلامی کو مقرر کیا، رسول اللہ ﷺ نے ہتھیاروں میں خود زر ہیں اور شیرے لیے اور سو گھوڑے روانہ کیے۔

مسلمانوں کی مرالظہر ان میں آمد:

جب آپ ذوالحجہ پنجو گھوڑوں کو اپنے آگے روانہ کیا محمد بن مسلم (امیر) تھے آپ نے ہتھیاروں کو بھی آگے کیا۔ اور ان پر بشیر بن سعد کو عامل بنا یا۔

رسول اللہ ﷺ نے مسجدی سے احرام باندھ کر تبلیغ کیا، مسلمان بھی آپ کے ہمراہ تبلیغ کہر ہے تھے۔

محمد بن مسلمہ رسلے کے ہمراہ مرالظہر ان تک آئے تھے کہ وہاں قریش کے کچھ لوگ ملے ان لوگوں کے استفار پر محمد بن مسلمہ نے کہا کہ یہ رسول اللہ ﷺ کا لشکر ہے ان شاء اللہ کل آپ کو اس منزل میں صح ہو گی وہ قریش کے پاس آئے اور انہیں خبر دی، لوگ گھبرائے۔

رسول اللہ ﷺ مرالظہر ان میں اترے آپ نے ہتھیار بٹن یا حج کے پاس آگے روانہ کر دیے جہاں سے حرم کے بت نظر آتے تھے اور اس پر اوں بن خولی الانصاری کو دوسرا دمیوں کے ہمراہ بیچھے چھوڑ دیا۔

### مکہ میں حضور ﷺ کا داخلہ:

قریش کے سے نکل کر پہاڑوں کی چوٹیوں پر چلے گئے کے کو انہوں نے خالی کر دیا۔ رسول اللہ ﷺ نے ہدی کو آگے روانہ کیا تھا ذی طوی میں روک لی گئی۔

رسول اللہ ﷺ اپنی سواریِ القصواہ پر اس طرح روانہ ہوئے کہ مسلمان تکواریں لیے ہوئے رسول اللہ ﷺ کے گرد حلقة کیے ہوئے تھے اور تبلیغ کرنے جاتے تھے۔

آپ اس پیاری راستے سے چل جو الحج پر لفڑتے ہے عبد اللہ بن رواحہ بھی یہ دو آپ کی سواری کی گیل پکڑے ہوئے تھے۔

### طواف بیت اللہ:

رسول اللہ ﷺ تبیہ کرتے رہے یہاں تک کہ آپ نے اپنی چادر وہی بغل سے نکال کر باسیں شانے پرڈاں لی۔ اور اپنی نیز جھی مونٹ کی لکڑی سے جگر اسود کومس کیا آپ نے سواری ہی پر طواف کیا اور مسلمان بھی اپنی چادر وہی بغل سے نکال کر باسیں شانے پرڈاں لے آپ کے ہمراہ طواف کر رہے تھے اور عبد اللہ بن رواحہ بن رواحہ (اشعار) کہہ رہے تھے۔

### حضرت عبد اللہ بن رواحہؓ کے اشعار:

خلوا بني الكفار عن سبيله خلوا فكل العبر مع رسوله  
”اسے اولاد کفار اس کا راستہ خالی کر دو۔ کیونکہ ہر طرح کی خیر رسول اللہ ﷺ کے ساتھ ہے۔

نحن ضربناكم على تاويله كما ضربناكم على تنزيله  
ہم نے تمہیں ان کی واپسی پر ایسی مارتا ری جیسی مارہم نے تمہیں ان کے اتنے پر ماری۔

ضربا يزيل الهمام عن عقليه ويدهل الخليل عن خليله  
یا رب انى مومن بقيمه

وہ ایسی مارتا جو داعی کو اس کی راحت سے ہٹا دیتی ہے اور دوست سے دوست کو بھلا دیتی ہے۔ یا رب میں ان کی بات پر ایمان لاتا ہوں۔“

عمر بن عوف نے کہا اے ابن رواحہ پھر کہو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اے عمر بن عوف میں سن رہا ہوں۔ آپ نے عمر بن عوف کو خاموش کر دیا۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اے ابن رواحہ پھر کہو۔ ارشاد فرمایا کہ کہو سوائے اللہ کے کوئی موجود نہیں ہے جو تھا دیکھتا ہے جس نے اپنے بندے کی مدد کی اپنے لشکر کو غالب کیا اور گروہوں کو تباہ اسی نے بھگا دیا این رواحہ اور ان کے ساتھ دوسرے لوگوں نے بھی یہی کیا۔

رسول اللہ ﷺ نے اپنی سواری پر صفا و مردہ کا طواف کیا۔ جب ساتوں طواف سے فراغت ہوئی اور ہدی بھی مردہ کے پاس کھڑی ہو گئی تو آپ نے فرمایا یہ قربانی کی جگہ ہے اور مکہ کا ہر راستہ قربانی کی جگہ ہے۔

آپ نے مردہ میں قربانی کی اور وہیں سرمنڈا یا۔ اسی طرح مسلمانوں نے بھی کیا رسول اللہ ﷺ نے ان میں سے کچھ آدمیوں کو حکم دیا کہ وہ بطن یا نجف میں اپنے ساتھیوں کے پاس جائیں اور ہتھیاروں کی گرفتاری کریں کہ دوسرے لوگ آ کر اپا فرض ادا کریں ان لوگوں نے ایسا ہی کیا۔

### حضرت میمونہؓ بنت الحارثؓ کے ساتھ زکار:

رسول اللہ ﷺ کعبے میں داخل ہوئے آپ اس میں برابر ظہر تک رہے بلال بن زیاد کو حکم دیا تو انہوں نے کعبے کی پشت پر اذان کی رسول اللہ ﷺ نے مکہ میں تین روز قائم فرمایا اور میمونہ بنت الحارث الہلائیہ سے بکاح کیا۔

حضور علیؑ کی واپسی:

جب چوتھے روز نظرہ کا وقت ہوا تو آپؐ کے پاس سہل بن عمرو اور حویطہ بن عبد العزیز آئے دونوں نے آپ سے عرض کیا کہ آپ کی مدت پوری ہو گئی۔ لہذا آپ ہمارے پاس سے جائیے۔ رسول اللہ ﷺ کی مکان میں نہیں اترے بلکہ ریتنی زمین پر آپؐ کے لیے چڑے کا خیمه نصب کر دیا گیا۔ آپ اسی میں اپنی روانگی تک رہے۔

آپؐ نے اور افعع کو حکم دیا تو انہوں نے کوچ کی نمادی اور کہا کہ مسلمانوں میں سے کوئی شخص وہاں شام نہ کرے۔

حضرت عمارہ بنت حضرت حمزہ بن حزم:

آپؐ نے کے سے عمارہ بنت حمزہ بن عبد المطلبؓ کو اور ان کی والدہ سلمہ بنت عمسیسؓ کو لیا، عمارہ عبد اللہ بن شداد بن الہاد کی والدہ تھیں۔ ان کے بارے میں علی اور حفیظہ اور زید بن حارث نے جھگڑا کیا کہ وہ ان میں سے کس کے پاس رہیں گی رسول اللہ ﷺ نے حفیظہؓ نے حضور کے حق میں فیصلہ کیا اس لیے کہ عمارہ کی غالباً اسماء بنت عمسیس ان کے پاس رہیں۔ رسول اللہ ﷺ سوار ہوئے وہاں سے آپؐ سرف میں آئے یہاں سب لوگ آپؐ سے آٹے اور افعع کے ہی میں تھہرے رہے یہاں تک کہ انہیں شام ہو گئی وہ آپؐ کے پاس میون بنت الحارث کو لائے سرف میں رسول اللہ ﷺ ان کے پاس تشریف لے گئے، پھر آپؐ پچھلی رات کو روانہ ہوئے اور مدینے آگئے۔

عمرہ قضاۓ میں رمل کا حکم:

ابن عباسؓ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اور آپؐ کے اصحاب عمرہ قضاۓ کے لیے کے آئے قریش نے کہا تم لوگوں کے پاس ایک ایسی قوم آرہی ہے جنہیں مغرب کے بخار نے کمزور کر دیا ہے، مشرکین مجرماً سود کے قریب بیٹھ گئے جیسے مشرکین اپنے اصحاب کو حکم دیا کہ وہ تین پیغمروں میں (یعنی طواف کے) رمل کریں (یعنی دونوں شانیں اور بازوں ملاتے ہوئے آہستہ دوڑیں) تاکہ مشرکین ان کی قوت دیکھ لیں اور یہ کہ دونوں رکنوں (رکن یمانی و رکن مجرماً سود) کے درمیان چلیں۔ آہستہ دوڑیں۔ آپؐ کو صرف مسلمانوں کی شفتت نے اس امر سے باز رکھا کہ آپؐ انہیں تمام پیغمروں میں رمل کا حکم دیں جب انہوں نے رمل کیا تو قریش نے کہا کہ وہ کمزور نہیں ہوئے۔

سریہ ابن ابی العوجاء السلمی بجانب بن سلیم:

ذی الحجہ میں بنی سلیم کی جانب ابن ابی العوجاء کا سریہ ہوا، رسول اللہ ﷺ نے ابن ابی العوجاء السلمی کو پچھا کر آدمیوں کے ہمراہ بنی سلیم کی جانب بھیجا وہ ان کی طرف روانہ ہوئے۔ بنی سلیم کے ایک جasoں نے جو ابن ابی العوجاء کے ہمراہ تھا آگے بڑھ کر ان لوگوں کو آگاہ کر دیا ان لوگوں نے جماعت تیار کر لی ابی العوجاء اس کے پاس جب پہنچے تو وہ لوگ بالکل تیار تھے۔ مسلمانوں نے ان کو اسلام کی طرف بلا بایا۔ انہوں نے کہا کہ تم ہمیں جس چیز کی دعوت دیتے ہو ہمیں اس کی کچھ حاجت

نبیوں نے تھوڑی دیر تیرا امدادی کی، مشرکین کو امداد آنے لگی اور ہر طرف سے مسلمانوں کو گھیر لیا مسلمان بڑی بہادری سے لڑے، ان کے اکثر ساتھی شہید ہو گئے، ابن ابی العجاج بھی مجروح ہوئے وہ بمشکل روانہ ہوئے۔ رسول اللہ ﷺ کے پاس سب لوگ صفر ۸ھ کے پہلے دن آئے۔

### سریہ غالب بن عبد اللہ اللشی بجانب بنی الملوح بمقام الکدید:

صفر ۸ھ میں الکدید میں بنی الملوح کی جانب غالب بن عبد اللہ اللشی کا سریہ ہوا۔

جندب بن عکیث الجبی سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے غالب بن عبد اللشی کو نیک لکب بن عوف کے ایک سریہ کے ساتھ بھیجا، پھر ان کے بارے میں حکم دیا کہ وہ سبل کر! الکدید میں بنی الملوح پر حملہ کریں جو بنی لیٹ میں سے تھے۔ ہم سب روانہ ہوئے جب قدیم پہنچ تو خارث بن البر صاء اللشی ملا ہم نے اسے گرفتار کر لیا اس نے کہا کہ اگر تو مسلمان ہے تو ایک دن ایک رات میں ہمارا شکر تیر اکچھا نقصان نہ کرے گا اور اگر تو اس کے خلاف ہوا تو ہم تیری گرانی کریں گے، ہم نے اسے اسی سے باندھ کر روپکلی جبشی کے پر کر دیا اور ان سے کہہ دیا کہ اگر وہ تم سے جھکڑا کرے تو اس کا سراز اڑ دینا۔

ہم روانہ ہوئے، غروب آفتاب کے وقت الکدید پہنچ اور وادی کے کنارے پوشیدہ ہو رہے تھے، مجھے میرے ساتھیوں نے مبڑی کے لیے بھیجا، میں روانہ ہوا اور ایک ایسے بلند میلے پر آیا جو ایک قبیلے کے سامنے تھا اور میں ان کو نظر آ رہا تھا۔ میں اس میلے کی چوٹی پر چڑھ گیا اور کروٹ کے میل لیٹ گیا میں نے دیکھا کہ یہاں ایک ایک شخص اپنے اوپنے کے بالوں کے خیمے سے نکلا، اس نے اپنی عورت سے کہا کہ میں اس پہاڑ پر ایسی سیاہی دیکھتا ہوں جو میں نے اس دن سے پہلے بھی نہیں دیکھی تھی۔ اپنے برخنوں کو دیکھا، ایسا نہ ہو کہ ان میں سے کوئی برتن کتے گھیت کر لے گئے ہوں۔ اس عورت نے دیکھا اور کہا کہ واللہ میرے بروخوں میں سے کوئی گم نہیں ہوا۔ اس نے کہا تو پھر مجھے کمان اور تیر دے دے۔ عورت نے کمان اور اس کے ساتھ دو تیر دیئے، اس نے ایک تیر پھینکا جس نے میری دونوں آنکھوں کے درمیان (لگنے میں) واللہ خطانہ کی۔ میں نے تیر کھینچ لیا اور اپنی جگہ جمارہ اس نے دوسرا تیر پھینکا جو میرے مثانے میں لگا میں نے اسے بھی کھینچ کے رکھ لیا اور اپنی جگہ سے نہ ہلا۔ اس نے اپنی عورت سے کہا کہ واللہ اگر کوئی مجرر ہوتا تو اب تک حرکت کرتا ضرور میرے دونوں تیراں (میلے) میں کھس گئے جب صبح ہو تو ان دونوں کو دیکھتا کہ کتنے چڑاں ایس۔ وہ اندر چلا گیا، قبیلے کے مویشی، اوٹ اور بکریاں آگئیں، جب انہوں نے دودھ دو دہ لیا اور انہیں آرام لینے دیا اور مطمئن ہو کر سو گئے تو ایک دم سے ہم نے ان پر حملہ کر دیا، مویشی ہنکالیے۔

قوم میں ایک شور بچ گیا تو وہ جانور بھی آگئے جن کی نہیں طاقت نہ تھی، ہم انہیں نکال کر لارہے تھے کہ ابن البر صاء ملا ہم نے اسے بھی لاد لیا اور اپنے ساتھی کو بھی لے لیا، ہمیں اس قوم نے پالیا اور ہماری طرف دیکھا، ہمارے اور ان کے درمیان سوائے وادی کے اور کوئی چیز نہ تھی، ہم لوگ وادی کے کنارے چل رہے تھے کہ یہاں کیک اللہ نے جہاں سے جاہا سلاپ بھیج دیا جس نے اس کے دونوں کنارے پانی سے بھروئے و اللہ میں نے اس روز نہ امر دیکھانہ بارش، وہ ایسا سلاپ لا لایا جس میں کسی کو یہ طاقت نہ تھی کہ

اس کے پار ہو میں نے ان لوگوں کو دیکھا کہ کھڑے ہوئے ہماری طرف دیکھ رہے ہیں اور ہم نے ان جاؤروں کو پانی کے بہاؤ پر چڑھائے تھے۔

انہوں نے اسی طرح کہا، لیکن محمد بن عمرو کی روایت میں ہے کہ ہم ان جاؤروں کو پانی کے بہاؤ پر چڑھائے لیے جا رہے تھے ان لوگوں سے ہم اس طرح چھوٹ گئے کہ وہ ہماری تلاش پر قادر نہ تھے انہوں نے کہا کہ میں ایک مسلمان رجڑخواں کا قول نہ بھولوں گا جو کہر ہے تھے۔

امی ابوالقاسم ان تعزیٰ فی خصل نباتہ مغلوب

صُفْرًا عَلَيْهِ كَلُونَ الْمَذْهَبِ

”ابوالقاسم نے اس سے انکار کیا کہ میرے لیے کم ہو۔ کسی سبزہ زار میں اس کی گھاس جس میں بکثرت سبزہ ہو جس کے اوپر کا حصہ ایسا رہ ہے جسے سونے سے ملٹج کی ہوئی چیز کا رنگ ہوتا ہے۔“

محمد بن عمرو نے اپنی روایت میں اتنا اور زیادہ کیا ہے:

وَذَاكَ قَوْلُ صَادِقٍ لَمْ يَكُنْ كَاذِبٌ

”اویہ ایک صادق کا قول ہے جو کبھی جھوٹ نہیں بولا۔“

انہوں نے کہا کہ وہ دس سے زائد آدمی تھے اسلام کے ایک آدمی نے میان کیا کہ ان کا شعار اس روز امت امت تھا۔

سریہ غالب بن عبد اللہ للیثی

صفر ۸ھ میں غالب بن عبد اللہ للیثی کا سریہ ان لوگوں کی جانب ذکر میں ہوا جن سے بشیر بن سعد کے ساتھیوں پر مصیبت آئی۔ حارث بن فضیل سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے زید بن العوام تباہو کو تیار کیا اور فرمایا کہ جاؤ پہاں تک کہ تم بشیر بن سعد کے ساتھیوں پر مصیبت لانے والوں کے پاس چینچو اگر اللہ تمہیں ان پر کامیاب کرے تو ان کے ساتھ ہم بریانی نہ کرنا۔ آپ نے ان کے ساتھ دوسرا آدمی کر دیے اور ان کے لیے جمثڈ اباندھ دیا۔

استنے میں غالب بن عبد اللہ للیثی اکد بید کے سریے سے واپس آئے اللہ نے انہیں فتح مد کیا تھا رسول اللہ ﷺ نے زید سے فرمایا کہ تم بیٹھو اور غالب بن عبد اللہ کو دوسرا دمیوں کے ہمراہ روانہ کیا، انہیں میں اسامہ بن زید تباہو بھی تھے، مسلمان بشیر کے ساتھیوں پر مصیبت لانے والوں تک بیٹھنے گئے ان کے ہمراہ ظبہ بن زید بھی تھے ان لوگوں کو مشرکین کے اونٹ ملے کچھ لوگوں کو انہوں نے قتل بھی کیا۔

عبد اللہ بن زید سے مروی ہے کہ اس سریے میں عقبہ بن عمرو ابو مسعود اور کعب بن مجھہ اور اسامہ بن زید الحارثی بھی غالب کے ہمراہ روانہ ہوئے۔

حودص سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مجھے ایک سریے میں غالب بن عبد اللہ کے ہمراہ بنی مرہ کی جانب بھیجا، ہم نے مجھ ہوتے ہی ان پر حملہ کر دیا، غالب نے ہمیں خوف دلایا تھا اور حکم دیا تھا کہ ہم لوگ جدانہ ہوں اور ہم میں عقد مواعیث (ایک

دوسرا کا بھائی) کر دیا تھا۔

غالب نے کہا کہ میری نافرمانی نہ کرنا کیونکہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہے کہ جس نے میرے امیر کی اطاعت کی اس نے میری اطاعت کی اور جس نے اس کی نافرمانی کی اس نے میری نافرمانی کی تم لوگ اگر میری نافرمانی کرو گے تو اپنے نبی ﷺ کی نافرمانی کرو گے، انہوں نے کہا کہ میرے اور ابو سعید خدری رضی اللہ عنہوں کے درمیان انہوں نے عقد مواثیق کر دیا (یعنی انہیں اور مجھے بھائی بھائی بنادیا) پھر ہمیں وہ قوم مل گئی (جس کی علاش تھی)۔

### سریہ شجاع بن وہب الاسدی:

ریچ الاول ۸ھ میں اسی میں بنی عامر کی جانب شجاع بن وہب الاسدی کا سرپر ہوا۔

عمر بن الخطم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے چونیں آدمیوں کو ہوازن کے ایک جمع کی طرف روانہ کیا جو اسی میں قاکہ المعدن تھے اسی طرف رکبہ کے نواحی میں مدینے سے پانچ رات کے راستہ پر ہے آنحضرت ﷺ نے حکم دیا کہ وہ ان پر حملہ کریں۔ مسلمان رات کو چلتے تھے اور دن کو چھپ رہتے تھے وہ اسی حالت میں صحیح کے وقت ان کے پاس پہنچ گئے وہ غالباً تھے انہیں بہت سے اونٹ بکریاں میں جن کو مدینہ منورہ لائے مال نیحہت کو قسم کیا تو ان کے حصے میں پندرہ اونٹ آئے، اونٹ کو انہوں نے دس بکریوں کے برابر کیا۔

یہ سریہ پندرہ روز کا تھا۔

### سریہ کعب بن عیمر الغفاری:

ریچ الاول ۸ھ میں ذات اطلاح کی جانب جو وادی القری کے اسی طرف ہے کعب بن عیمر الغفاری کا سرپر ہوا۔ زہری سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے کعب بن عیمر الغفاری کو پندرہ آدمیوں کے ہمراہ روانہ کیا، وہ ذات اطلاح پہنچ جو شام کے علاقے میں ہے انہوں نے ان کی جماعت میں سے بہت بڑا جمع پیا، ان کو اسلام کی دعوت دی مگر انہوں نے قول نہیں کیا اور تیر اندازی کی۔

جب رسول اللہ ﷺ کے اصحاب نے یہ دیکھا تو انہوں نے ان سے نہایت سخت مقابلہ کیا یہاں تک کہ قتل کر دیے گئے ایک شخص مجرم ہو کر مقتولین میں نفع گیا جب رات ان پر سکون طاری ہو گیا۔ تو بمشکل روانہ ہوئے اور رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے آپ کو یہ خبر دی جو بہت شاق گزی آپ نے ان کی جانب ہم سمجھنے کا ارادہ کیا مگر معلوم ہوا کہ وہ لوگ دوسرا مقام پر چلے گئے تو آپ نے انہیں چھوڑ دیا۔

### سریہ موت:

جادی الاولی ۸ھ میں سریہ موت ہوا جو البقاء کے زدیک ہے اور البقاء دش کے آگے ہے۔

### قادص بنوبی حارث بن عیمر کی شہادت:

رسول اللہ ﷺ نے حارث بن عیمر الا زدی جو بنی اہب میں سے تھے شاہ بصری کے پاس نامہ مبارک کے ساتھ چھجا۔

جب وہ موت میں اترے تو انہیں شرجیل بن عمر وغسانی نے روکا اور قتل کر دیا ان کے سوار رسول اللہ ﷺ کا اور کوئی قادر قتل نہیں کیا گیا۔

یہ سانچھا آپ پر بہت گزرا۔ آپ نے لوگوں کو بایا۔ سب تیزی سے آئے اور مقام جرف میں جمع ہو گئے ان کی تعداد تین ہزار تھی۔

### امراءۓ لشکر کا تصریر:

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ سب کے امیر زید بن حارثہ ہی ہو ہیں اگر وہ قتل کر دیئے جائیں تو جعفر بن ابی طالب ہیں اگر وہ بھی قتل کر دیئے جائیں تو مسلمان اپنے میں سے کسی کا انتخاب کر لیں اور اسے امیر بنالیں۔

رسول اللہ ﷺ نے ان کے لیے ایک سفید جھنڈا باندھا اور زید بن حارثہ ہی ہو ہو کو دے دیا انہیں وصیت کی کہ حارث بن عیسیٰ کے مقتل میں آئیں۔ جو لوگ وہاں ہوں انہیں اسلام کی دعوت دیں اگر وہ قبول کر لیں تو خیروند اللہ سے ان کے خلاف مدد مانگیں اور ان سے لڑیں۔

آپ ان کی مشایعت کے لیے نکلے، هیئت الوداع پہنچ کے شہر گئے اور انہیں رخصت کر دیا۔ وہ لوگ اپنی چھاؤنی سے روانہ ہوئے تو مسلمانوں نے ندادی کہ اللہ تم سے تمہارے دشمن کو دفع کرے اور تمہیں یہک دکامیاں کر کے واپس کرے ابن رواحہ نے اس وقت یہ شعر پڑھا۔

لکنی اسال الرحمن مغفورة . و ضربة ذات فرغ تقدف الزبد  
”لیکن میں رحمٰن سے مغفرت مانگتا ہوں۔ اور ایسی کاری ضرب جو خباثت کو دفع کر دے۔“  
اسلامی لشکر کی روائی:

جب وہ مدینے سے چلتے تو دشمن نے ان کی رواگی کی اور مقابلے کے لیے جمع ہوئے شرجیل بن عمر وغسانی نے ایک لاکھ سے زائد آدمی جمع کر لیے اور اپنے جاسوسوں کو آگے روانہ کر دیا۔

### آغاز جنگ:

مسلمان معاً ملک شام میں اترے لوگوں کو یہ خبر پہنچی کہ ہر قل ماً ب علاقہ الملاقاء میں ایک لاکھ آدمیوں کے ساتھ اترا ہے جو بہراء اور رواکل اور بکر اور رجم اور جذام کے قبائل میں سے تھے۔

مسلمان دو شب مقیم رہے تاکہ اپنے معاملہ پر غور کریں، انہوں نے کہا کہ تم رسول اللہ ﷺ کو لکھیں اور آپ کو اس واقعہ کی خبر دیں، عبد اللہ بن رواحہ نے انہیں چلنے پر بہت دلائی وہ لوگ موتتک گئے مشرکین ان کے پاس آئے، ان کا وہ سامان تھی صیار جانور دبایا و حریرا اور سونا آیا جس کی کسی کو مقدرت نہ تھی۔

### امیر اول حضرت زید بن حارثہ ہی شہزادہ کی شہادت:

مسلمان اور مشرکین کا مقابلہ ہوا۔ امراء نے اس روز پیارہ لڑائی کی جنہیں ازید بن حارثہ ہی ہوئے نے لیا۔ انہوں نے جنگ

کی ان کے ہمراہ اپنی اپنی صفوں میں مسلمانوں نے بھی جنگ کی یہاں تک کہ زید بن حارثہ رض نیز سے قتل ہوئے ان پر خدا کی رحمت ہو۔

### امیر ثانی حضرت جعفر بن ابی طالب رض کی شہادت:

جندہ جعفر بن ابی طالب رض نے لے لیا وہ اپنے گھوڑے سے اتر پڑے جو سہرے رنگ کا تھا انہوں نے اس کے پاؤں کی رگ کاٹ دی، یہ پہلا گھوڑا تھا جس کے پیر کی رگ اسلام میں کافی گئی۔ انہوں نے مقابلہ کیا یہاں تک کہ وہ بھی قتل کر دیئے گئے اللہ تعالیٰ ان سے راضی ہوا، انہیں ایک روئی نے مارا اور دو گلڑے کر دیئے ان کے جسم کے ایک گلڑے میں تیس سے زائد خم پائے گئے جیسا کہ کہا گیا۔ جعفر کے بدن پر بہتر رخم مل جوتکوار اور نیزے کے تھے۔

### امیر ثالث حضرت عبد اللہ بن رواحہ رض کی شہادت:

جندہ عبد اللہ بن رواحہ رض نے لے لیا وہ لڑائی میں تک کہ قتل ہو گئے۔ ان پر اللہ کی رحمت ہو۔

### حضرت خالد بن ولید رض کا کارنا مہ:

لوگوں کی صلاح خالد بن الولید رض پر ہوئی انہوں نے جندہ ایسا مسلمان بھاگے، ان کو نکست ہو گئی مشرکین نے ان کا تعاقب کیا مسلمانوں میں سے قتل ہو گیا۔

وہ زمین رسول اللہ ﷺ کے لیے اتحادی گئی آپ نے قوم کے میدان جنگ کو دیکھا۔ جب خالد بن الولید رض نے جندہ ایسا تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اب جنگ زور کی ہو گئی۔

### اہل مدینہ کا اظہار افسوس:

اہل مدینہ نے شکر موت کو ساکر آرہے ہیں تو مقام حرف میں ان سے ملاقات کی لوگ ان کے منہ پر خاک ڈالنے لگے اور کہنے لگے کہ اے فرار کرنے والوں نے اللہ کی راہ سے فرار کیا رسول اللہ ﷺ فرمانے لگے: یہ لوگ فرار کرنے والے ہیں یہ لوگ ان شاء اللہ دوبارہ حملہ کرنے والے ہیں۔

ابو عامر سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مجھے شام بھیجا جب میں واپس ہوا تو اپنے ساتھیوں پر گزر راجو موت میں مشرکین سے لڑ رہے تھے میں نے کہا و اللہ میں آج نہ جاؤں گا تاوقتیکہ ان کے مآل کا رکونہ دیکھ لیا۔

جعفر بن ابی طالب رض نے جندہ ایسا لیا اور ہتھیار پہن لیے، دوسرے راوی نے کہا کہ زید نے جندہ ایسا جو قوم کے سردار تھے، جعفر نے اخھا بجا جب انہوں نے دشمنوں سے مقابلے کا ارادہ کیا تو واپس آئے اور ہتھیار پھینک دیئے، پھر دشمن پر حملہ کیا اور نیزہ بازی کی وہ بھی قتل کر دیئے گئے۔

جندہ ازید بن حارثہ نے لیا اور نیزہ بازی کی وہ بھی قتل کر دیئے گئے۔ عبد اللہ بن رواحہ نے جندہ ایسا لیا اور نیزہ بازی کی وہ بھی قتل کر دیئے گئے۔

مسلمان اس بری طرح ہر بیت اخھا کے بھاگے کہ میں نے ایسا بھی نہ دیکھا تھا ان میں سے دو کو بھی میں نے سمجھا نہ پایا۔

وہ جھنڈا اک انصاری نے لے لیا، وہ اسے لے کے دوڑے یہاں تک کہ سب لوگوں کے آگے ہو گئے تو انہوں نے اسے گاڑ دیا اور کہا اے لوگوں میرے پاس آؤ لوگ ان کے پاس جمع ہو گئے جب تعداد اچھی خاصی ہو گئی تو وہ جھنڈا خالد بن الولید بن عوف کے پاس لے گئے خالد نے کہا کہ میں جھنڈا تم سے نہ لوں گا تم اس کے زیادہ سخت ہو۔ انصاری نے کہا: واللہ میں نے تمہارے ہی لیے لیا ہے۔

خالد نے وہ جھنڈا لے لیا اور مشرکین پر حملہ کر دیا، اللہ نے انہیں اسی بری نکلت دی کہ میں نے ایسی کبھی نہیں دیکھی تھی۔ مسلمانوں نے جہاں جا باتکوار جائی۔

رسول اللہ ﷺ کا سکوت:

میں رسول اللہ ﷺ کے پاس آیا اور اس کی خبر دی آپ پر یہ واقعہ شاق گز را ظہر پڑھی اور اندر تشریف لے گئے۔ آپ نے جب ظہر پڑھ لی تو کھڑے ہوئے دور کعین اور پڑھیں پھر جماعت کی طرف منہ پھیر لیا لوگوں پر بہت شاق گز را۔ آپ نے عصر پڑھی اور اسی طرح کیا۔ مغرب پڑھی اور اسی طرح کیا پھر عشاء پڑھی اور اسی طرح کیا۔ جب صبح کی نماز کا وقت ہوا تو مسجد میں تشریف لائے، لوگوں پر مکراہت تھی معمول تھا کہ جب تک آپ صبح کی نماز نہ پڑھ لیں کوئی انسان مسجد کی کسی طرف سے آپ کی طرف کڑا نہیں ہوتا تھا۔ جب آپ مکراہے تو جماعت نے عرض کیا یا نبی اللہ ہماری جائیں آپ پر فدا ہوں ہمارے اس غم کو اللہ ہی جانتا ہے جو ہمیں اس وقت سے تھا جب سے ہم نے آپ کی وہ حالت دیکھی جو ہم نے دیکھی۔

شہداء موتہ کا اعزاز:

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا تم نے میری خواست دیکھی یہ ہے کہ مجھے میرے اصحاب کے قتل نے عکسین کر دیا۔ یہاں تک کہ میں نے انہیں اس طرح جنت میں دیکھ لیا کہ وہ بھائی بھائی ہیں آئنے سامنے تختوں پر بیٹھے ہیں ان میں سے ایک میں نے کسی تدریعاً عرض (روگرداں) کو دیکھا کہ گویا انہیں تکوار یا پسند ہے، میں نے جعفر کو دیکھا کہ وہ ایک فرشتے ہیں جن کے دو بازو ہیں جو خون میں رنگے ہوئے ہیں اور جن کے قدم بھی رنگے ہوئے ہیں۔

سریہ عمرو بن العاص رضی اللہ عنہ:

ذات السلاسل کی جانب عمرو بن العاص کا سریہ ہوا جو وادی القرئی کے اسی طرف ہے اس کے درمیان دل دن کا راستہ ہے یہ سریہ بجادی الآخری رکھو میں ہوا۔

رسول اللہ ﷺ کو خرپچھی کر قضاۓ کی ایک جماعت اس ارادہ سے اکٹھا ہوئی ہے۔ کہ مسیتاً النبی ﷺ کے اطراف پہنچ جائیں، رسول اللہ ﷺ نے عمرو بن العاص کو بلا یا ان کے لیے (لواء) سفید جھنڈا باندھا اور ہمراہ سیاہ جھنڈا (رأیہ) بھی کروایا۔ میں سو اعلیٰ درجے کے مہاجرین و انصار کے ساتھ روانہ کیا تھا میں گھوڑے بھی ساتھ تھے۔ آپ نے حکم دیا کہ میں وعدہ و ملکیت میں سے جس پر گزر ہواں سے مدد حاصل کریں وہ رات کو چلتے اور دن کو پوشیدہ رہتے جب اس قوم کے نزدیک ہوئے تو معلوم ہوا کہ بہت بڑا مجمع ہے۔ انہوں نے رافع بن مکیف الجبی کو رسول اللہ ﷺ کے پاس بھجو کر آپ سے امداد کی درخواست کی آپ نے

ا خ ب د ا ن ب ا ن ع ا لی

ان کے پاس ابو عبیدہ بن الجراح نبھا دو کو دوسرا آدمیوں کے ہمراہ روانہ کیا ان کے لیے جھنڈا باندھا ہوا منتخب مہاجرین و انصار کو بھیجا جن میں ابو بکر و عمر نبھا دھما بھی تھے۔ انہیں یہ حکم دیا کہ دونوں ساتھیوں میں جدا گذشتے ہوں۔

وہ عمر سے ملے ابو عبیدہ نے ارادہ کیا کہ لوگوں کی (نمایاں میں) امامت کریں، عمرو نے کہا کہ آپ تو میرے پاس مدد کے لیے آئے ہیں، امیر تو میں ہوں ابو عبیدہ نے ان کی بات مان لی عمر لوگوں کو نماز پڑھاتے تھے۔

عمر دو روانہ ہوئے تھیں کی آبادی میں داخل ہوئے تمام راستے معلوم کر لیے، عذر و بُلْقَنْ کی آبادی تک آگئے آخوند کو انہیں ایک مجمع ملا جن پر مسلمانوں نے محلہ کر دیا وہ اپنی آبادی میں بھاگے اور منتشر ہو گئے عمر لوٹے انہوں نے عوف بن مالک الاجمی کو بیان مبرہنا کر رسول اللہ ﷺ کے پاس بھیجا انہوں نے آپ کو ان کے واپس آنے اور صحیح و سالم ہونے کی اور جو کچھ ان کے چہاد میں ہوا اس کی خبر دی۔

### سریہ الخطیط (برگ درخت) بamarat ابو عبیدہ بن الجراح:

رجب ۸ھ میں سریہ الخطیط، واجس کے امیر ابو عبیدہ بن الجراح نبھا دھدا تھے۔ رسول اللہ ﷺ نے ابو عبیدہ بن الجراح نبھا دھدا کو تین سو مہاجرین و انصار کے ہمراہ جن میں عمر بن الخطاب نبھا دھدا بھی تھے جبیه کے ایک قبیلہ کی طرف بھیجا جو القبیلہ میں تھا کہ سندھ کے ساحل متصل ہیں اس کے اور مدینے کے درمیان پانچ رات کا راستہ ہے۔ راستے میں ان کو بھوک کی ختن تکلیف ہوئی تو ان لوگوں نے درخت کے پتے کھائے قبیل بن سعد نے اونٹ خریدے اور ان لوگوں کے لیے ذبح کیے سندھ نے ان کے لیے بہت بڑی پھیلی ڈال دی۔ جس کو انہوں نے کھایا اور واپس ہوئے جنگ کی نوبت نہیں آئی۔

### سریہ ابو قادہ بن ربیع الانصاری:

حضرہ کی جانب جو نجد میں قبیلہ محارب کی زمین ہے ابو قادہ بن ربیع الانصاری کا سریہ شعبان ۸ھ میں ہوا۔ رسول اللہ ﷺ نے پندرہ آدمیوں کے ہمراہ ابو قادہ کو غطفان کی طرف بھیجا اور حکم دیا کہ ان کو چاروں طرف سے گھیر لیں، وہ رات کو چلے اور دن کو چھپے رہے ابو قادہ نے ان کے بہت بڑے قبیلہ پر حملہ کر کے گھیر لیا ان میں سے ایک آدمی چلا یا "یاخڑہ"۔

ان کے چند آدمیوں نے لڑائی کی، مگر جو مسلمانوں کے سامنے آیا قتل ہوا، مسلمان موئی ہنکالائے جو دوسراونہ اور دو ہزار کبکیاں تھیں، بہت سے مشرکین کو گرفتار کر لیا مال غنیمت کو جمع کیا اور غمیں نکال لیا جو پچھر پر تقسیم کر دیا۔ ہر شخص کے حصے میں بارہ اونٹ آئے، اونٹ کو دس بکریوں کے برابر شمار کیا گیا ابو قادہ کے حصے میں ایک خوبصورت لوٹی آئی جسے رسول اللہ ﷺ نے ان سے مانگ لیا اور محییہ بن جن کو بہبہ کر دی، اس سریے میں یہ لوگ پندرہ رات باہر رہے۔

### سریہ ابو قادہ بن ربیع الانصاری:

ماہ رمضان میں ۸ھ میں بطن اضم کی جانب سریہ ابو قادہ بن ربیع الانصاری ہوا۔

جب رسول اللہ ﷺ نے اہل کھے سے جنگ کرنے کا ارادہ کیا تو آپ نے ابو قادہ بن ربیع کو آٹھ آدمیوں کے ہمراہ بطور سریے کے بطن اضم کی طرف روانہ کیا جو ذی الرودہ کے درمیان ہے اس کے اور مدینے کے درمیان تین برو

(۳۶) فاصلہ ہے یہ سریا اس لیے بھجا کر گمان کرنے والا یہ گمان کر لے کہ رسول اللہ ﷺ کی توجہ اس علاقے کی طرف ہے تاکہ اس کی خبر پھیل جائے۔ اس سریہ میں حکم بن جثامہ اللہی بھی تھے بمالاغظ الاعجی کا کوئی با شندہ گزرا اس نے اسلامی طریقے سے سلام کیا تو اسے اس جماعت نے روک لیا مگر حکم بن جثامہ نے حملہ کر کے اسے قتل کر دیا اس کا اونٹ اسباب اور دودھ کا برتن جو اس کے ہمراہ تھا پھیل لیا۔

یہ لوگ جب نبی ﷺ سے ملے تو ان کے بارے میں قرآن میں نازل ہوا:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ اللّٰهِ فَتَبِعُنَا وَلَا تَتَّكِلُوْلِ الْمَنَّ الَّذِي أَيْكُمُ السَّلَامُ لَسْتُ مُؤْمِنًا تَتَّبِعُونَ﴾

عرض الحیوۃ الدینیۃ فبند اللہ مفائد کثیرۃ

”اے ایمان والوجب تم اللہ کی راہ میں سفر کرو تو خوب سمجھ لیا کرو اور جو شخص تمہیں سلام کرے تو اسے یہ نہ کہو کہ تو

مؤمن نہیں ہے اس غرض سے کہ تم حیات دنیا کا سامان حاصل کرو کیونکہ اللہ کے پاس کثیر بال غنیمت ہے۔“

وہ روایت ہوئے انہیں کوئی جماعت نہیں تو واپس ہوئے ”خوب پہنچ تو معلوم ہوا کہ رسول اللہ ﷺ کی طرف روایت ہو گئی انہوں نے درمیان کا راست اختیار کیا اور بی ﷺ سے السقاۓ میں مل گئے۔

### غزوہ فتح مکہ:

رمضان ۸ھ میں رسول اللہ ﷺ کا عزہ دعام الفتح (غزوہ سال فتح کہ) ہوا۔

بنو خزاعہ پر بنو بکر کے افراد کا شباب خون:

صلح حدیبیہ کے میسویں مہینے جب شعبان ۸ھ آیا تو بنو خاشنے جو بنو بکر میں سے تھے۔ اشراف قریش سے گنتگوئی کہ بنی خزاعہ کے مقابلہ میں آدمیوں اور ہتھیاروں سے ان کی مدد کریں قریش نے ان سے وعدہ کر لیا۔ الوتیر میں چھپ کے بھیں بد لے ہوئے ان کے پاس پہنچ گئے، صفوان بن امیر جو مطہب بن عبد العزی اور مکرز بن حفص بن الاحیف اس جماعت میں تھے۔

ان لوگوں نے رات کے وقت بنی خزاعہ پر حملہ کیا جب کہ وہ لوگ غافل اور امن میں تھے ان کے بیش آدمی قتل کر دیئے۔

بعدہ دی پر اہل مکہ کو تشویش:

قریش کو اپنے کے پر ندامت ہوئی اور انہوں نے یقین کر لیا کہ یہ اس مدت اور حمد کا نقش ہے جو ان کے اور رسول اللہ ﷺ کے درمیان ہے۔

عمرو بن سالم الخزاری چالیس غزاوی سواروں کے ہمراہ روایت ہوا۔ یہ لوگ رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے آپ کو اس مصیبت کی خبر دی جو انہیں پیش آئی اور مدد کی درخواست کی۔ آپ کھڑے ہو گئے اپنی چادر کو کچھ تھے اور فرماتے تھے کہ میری مدد بھی نہ کی جائے اگر میں اس جیز سے بنی کعب کی مدد نہ کروں جس سے میں اپنی مدد کرتا ہوں اور فرمایا کہ یہ ایرانی کعب کی مدد کے لیے ضرور بر سے گا۔

تجدید معاہدہ کی درخواست:

ابوسفیان بن حرب نے مدینے میں آ کر آپ سے یہ درخواست کی کہ آپ عہد کی تجدید اور مدت میں اضافہ کر دیں، مگر آپ نے اس سے انکار کیا، ابوسفیان نے کھڑے ہو کے کہا کہ میں نے لوگوں کے سامنے اجازت حاصل کر لی، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا، اے ابوسفیان تو یہ کہتا ہے پھر وہ کے واپس چلا گیا۔

رسول اللہ ﷺ نے سامان کیا، معاملہ پوشیدہ رکھا اپنے کان بند کرنے اور دعا کی کہ اے اللہ ان کی آنکھیں بند کر دے کرو وہ مجھے ناگہانی طور کے سواند کیجئے۔

حاطب بن عزود کے قاصد کی گرفتاری:

جب آپ نے رواگی پر اتفاق کر لیا تو حاطب بن ابی بکر نے قریش کو ایک خط لکھا جس میں اس واقعہ کی انبیش خبر دی رسول اللہ ﷺ نے علی بن ابی طالب اور المقاد بن عمرو نبی ﷺ کو روانہ کیا ان دونوں نے حاطب کے خط اور قاصد کو گرفتار کر لیا اور رسول اللہ ﷺ کے پاس لے آئے۔

حلفیق قبائل کی طلبی:

رسول اللہ ﷺ نے اپنے اطراف کے عرب کو بلا بیجا ان کے بڑے قبیلے اسلام، غفار، مزید، مجہینہ، اٹیج اور سیم تھے ان میں سے بعض آپ سے مدینے میں ملے اور بعض راستے میں مسلمان غزوہ فتح میں دس ہزار تھے۔

عبداللہ بن ام مکتوم بن عزود کے لئے نیابت کا اعزاز:

رسول اللہ ﷺ نے مدینے پر عبد اللہ بن ام مکتوم کو بنا قائم مقام بنیا اور دس رمضان ۸ یوں چہار شنبہ کو بعد عصر روانہ ہو گئے۔ جب آپ اصل مصلحت پہنچ تو زیر بن العوام نبی ﷺ کو دو مسلمانوں کے ہمراہ اپنے آگے روانہ کر دیا۔ اسلامی لشکر کی رواگی۔

رسول اللہ ﷺ کے منادی نے یہ مدادی کہ جو شخص افظار کرنا چاہے وہ افظار کرے اور جو روزہ رکھنا چاہے وہ روزہ رکھے آپ روانہ ہوئے جب تدبید پہنچ تو چھوٹے اور بڑے جھنڈے (لواء و رأیہ) باندھے اور قبائل کو دیئے۔

عشاء کے وقت مر الظہر ان میں اترے۔ آپ نے اپنے اصحاب کو حکم دیا تو انہوں نے دس ہزار جگہ آگ روشن کی قریش کو آپ کی رواگی کی خبر نہیں پہنچی، وہ غلکن میتے کیونکہ اندر یہ شہر تھا کہ آپ ان سے جنگ کریں گے۔

قریش نے ابوسفیان بن حرب کو بھیجا کہ وہ حالات معلوم کرے انہوں نے کہا اگر تو محمدؐ سے ملے تو ہمارے لیے ان سے امان لے لیں، ابوسفیان بن حرب حکیم بن حرام اور بدیل بن ورقاء روانہ ہوئے جب انہوں نے لشکر دیکھا تو سخت پریشان ہو گئے۔

ابوسفیان کا قبول اسلام:

رسول اللہ ﷺ نے اس رات کو پھرے پر عمر بن الخطاب نبی ﷺ کو عامل بنیا تھا، عباس بن عبدالمطلب نبی ﷺ نے ابوسفیان کی آواز سی تو (پاکار کر) کہا "ابو نظر" اس نے کہا "لبیک" (حاضر اے عباس) یہ تمہارے پیچے کیا ہے انہوں نے کہا یہ

دکھنے کے ساتھ رسول اللہ ﷺ ہیں، تیری ماں اور تیرا خاندان روئے تو اسلام لے آئے۔ عباس بن عبد اللہ نے اسے پناہ دی اسے اور اس کے دو توں ساتھیوں کو خدمت نبوی میں پیش کیا، تینوں اسلام لے آئے۔ آپ ﷺ نے ابوسفیان کے لیے یہ کہا کہ جو شخص ان کے گھر میں داخل ہوا سے امان ہے اور جو شخص اپنا دروازہ بند رکھے اسے بھی امان ہے۔

### اسلامی شکر کا مکہ میں فاتحانہ داخلہ:

رسول اللہ ﷺ اپنے آہن پوش شکر کے ساتھ کے میں داخل ہوئے، آپ اپنی اوثقۃ التصویراء پر ابو بکر و اسید بن حفیز و معاذ بن جبل کے درمیان تھے، ابوسفیان کو روک لیا گیا تھا۔ جب انہوں نے وہ سامان دیکھا جس کی انہیں طاقت نہ تھی تو کہا اے ابوالفضل (عباس) تمہارے بھتیجے کی سلطنت تو بہت بڑھ گئی، عباس نے کہا تمہاری خرابی ہوئی سلطنت نہیں ہے یہ تو بہت ہے انہوں نے کہا بے شک۔

اُس روز رسول اللہ ﷺ کا (رأی) جہنم اسعد بن عبادہ بن جعفر کے ساتھ تھا آپ کو ان کی طرف سے یہ معلوم ہوا کہ قریش کے بارے میں کلام ہے اور ان سے وعدہ ہے تو آپ نے جہنم اان سے لے لیا اور ان کے فرزند قیس بن سعد کو دے دیا۔ حضور علیؑ کے نامزد کردہ افراد کا قتل:

رسول اللہ ﷺ نے سعد بن عبادہ جعفر بن جعفر کو کدار سے زیر کوکدی اور خالد بن ولید بن جعفر کو الایط سے داخل ہونے کا حکم دیا۔ عکرمہ بن ابی جہل، همار بن الاسود، عبد اللہ بن سعد بن ابی سرح، مقیس بن صبابة اللیثی، حوریث بن نقید اور عبد اللہ بن ہلال بن نحل الادری۔

ہمند بنت عقبہ سارہ عمر و بن ہاشم کی آزاد کروہ لوٹی، فرتا اور قریبہ۔

ان میں سے ابن نحل، حوریث بن نقید مقیس بن صبابة قتل کیے گئے۔

عکرمہ بن ابی جہل اور خالد بن ولید بن جعفر کا مقابلہ:

تمام شکر کو کوئی مجھ نہیں ملا۔ سوائے خالد بن جعفر کے کہ انہیں الحمد میں قریش کی ایک جماعت کے ساتھ صفویان، ان امیہ اور سہیل بن عمرو اور عکرمہ بن ابی جہل میں ان لوگوں نے انہیں انذراً نے سے روکا تھیا رکال لیے اور تیر اندازی کی خالد نے اپنے ساتھیوں کو پکارا ان سے جگ ہوئی، جس میں چوپیں آدمی قریش کے اور چار آدمی ہذیل کے قتل ہوئے جو بچے وہ بہت بڑی طرح بھاگے۔

رسول اللہ ﷺ اذ آخر کے پھاڑی راستے پر ظاہر ہوئے تو آپ نے ایک بھلی دیکھی فرمایا میں نے تمہیں قاتل سے منع نہیں کیا تھا کہا گیا کہ خالد سے مقابلہ، واتو انہوں نے بھی شمشیر زنی کی فرمایا اللہ کا فیصلہ سب سے بہتر ہے۔

شہداء فتح مکہ:

مسلمانوں میں دو آدمی مقتول ہوئے جو راستہ بھول گئے ایک کمزور بن جابر الفہری اور دوسرے خالد الاشمر الغزائی تھے۔

خیمه نبوی ﷺ:

رسول اللہ ﷺ کے لیے اجھوں میں چڑھے کا خیمہ لگایا گیا۔ زیر بن العوام ہی نے آپ کا جھنڈا لے گئے اور اسے اس (خیمے) کے پاس گاؤ دیا، رسول اللہ ﷺ تشریف لائے اس کے اندر گئے۔

عرض کی: آپ اپنے مکان میں کیوں نہیں اترتے۔

فرمایا: کیا عقیل نے ہمارے لیے کوئی مکان چھوڑا ہے؟

بیت اللہ سے بتوں کو نکالنا:

نبی ﷺ کے میں غلبہ و قوف کے ساتھ داخل ہوئے۔ لوگ خوشی اور ناگواری سے اسلام لائے۔ رسول اللہ ﷺ نے اپنی سواری پر بیت اللہ کا طواف کیا، حالانکہ کعبہ کے گرد تین سو ساتھ بہت تھے۔ آپ نے یہ کیا کہ جب کسی بہت کے پاس سے گزرتے تو اپنے ہاتھ کی لکڑی سے اس کی طرف اشارہ کرتے اور فرماتے: " جاء الحق و زهق الباطل كأن الباطل كان زهقاً " (حق آیا اور باطل مت گیا۔ باطل تو شنے والا نہیں ہے) اور بہت اونٹھے منہ گر پڑتا تھا۔

سب سے بڑا بہت بہل کعبے کے سامنے تھا۔ آپ مقام ابراہیم میں آئے جو کعبے کے مصلحتھاں کے پیچے دور کعت نماز پڑھی، مسجد کے ایک کنارے بیٹھ گئے اور بالا کو عثمان بن طلحہ کے پاس کعبے کی چاپی لانے کے لیے بھیجا، عثمان لائے رسول اللہ ﷺ نے اس پر قبضہ کر لیا اور بیت اللہ کا دروازہ کھول کر اندر تشریف لے گئے۔ اس میں دور کعت نماز پڑھی اور باہر آ گئے۔ آپ نے دروازے کے دونوں پٹ بند کر دیئے اور چاپی اپنے ہی پاس رکھی، لوگوں کو کعبے کے گرد لایا گیا تھا، آپ نے اس روز لوگوں کو نصیحت کی، عثمان بن طلحہ کو بیان کر کر چاپی دے دی اور فرمایا کہ اولادابی طلحہ اسے ہمیشہ ہمیشہ کے لیے لے لو دہ تم سے سوائے ظالم کے کوئی نہیں چھینے گا۔

پانی کی سبیل (ستایہ) آپ نے عباس بن عبدالمطلب کو دی اور فرمایا کہ میں نے تمہیں دی شدہ تم سے بجل کرے اور نہ تم اس سے بجل کرو۔

خانہ کعبہ میں پہلی اذان:

رسول اللہ ﷺ نے تمیم بن اسد الخزاعی کو بھیجا انہوں نے حرم کے پھروں کو درست کر دیا، ظہر کا وقت آگیا تو بالا نے کعبے کی چھت کے اوپر اذان دی رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اس دن کے بعد سے قریش سے قیامت تک (کفر پر) جگنہیں کی جائے گی۔

رسول اللہ ﷺ الحرون ایں مخبرے کعبے سے خطاب کر کے کہا کہ تو اللہ کی زمینوں میں سب سے زیادہ بہتر ہے اللہ کی زمینوں میں مجھے سب سے زیادہ محظوظ ہے اگر میں تجوہ سے نکلاں جاتا تو میں نہ نکلتا۔

بتوں کی تباہی:

رسول اللہ ﷺ نے ان بتوں کی طرف سر لایا بھیجے جو کعبے کے گرد تھے اور سب کو توڑا ادا ان میں سے العزیز، مناء، سواع،

بواشہ اور ذوالکفین تھے۔

رسول اللہ ﷺ کے منادی نے مکہ میں ندادی کہ جو شخص اللہ اور روز قیامت پر ایمان رکھتا ہو وہ اپنے گھر میں کوئی بت بغیر توڑے نہ چھوڑے۔

### رسول اکرم ﷺ کا خطبہ فتح یا رحمت کی رم جنم:

جب فتح کا دوسرا دن ہوا تو رسول اللہ ﷺ نے ظہر کے بعد خطبہ پڑھا (وعظ کہا) اور فرمایا کہ اللہ نے جس دن آسمان وز میں کو بیدار کیا (اسی دن سے مکہ کو حرام (محرم قبل و قاتل سے محفوظ) کر دیا ہے وہ قیامت تک حرام ہے میرے لیے یہی دن کی ایک ساعت سے سوا کبھی حلال نہیں ہوا۔ اس کے بعد وہ اپنی حرمت دیروزہ پر واپس چلا گیا البذا تم میں جو لوگ حاضر ہیں وہ غائبین کو پہنچادیں ہمارے لیے ان کے غنائم میں سے بھی کچھ حلال نہیں ہے۔

### یوم فتح مکہ:

آنحضرت ﷺ نے میں رمضان یوم جمعہ کو مکہ مغطیر کو فتح کیا، پس درہ رات مقیم رہے دور کعت نماز (عصر) پڑھتے رہے غائبین کی طرف روانہ ہوئے کے پر عتاب بن اسید کو عامل بنا یا جو انہیں نے نماز پڑھاتے تھے اور معاذ بن جبل کو جو حدیث وفتک کی تعلیم دیتے تھے۔

### روزہ رکھنے کے بعد افطار کر دینے کا واقعہ:

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اور رمضان کو عام الفتح (فتح مکہ کے سال) میں مدینے سے روانہ ہوئے آپ نے روزہ رکھا، الکدید پہنچ تو روزہ ترک کر دیا۔ لوگ یہ سمجھتے تھے کہ رسول اللہ ﷺ کا آخوند حکم ہے۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ عام الفتح میں رمضان میں روانہ ہوئے آپ نے روزہ رکھا جب الکدید پہنچ اور لوگ آپ کے پاس جمع ہو گئے تو آپ نے بیالہ لے کے اس سے (پانی) پی لیا پھر فرمایا اے لوگو! جو رخصت کو قبول کرے (یعنی افطار کرے) تو رسول اللہ ﷺ نے بھی اسے قبول کیا ہے اور جو روزہ رکھے تو رسول اللہ ﷺ نے بھی روزہ رکھا ہے۔

لوگ آپ کے جدید سے جدید امر کا اتباع کرتے تھے اور امن زاخ کو حکم سمجھتے تھے (یعنی جس حکم نے سفر مکہ کے روزے کو منسوخ کر دیا۔ اسے بدیہی اور واضح حکم سمجھتے تھے)۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ عام الفتح میں نامہ رمضان میں روانہ ہوئے آپ نے روزہ رکھا، یہاں تک کہ الکدید پہنچ پھر آپ نے افطار کیا (روزہ ترک کر دیا) رسول اللہ ﷺ کے اصحاب آپ کے جدید سے جدید حکم کا اتباع کرتے تھے۔

ابو سعید خدري رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ہمیں دور رمضان کو بایا ہم لوگ روانہ ہوئے حالانکہ روزہ دار تھے جب الکدید پہنچ تو رسول اللہ ﷺ نے فطر (ترک روزہ) کا حکم دیا۔ ہمیں شرجن میں اس حالت میں صبح ہوئی کہ بعض ہم میں

سے روزہ دار تھے اور بعض تارک روزہ جب ہم مرطہ ان پیچے تو آپ نے ہمیں آگاہ کیا کہ ہم دشمن کا مقابلہ کریں گے اور تارک صوم کا حکم دیا۔

ابو سعید خدري (رضي الله عنه) سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ نے مکہ فتح کر لیا تو ۱۸ اربیاء اور رمضان کو ہم لوگ آپ کے ہمراہ روانہ ہوئے، ہم میں بعض نے روزہ رکھا اور بعض نے روزہ ترک کر دیا مگر نہ روزہ دار نے تارک روزہ کو برا کیا اور نہ تارک روزہ نے روزہ دار کو۔

ابن عباس (رضي الله عنه) سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فتح مکہ کے دن روزہ رکھا جب آپ کے کردید آئے تو آپ کے پاس ایک پیالہ دو دھلایا گیا۔ آپ نے اظفار کر لیا اور لوگوں کو بھی اظفار کرنے کا حکم دیا۔

ابراهیم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اور رمضان کو اس حالت میں مکہ فتح کیا کہ آپ روزہ دار و مسافر مجاهد تھے۔

#### لشکر اسلام کی تعداد:

سعید بن المسیب (رضي الله عنه) سے مروی ہے کہ عام الفتح میں رسول اللہ ﷺ آٹھ ہزار یادیں ہزار کے ہمراہ مکہ کی طرف روانہ ہوئے اور مکہ والوں میں سے دو ہزار کوختن لے گئے۔

ابن ابی ذی سے مروی ہے کہ بنی ملک (رضي الله عنه) دس ہزار مسلمانوں کے ساتھ کے میں داخل ہوئے۔ عبد اللہ کے والد سے مروی ہے کہ ہم نے عام الفتح میں رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ جہاد کیا، ہم لوگ ایک ہزار سے زائد تھے (ان کی مراد اپنی قوم مزینہ سے ہے) اللہ تعالیٰ نے مکہ اور کوختن آپ کے لیے فتح کر دیا۔

#### رسول انور ﷺ کا منفرد فاتحانہ انداز:

انس بن مالک سے مروی ہے کہ عام الفتح میں رسول اللہ ﷺ اس طرح کے میں داخل ہوئے کہ سر پر خود کھا آپ نے اسے اتار دیا۔

معن و موسیٰ بن داؤد نے اپنی حدیثوں میں بیان کیا کہ ایک آدمی آیا اس نے کہا یا رسول اللہ ﷺ ابن حطل کعبے کے پردوں میں لٹکا ہوا ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اسے قتل کر دو۔

معن نے اپنی حدیث میں بیان کیا کہ اس روز رسول اللہ ﷺ حرم (احرام باندھے) ہوئے تھے۔ انس بن مالک نے زہری سے بیان کیا کہ رسول اللہ ﷺ کو عام الفتح میں اس حالت میں دیکھا کہ آپ کے سر پر خود تھا۔ جب آپ نے اسے اتارا تو ایک شخص آیا اور کہا یا رسول اللہ ﷺ یا ابن حطل ہے جو کعبے کے پردوں میں لٹکا ہوا ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اسے جہاں پاؤ قتل کر دو۔

طاوس سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے میں کبھی بغیر احرام کے داخل نہیں ہوئے سوائے یوم فتح کے کہ اس روز آپ بغیر احرام کے داخل ہوئے۔

جابر سے مروی ہے کہ عام الفتح میں نبی ﷺ اس طرح داخل ہوئے کہ آپ کے سر پر سیاہ عمارہ تھا۔

عاشرہ جنیونوں سے مروی ہے کہ یوم الفتح میں رسول اللہ ﷺ کے اوپر سے داخل ہوئے اور کے کے یچے سے باہر آئے۔ عاشرہ جنیونوں سے مروی ہے کہ عام الفتح میں رسول اللہ ﷺ کداء کے راستے اس گھائی سے داخل ہوئے جو کے کے اوپر ہے۔ ابن عمر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے میں بلند گھائی سے داخل ہوئے اور نیچی گھائی سے نکلے تھے۔

عبدیہ بن عمیر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فتح مکہ کے روز اپنے اصحاب سے فرمایا کہ آج جنگ کا دن ہے اس لیے روزہ افطار کرلو۔

شیعہ نے شعبہ سے روایت کی کہ عمر بن دینار نے عبدیہ بن عمیر سے صرف تین حدیثیں سنیں۔

### یوم الفتح میں حضرت عبد اللہ بن ام مکتوم ہی الدغدغہ کے اشعار:

ابو سلمہ و میجی بن عبد الرحمن بن حاطب سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کی فتح مکہ کا دن ہوا تو عبد اللہ بن ام مکتوم ہی الدغدغہ آپؐ کے آگے صفا و مروہ کے درمیان تھے اور یہ اشعار پڑھتے تھے:

یاحیندا مکہ میں وادی ارضی بھا اهلی و عوادی

”اے وادی مکہ تیرا کیا کہنا، تو ایسی زمین ہے جس میں میرے اہل اور عبادت کرنے والے ہیں۔

ارض امشی بھا بلا هادی ارضی بھا تو سخ اوتادی

تو ایسی زمین ہے جس میں بلاہادی کے چلتا ہوں، تو ایسی زمین ہے جس میں میری میخین مضبوط گڑی ہیں۔

### گستاخ رسول ابن خطل کا اشعار:

سعید بن الحسین سے مروی ہے کہ یوم الفتح میں رسول اللہ ﷺ نے ابن ابی سرح، فرتا، از بحری اور ابن خطل کے قتل کا حکم دیا اور ابو بزرگ ابن خطل کے پاس آئے جو کجھے کے پردوں میں لٹکا ہوا تھا۔ اس کا پیٹ چاک کر دیا۔

ابن ابی سرح کے لئے معانی:

انصار میں سے ایک شخص تھے جنہوں نے یہ نذر مانی کہ اگر ابن ابی سرح کو دیکھیں گے تو اسے قتل کر دیں گے، عثمان آئے ابن ابی سرح ان کا رضا می بھائی تھا انہوں نے نبی ﷺ سے اس کی سفارش کی حالاً لکھ دی انصاری تکوار کا قفسہ پکڑنے نبی ﷺ کے منتظر تھے کہ جب آپؐ اشارہ کریں تو وہ اسے قتل کر دیں۔

عثمان نے ان کی سفارش کی آپؐ نے اسے چھوڑ دیا رسول اللہ ﷺ نے ان انصاری سے کہا کہ تم نے اپنی نذر کیون نہ پوری کی انہوں نے کہا یا رسول اللہ ﷺ میں اپنا ہاتھ تکوار کے قفسہ میں رکھ کر منتظر تھا کہ جب آپؐ اشارہ فرمائیں گے تو میں اسے قتل کر دوں گا۔ نبی ﷺ نے فرمایا کہ اشارہ کرنا خیانت ہے نبی کو یہ مناسب نہیں کہ وہ اشارہ کرے۔

عمر بن الخطاب ہی الدغدغہ کے اعزہ میں سے کسی سے مروی ہے کہ جب یوم فتح ہوا تو آپؐ نے صفویان بن امیر بن خلف، ابوسفیان بن حرب اور حارث بن رہشام کو بلا بھیجا، میں نے کہا کہ اللہ نے ان کے بارے میں قدرت وی ہے کہ آپ ان لوگوں کو جو کچھ انہوں نے کیا آگاہ کریں۔

## عام معافی کا اعلان:

نبی ﷺ نے لوگوں سے فرمایا کہ میری اور تمہاری مثالی ہی ہے جیسا کہ یوسف ﷺ نے اپنے بھائیوں سے کہا "لا تشرب علیکم الیوم یغفر اللہ لكم وہو ارحم الراحمین" (آج تم پر کوئی ملامت نہیں ہے اللہ تمہاری مغفرت کرے وہ سب سے زیادہ رحم کرنے والا ہے۔

(عمر بن الخطاب نے کہا کہ) پھر میں رسول اللہ ﷺ سے ان ناگوار افعال کی وجہ سے جو مجھ سے (زمانہ جاہلیت میں) سرزد ہوئے تھے شرما گیا۔ رسول اللہ ﷺ نے تو ان سے جو کچھ فرمایا وہ فرمایا ہی۔

## بیت اللہ کو بتول سے پاک کرنے کا حکم:

جاہر سے مردی ہے کہ نبی ﷺ نے عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ کو جو بظاء میں تھے زمانہ فتح مکہ میں یہ حکم دیا کہ وہ کبھے میں آئیں اس میں جو تصویر ہوا سے مٹا دیں، نبی ﷺ اس میں اس وقت تک داخل نہ ہوئے جب تک اس کی تمام تصویریں نہ مٹا دی گئیں۔ فضل سے مردی ہے کہ نبی ﷺ بیت المقدس میں داخل ہوئے آپ سچ پڑھتے تھے مجسیز بنتے تھے اور دعا کرتے تھے رکوع نہیں کرتے تھے۔

شیعہ کے والد سے مردی ہے کہ نبی ﷺ عام الفتح میں کبھے کی شیر میوں پر بیٹھ گئے اور اللہ کی حمد و شاء علی اور جو تکلم فرمایا اس میں یہ فرمایا کہ فتح مکہ کے بعد بھرت نہیں ہے۔

ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ یوم الفتح مکہ میں ایک دھوان تھا اور اللہ کے قول کے یہی معنی ہیں (یوم تاتی السماء بدھان میں) جس دن آسمان کھلا ہوا دھوان لائے گا۔

## سان نبوت سے سورہ فتح کی تلاوت:

عبداللہ بن مغفل سے مردی ہے کہ میں نے یوم فتح مکہ میں رسول اللہ ﷺ کو ایک اونٹی پر دیکھا کہ آپ جاہر ہے تھے اور سورہ الفتح پڑھ رہے تھے اسے دہلار ہے تھے اور فرماتا ہے تھے کہ اگر لوگ میرے گرد جمع نہ ہوتے تو میں ضرور دہراتا جیسا کہ دہرایا گیا۔

## درس مساوات:

عاص بن عبد اللہ بن معبد سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فتح مکہ کے دہرے روز فرمایا کہ جاہلیت کی خوات اور اس کا فخر اپنے سے دور کر دیکونکہ سب لوگ آدم کی اولاد ہیں اور آدم مٹی کے ہیں۔

## قیام مکہ میں نماز کے متعلق مختلف روایات:

دہب بن محبہ سے مردی ہے کہ میں نے جابر بن عبد اللہ سے پوچھا کہ آیت میں کچھ غیبت میں تو انہوں نے کہا نہیں۔ عمران بن حصین سے مردی ہے کہ میں فتح مکہ میں نبی ﷺ کے ہمراہ موجود تھا۔ آپ نکہ میں اٹھا رہ شہ اس طرح تھے رہے کہ دو رکعت نماز قصر سے زیادہ نہیں پڑھتے تھے۔

اُنس بن مالک سے مروی ہے کہ ہم رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ روانہ ہوئے آپؐ (نماز میں) قصر کر رہے تھے۔ یہاں تک کہ واپس ہوئے۔

حکم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ۲۸ رمضان کو مدینے سے لگئے کروانہ ہوئے آپؐ (نماز میں) قصر کر رہے تھے۔ یہاں تک کہ واپس ہوئے۔ دور کعت پڑھتے رہے مکہ میں آئے۔ تو ہاں آپؐ آدھے مینے ٹھہرے قصر کرتے رہے پھر ۲۸ رمضان کو حشیش روانہ ہو گئے۔ ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ فتح مکہ کے بعد مکہ میں سترہ روز ٹھہر کر دور کعت پڑھتے رہے۔ عزاں بن مالک سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے عام الفتح میں پندرہ دن ورات نماز پڑھی آپؐ دور کعت پڑھتے رہے۔

عمران بن حصین سے مروی ہے کہ زمانہ فتح میں رسول اللہ ﷺ کے میں انحراف شہر رہے لیکن دور کعت ہی نماز پڑھی۔

سرہ الجہنی سے مروی ہے کہ ہم لوگ رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ عام الفتح میں روانہ ہوئے آپؐ پندرہ شبانہ روز مقیم رہے۔

ام ہانی ایک آزاد کردہ لوگوں سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے جب مکہ فتح کیا تو آپؐ نے ایک برق عسل کیا پھر چار رکعت نماز پڑھی۔

ام ہانی نے اپنے آزاد کردہ غلام ابو مرہ کو خبر دی کہ فتح مکہ کے دن رسول اللہ ﷺ کے مکان میں ایک شخص کے بارے میں جس کے لیے وہ امان چاہتی تھیں گفتگو کرنے کے لیے داخل ہوئیں انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ اس طرح اندر تشریف لائے کہ آپؐ کے سر اور دارالحکومت پر غبار پڑا ہوا تھا آپؐ ایک کپڑے میں مستور ہو گئے اور کپڑے دونوں رخ (یعنی آگے کا بیچھے اور بیچھے کا آگے کیا) پھر آپؐ نے چاشت کی آٹھ رکعت نماز پڑھی۔

ام ہانی کی سفارش پر امان دینے کا واقعہ:

ام ہانی بنت ابی طالب سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے جب مکہ مظفر فتح کیا تو ام ہانی کے پاس بھی مخدوم کے دو آدمی بھاگ کر آئے انہوں نے دونوں کو پناہ دے دی، علی ہمیشہ دو ان کے پاس آئے اور کہا کہ میں ان دونوں کو ضرور قتل کروں گا۔ ان (ام ہانی نے کہا) کہ جب میں نے انہیں یہ کہتے سناؤ میں تو رسول اللہ ﷺ کے پاس آئی جو مکہ کے اعلیٰ (بلند حصہ) میں تھے رسول اللہ ﷺ نے مجھے دیکھا تو مرجا کہا اور فرمایا اسے ام ہانی تمہیں کون ہی ضرورت ہے میں نے کہا یا رسول اللہ ﷺ میں نے اپنے دیروں میں دو آدمیوں کو پناہ دی ہے مگر علی ہمیشہ کا ارادہ ان کے قتل کرنے کا ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا جسے تم نے پناہ دی اسے ہم نے پناہ دی رسول اللہ ﷺ عسل کے لیے کھڑے ہوئے تو فاطمہ رضی اللہ عنہا نے ایک کپڑے سے پردہ کیا پھر آپؐ نے اپنا کپڑا لے کے اوڑھ لیا اور آٹھ رکعت نماز چاشت کی پڑھی۔

عامل سعید بن سعید العاص:

سعید بن سالم المکنی نے ایک شخص سے روایت کی جس کا انہوں نے نام بھی لیا تھا (مگر اس کو یاد نہیں رہا) کہ رسول اللہ ﷺ نے جب مکہ فتح کیا تو آپؐ نے اس کے بازار پر سعید بن العاص بن امیر کو عامل بنیا۔ جب نبی ﷺ نے طائف جانے

کا ارادہ کیا تو سعید بن سعید آپ کے ہمراہ روانہ ہوئے اور طائف میں شہید ہوئے۔  
عتاب بن اسید کی بطور عامل مکہ تقری:

ابن جرج سے مروی ہے کہ جب عام الفتح میں نبی ﷺ طائف کی طرف روانہ ہوئے تو آپ نے ہمیرہ بن شبل بن الحبان اشٹھی کو کے پر قائم مقام بنایا۔ جب آپ طائف سے واپس آئے اور مدینے کی روائی کا ارادہ کیا تو ۸ھ میں عتاب بن اسید کو مکہ منتظر اور حج کا عامل بنایا۔

حارث بن مالک بر صاء سے مروی ہے کہ میں نے نبی ﷺ کو یوم الفتح میں کہتے سن، اس کے بعد قیامت تک (کے میں) قریش سے کفر پر جنگ نکی جائے گی۔  
سریہ خالد بن الولید ۸ھ:

۲۵ رمضان ۸ھ کو جانب العزی (بت) خالد بن الولید ۸ھ کا سریہ ہوا۔

عزی کی تباہی:

رسول اللہ ﷺ نے جب مکہ قیام کیا تو خالد بن الولید ۸ھ کو العزی کی جانب بھیجا کر وہ اسے منہدم کر دے وہ آپ کے اصحاب کے میں سواروں کے ہمراہ روانہ ہوئے اور وہاں پہنچ کر اسے منہدم کر دیا رسول اللہ ﷺ کے پاس آ کر آپ کو خبر دی تو فرمایا: کیا تم نے کوئی چیز دیکھی؟ انہوں نے کہا نہیں، فرمایا: پھر تم نے اسے منہدم نہیں کیا۔ واپس جاؤ اور اسے منہدم کرو۔  
ایک پر اسرار عورت کا قتل:

خالد لوئے وہ غصے میں تھے انہوں نے اپنی تواریخ سے باہر کر لی ان کی طرف ایک عورت نکل کے آئی جو بہہڑا یا اور بکھرے ہوئے بالوں والی تھی، اس پر جاؤ اور چلانے لگا خالد ۸ھ اسے مارا اور لکڑے کر دیا۔

رسول اللہ ﷺ کے پاس آ کر آپ کو خبر دی تو فرمایا: ہاں یہی عزی تھی جو ہمیشہ کے لیے اس امر سے مالیں ہو گئی کرتے تھے اس کی پرستش کی جائے گی وہ مقام خلده میں تھی۔ اور قریش اور تمام بني کنانہ کے لیے ان ہتوں میں سب سے بڑی تھی، اس کے خدام اور مجاورتی سلیم میں سے بھی شیان تھے۔  
سریہ عمر و بن العاص ۸ھ:

رمضان ۸ھ میں سواع کی جانب سریہ عمر و بن العاص ۸ھ ہوا۔

رسول اللہ ﷺ نے جب مکہ قیام کیا تو آپ نے عمر و بن العاص کو سواع کی طرف روانہ کیا جو نذیل کا بت تھا کہ اسے منہدم کر دیں۔

نذیل کے بت خانہ کی بر بادی:

عمرو نے بیان کیا کہ میں وہاں پہنچا تو اس بت کا مجاور ملا اس نے کہا کہ تم کیا چاہتے ہو۔ میں نے کہا: مجھے رسول اللہ ﷺ نے حکم دیا ہے کہ اس بت کو منہدم کر دوں اس نے کہا کہ تم اس پر قادر نہ ہو گے میں نے پوچھا کہ کیوں؟ اس نے جواب کر وہ محفوظ

ہے میں نے کہا، اب تک تو بطل ہی میں ہے، تیری خرابی ہو، کیا وہ مختار ہے۔ یا وہ دیکھتا ہے؟

اس کے قریب گیا اور اس کو توڑا۔ اپنے ساتھیوں کو حکم دیا کہ خزانے کی کھڑی منہدم کر دیں مگر اس کو خڑی میں اسے کچھ نہ ملا۔ مجاور سے کہا تو نے کیا دیکھا تو اس نے کہا میں اللہ کے لیے اسلام لاتا ہوں۔

### سریہ سعید بن زید الاشہمی:

رمضان ۸ھ میں بجانب مناۃ سریہ سعید بن زید الاشہمی ہوا۔

رسول اللہ ﷺ نے جب مفتخر کیا تو آپؐ نے سعید بن زید الاشہمی کو مناۃ کی جانب روانہ کیا جو اعلیٰ میں غسان اور اوس و خزرخ کا بت تھا۔ فتح مکہ کے دن رسول اللہ ﷺ نے سعید بن زید الاشہمی کو بھیجا کہ وہ اسے منہدم کر دیں۔

سعید میں سواروں کے ہمراہ روانہ ہوئے اور وہاں ایسے وقت پہنچے کہ اس پر ایک مجاور بھی تھا۔ مجاور نے کہا تم کیا جاتے ہو؟ انہوں نے کہا مناۃ کا انہدام اس نے کہا۔ تم اور یہ کام؟

### بشت خانہ مناۃ کا انہدام:

سعد اس بہت کی طرف بڑھا، اتنے میں ان کی جانب ایک سیاہ اور بردہ بال والی ایک عورت تک آئی جو کوں رہتی تھی اور اپنے سینے پر مار رہتی تھی۔ مجاور نے کہا: اے مناۃ! اپنا غصب کر سعید بن زید الاشہمی اسے مارنے لگے یہاں تک کہ وہ قتل ہو گئی۔ انہوں نے اپنے ساتھیوں کو بہت کی طرف متوجہ کر دیا، مگر خزانے میں کچھ نہ پایا سعد اور ان کے ساتھی رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں آئے۔ یہ واقعہ ۲۲ رمضان ۸ھ کو ہوا۔

### سریہ خالد بن الولید:

شووال ۸ھ میں بی جذید کی طرف جو بنی کنانہ میں سے تھے اور کے سے پیغمبر کے نواحی میں ایک شب کے راستے پر تھے خالد بن ولید رحمۃ اللہ علیہ کا سریہ ہوا۔ (سی کی سریہ) یوم الغمیثاء عتحا (یعنی بیان مقام الغمیثاء) جب خالد بن الولید رحمۃ اللہ علیہ عزی کے وزنے سے لوٹے اور رسول اللہ ﷺ کے ہی میں مقیم تھے تو آپؐ نے انہیں بی جذید کی جانب دعوت اسلام کے لیے بھیجا۔ لیکن انہیں مقاتل و جنگجو بنا کے نہیں بھیجا تھا۔ وہ مهاجرین و انصار بنی سلیم کے تین سو بیچاں آدمیوں کے ہمراہ روانہ ہوئے۔

### بنی جذید کا معاملہ:

خالدان کے پاس پہنچے تو پوچھا، تم کون ہو؟ ان لوگوں نے کہا، مسلمان ہم نے نماز پڑھی ہے، محمد کی تقدیق کی ہے، اپنے میدانوں میں مسجدیں بنائی ہیں اور ان میں اذان کہی ہے، انہوں نے کہا تمہارے پاس تھیار کا کیا حال ہے، جواب دیا ہمارے اور عرب کی ایک قوم کے درمیان عداوت ہے، ہمیں اندریشہ ہوا کہ وہ لوگ ہوں گے تو ہم نے تھیار لے لیے۔ خالد نے حکم دیا کہ تھیار رکھ دو انہوں نے تھیار رکھ دیے۔ خالد نے سب کو گرفتار کر لیا اور بعض کی مشکلیں بھی کس دیں اور سب کو اپنے شاہقیم کر دیا۔

جب تھے ہوئی تو خالد نے ندادی کہ جس کے ہمراہ قیدی ہو وہ تواری سے اس کا کام تمام کر دئے بولیم نے تو جوان کے ہاتھ میں تھے۔ انہیں قتل کر دیا، لیکن مہاجرین و انصار نے اپنے قیدیوں کو رہا کر دیا۔

مقتولین کے خون بہا کی ادا میگی:

خالد نے جو کچھ کیا وہ نبی ﷺ کو پہنچا تو آپ نے فرمایا۔ اللہ میں خالد کے فعل کی تجویز سے براءت چاہتا ہوں آپ نے علی بن ابی طالب ؓ کو زواں کیا انہوں نے مقتولین کا خون بہا ادا کیا اور نقصان کی تلافی کی پھر رسول اللہ ﷺ کے پاس آ کر آپ کو خبر دی۔

یوم الغمیصاء:

ابو حدرہ سے مروی ہے کہ میں اس شکر میں خالد بن ولید ؓ کے ہمراہ تھا جس نے یوم الغمیصاء میں جذبہ پر حملہ کیا ہم ان کے پاس ایک ای شخص سے ملے جس کے ہمراہ عورتیں تھیں وہ ان عورتوں کو بچانے کے لیے لڑنے لگا اور یہ رجز پڑھنے لگا۔

رخین اذیال الحضاء واربعن مشی حیات کان لم يضر ملحن  
”آے عورت اذار کے دامن چھوڑ دے اور توقف کر سپولیوں کی چال کہ گویا خوف کرتے ہی نہیں۔“

ان یمنع القوم ثلاث تمنعن (اگر قوم کوئین آدمی بھی روکیں تو ضرور بیج جائے)۔  
راوی نے کہا کہ اتفاقاً ہم ایک اور شخص سے ملے جس کے ہمراہ عورتیں تھیں وہ بھی ان کی جانب سے لڑنے لگا اور یہ شعر

پڑھنے لگا:

قد علمت بیضاء قلمی العرسا لا تملا اللجن منها نهسا

”گوری سرخ کو لہے والی عورت نے جان لیا کہ بکری والا اور اوٹ والا اس کی حفاظت کرے گا۔

لا ضرب المذبذبين المخاص القعسا

آج میں ضرور بے نیاز کروں گا۔ جس طرح کوئی مرد بے نیاز کرتا ہے۔

اس نے اس کی طرف سے جنگ کی بیان تک کہ اسے پہاڑ پر بیچھا لے گیا (راوی نے کہا کہ) ایک اور شخص ہم سے ملے جس کے ہمراہ عورتیں تھیں وہ ان کی طرف سے لڑنے لگا اور یہ اشعار پڑھنے لگا۔

قد علمت بیضاء تلهی العرسا لا تملا اللجن منها نهسا

”ایسی گوری عورت نے جو لوگوں کو بھلا دیتی ہے جان لیا ہے کہ اس کے کم گوشت کو پہنچیں بھرے گا۔

لا ضرب المذبذبين المخاص القعسا

آج میں ضرور تیز سفر کروں گا۔ ان لوگوں کا سافر جو بھری ہوئی پشت اور گردن والے اونٹوں کو بہنکاتے ہیں۔“

اس نے ان کی طرف سے جنگ کی بیان تک کہ انہیں پہاڑ پر بیچھا کر لے گیا خالد نے کہا کہ ان لوگوں کا تعاقب نہ کرو۔ عصام المرفی سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بطن نخلہ کے روز (بطن نخلہ سے عزمی کے منہدم ہونے کا دن مراد ہے)

تمیں بھیجا اور فرمایا: کہ جس آبادی میں اذان نہ سنو یا مسجد نہ پکھو وہاں لوگوں کو قتل کر دو۔ اتفاقاً ہم ایک شخص سے ملے اس سے پوچھا کہ تو کافر ہے یا مسلم۔ اس نے کہا کہ اگر میں کافر ہوں تو تھہر جاؤ۔ ہم نے اس سے کہا کہ اگر تو کافر ہو گا تو ہم تجھے قتل کر دیں گے اس نے کہا مجھے اتنی مہلت دو کہ میں عورتوں کی حاجت پوری کر دوں وہ ان میں سے ایک عورت کے پاس گیا اور کہا کہ اے جیش عیش کے خاتمہ پر اسلام ہے۔

اریتک اذ طالبکم فوجدتکم بجیلة او ادركتکم بالخوانق  
”کیا تم نے دیکھا کہ جب میں نے تمہاری خلاش کی تھی اور پھر تمہیں پایا تھا تو مقام بجیله میں پایا تھا یا خوالق میں۔

اما كان اهلا ان بنول عاشق تکلف ادکاج السرى و الوايق

کیا عاشق اس کا اہل نہ تھا کہ اس کے ساتھ فیض کی جائے جس نے راتوں میں اور سخت گرسیوں میں چلنے کی تکلیف گوارا کی۔

فلاذب لی قد قلت اذ لحن جبرة اثیبی بود قبل احدی الیوالق

پھر میرا کوئی گناہ نہیں۔ میں نے اسی وقت کہہ دیا تھا جبکہ ہم پڑوئی تھے اے عورت محبت کی جزا دے کسی ایک نازل ہونے والی مصیبت کے قبل۔

اثیبی بود قبل ان تشحط الوی وینای امیری بالحیب المفارق

محبت کی جزا دے قبل اس کے گرد وہ اور میرا جدائی کرنے والا امیر محبوب کو دور کر دے۔

اس عورت نے کہا ہاں تو دس اور سات سال پے در پے آٹھ سال جن میں مہلت ہو زندہ رہے۔ پھر ہم لوگ اس کے قریب گئے اور اس کی گردن ماروی وہ عورت آئی اور اس پر تیار اندازی کرنے لگی بیان تک کہ وہ مرگی سفیان نے کہا کہ وہ عورت خوب پر گوشت تھی۔

غزوہ حنین:

شوال ۸<sup>ھ</sup> میں رسول اللہ ﷺ کا غزوہ حنین ہوا اسی کو غزوہ ہوازن بھی کہتے ہیں حنین ایک دادی ہے۔ اس کے اور سکے درمیان نینیں رات کا فاصلہ ہے۔

ہوازن اور ثقیف کا اتحاد:

جب رسول اللہ ﷺ نے مکہ فتح کیا تو ہوازن و ثقیف کے اشراف ایک دوسرے کے پاس کے انہوں نے اتفاق کر لیا اور بقاوت کر دی ان سب کو مالک بن عوف الصری نے جمع کیا جو اس زمانہ میں تیس سال کا تھا اس کے حکم پروہ لوگ اپنے ہمراہ مال، عورت اور بچوں کو لے آئے وہ اوطاس میں اترے اور ان کے پاس امداد بھی آئے لگی انہوں نے رسول اللہ ﷺ کی طرف بغرض مقابلہ جانے کا ارادہ کیا۔

مکہ سے روانگی:

رسول اللہ ﷺ نے ۶ شوال یوم شنبہ کو بارہ ہزار مسلمانوں کے ہمراہ جن میں دس ہزار اہل مدینہ تھے اور دو ہزار اہل

مکر روانہ ہوئے ابو بکر رض نے کہا کہ آج ہم قلت کی وجہ سے مغلوب نہ ہوں گے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ بہت سے مشرکین بھی روائی ہوئے جن میں صفوان بن امیہ بھی تھا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے سورہ ہیں مج سامان کے عاریثے تھیں شبہ شنبہ ۱۰ شوال کو شام کے وقت آپ صلی اللہ علیہ وسلم پہنچے۔

مالک بن عموف نے تین آدمیوں کو روانہ کیا اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اصحاب کی خبر لائیں وہ لوگ اس طرح اس کے پاس واپس لوٹ گئے کہ رعب کی وجہ سے ان کے جوڑ جوڑ الگ ہو گئے تھے۔

#### پرچم اسلام:

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے عبد اللہ بن ابی حذر دا اسلی کو روانہ کیا وہ ان کے لشکر میں داخل ہوئے اس میں گھونے اور ان کی خبر لائے۔ جب رات ہوئی تو مالک بن عموف نے اپنے ساتھیوں کی طرف قصد کیا اس نے انہیں وادی خین میں تیار کیا اور مشورہ دیا کہ وہ سب محمد اور ان کے اصحاب پر ایک دم سے حملہ کروں۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے اصحاب کو صحیح ترکے تیار کیا اور ان کی چند ٹیکیں بنادیں الویہ (چھوٹے جھنڈے) اور رایات (بڑے جھنڈے) ان کے تحقیقین کو دیے ہمراہ جنین کے ہمراہ ایک لوا (چھوٹا جھنڈا) تھا جسے علی بن ابی طالب رض اٹھائے ہوئے تھے اور ایک رأیہ (بڑا جھنڈا) تھا جسے سعد بن ابی وقار نہیں اٹھائے ہوئے تھے۔ ایک رأیہ (بڑا جھنڈا) عمر بن الخطاب نہیں اٹھائے ہوئے تھے۔

خرزرج کا لواہ (چھوٹا جھنڈا) حباب بن الموز را اٹھائے ہوئے تھے اور کہا جاتا ہے کہ خرزرج کا ایک دوسرا لواہ (چھوٹا جھنڈا) سعد بن عبادہ رض کے ہمراہ تھا، اوس کا لواہ (چھوٹا جھنڈا) اسید بن حسیر رض کے ہمراہ تھا، اوس و خرزرج کے ہر بطن (شاخ قبیلہ) میں لواہ یاریہ تھا جسے انہیں کا ایک نام زد شخص اٹھائے ہوئے تھے۔ قبل غرب میں سب کے پاس الویہ و رایات (چھوٹے سے بڑے جھنڈے) تھے جنہیں انہیں کی نازد بجماعت اٹھائے ہوئے تھی۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جس روز مکے سے روانہ ہوئے آپ نے سلیم کو مقدمہ بنایا اور ان پر خالد بن الولید رض کو عامل کیا برابر وہی آپ کے مقدمہ پر عامل رہے یہاں تک کہ وہ ہزانہ میں اترے۔

#### مسلمانوں پر اچانک حملہ:

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وادی خین میں تیاری کے ساتھ پہنچے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سفید خچر دلدل پر سوار ہوئے دوزر ہیں اور مغفرہ خود پہنچی پھر ہوازن کے آگے کوئی شے نظر آئی جس کے مثل تاریکی و کثرت کبھی انہوں نے نہ دیکھی تھی اور صحیح کے وقت کی تاریکی میں تھی۔

وادی کے ہنگ راستوں اور اس کی گھائیوں میں سے لشکر نکلے انہوں نے ایک دم سے حملہ کر دیا۔ سلیم اور ان کے ساتھ اہل مکہ اور دوسرا لوگ پشت پھیر کر جا گے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کہنے لگے اے اللہ اور اس کے مدگاروں میں اللہ کا بندہ ہوں اور اس کا رسول ہوں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

شکر کی طرف واپس آئے آپؐ کے پاس وہ لوگ بھی لوٹے جو بھاگے تھے۔

### ثابت قدم صحابہ کرام نبی اللہم کے اسمائے گرامی:

اس روز آپؐ کے ہمراہ عباس بن عبدالمطلب، علی بن ابی طالب، فضل بن عباس، ابوسفیان بن عبدالمطلب، زبیدہ بن الحارث، بن عبدالمطلب، ابو بکر و عمر اور اسامہ بن زید نبی اللہم اپنے چندگھر والوں اور ماتھیوں کے ہمراہ ثابت قدم رہے۔

### مسلمانوں کا شدید جوابی حملہ:

عباس نبی اللہم سے آپؐ فرمائے گئے کہ تم یہ ندادوائے گروہ انصار اے اصحاب اسراء اے اصحاب سورۃ البقرۃ انہوں نے ندادوہ تھے بھی بڑی آواز والے لوگ اس طرح متوجہ ہوئے گویا وہ اونٹ ہیں جب وہ اپنے بچوں پر شفقت کرے اُن لوگوں نے کہا: یا الیک یا الیک پھر مشرکین پر حملہ کر دیا۔

رسول اللہ ﷺ نے نظر انہی اور ان کا لڑتا دیکھا تو فرمایا: اب جنگ شروع ہو گئی میں نبی ہوں غلط نہیں ہے میں عبدالمطلب کا فرزند ہوں، پھر عباس بن عبدالمطلب نبی اللہم سے فرمایا کہ مجھے لکریاں دو انہوں نے آپؐ کو زمین سے لکریاں دیں، آپؐ نے شاہت الوجه (چہرے برے ہوں) کہہ کر وہ لکریاں مشرکین کے چہروں پر چھینک دیں اور فرمایا، رب کعبہ کی قسم ہے بھا کو اللہ نے ان کے دلوں میں رعب ڈال دیا وہ اس طرح بھاگے کہ ان میں سے کوئی کسی طرف رخ نہ کرتا۔

### قتل عام:

رسول اللہ ﷺ نے حکم دیا کہ جس پر بس چلے اسے قتل کر دیا جائے مسلمان غضبناک ہو کر انہیں قتل کر رہے تھے حتیٰ کہ عورت اور بچے بھی ان سے نہ بچ رسول اللہ ﷺ کو معلوم ہوا تو آپؐ نے عورتوں اور بچوں کے قتل سے منع کیا۔ جتنی کے روز ملائکہ کی شناخت سرخ عما میں سے تھی جنہیں وہ اپنے شانوں کے درمیان لٹکائے ہوئے تھے۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا جو شخص کسی کو قتل کرے اور اس کے پاس اس پر شہادت بھی ہو تو اس کا اسباب اس (قاتل) کے لیے ہے۔

### کفار کی پسپائی:

رسول اللہ ﷺ نے دشمن کی حلاش کا حکم دیا، ان میں سے بعض پہنچے بعض بخلہ کی طرف اور ان کی ایک جماعت او طاوس روائہ ہوئی۔

### ابو عامر نبی اللہم کی شہادت:

رسول اللہ ﷺ نے ابو عامر الاشعري کے لیے لواہ (چھوتا جمنڈا) باندھا، انہیں لوگوں کی حلاش میں روائہ کیا ہمراہ سمل بن الاؤوع بھی تھے مسلمان جب مشرکین کے قرب پہنچے تو دیکھا کہ وہ لوگ رک رہے تھے ابو عامر نے ان میں سے تو جگبیوں کو قتل کر دیا۔ دسوال آدمی ظاہر ہوا جو زرد نگامہ باندھے ہوئے تھا۔ اس نے ابو عامر کو تکوار ماری اور قتل کر دیا۔

ابوموسی الاشرعی رضی اللہ عنہ کے لئے نیابت کا اعزاز:

ابو عامر نے ابو موسی الاشرعی رضی اللہ عنہ کو اپنا قائم مقام بنایا انہوں نے ان لوگوں سے جنگ کی یہاں تک کہ اللہ نے فتح دی۔ انہوں نے ابو عامر کے قاتل کو بھی قتل کر دیا رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اے اللہ! ابو عامر کی مغفرت فرمائی اور انہیں جنت میں میری امت کے اعلیٰ طبقے میں کر۔ آپ نے ابو موسی کے لیے بھی دعا کی۔

## شہدائے غزوہ حشین کے اسامی گرامی:

مسلمانوں میں سے ایک بن عبید بن زید انخر رجی جو امام ایمن کے بیٹے اور امامہ بن زید رضی اللہ عنہ کے اخیانی جہائی تھے سراقد بن الحارث رقیم بن شعبہ بن زید لودان بھی قتل ہوئے۔ بنی نصر بن معادیہ کے ساتھ جنگ بہت شدید ہوئی پھر بنی رباب کے ساتھ عبداللہ بن قیس نے جو مسلمان تھے کہا کہ بنی رباب توہلک ہو گئے۔

## مالک بن عوف کا فرار:

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اے اللہ! ان مسلمانوں کی مصیبت (گی مکافات) پوری گردئے مالک بن عوف گھائیوں میں سے ایک گھائی پر کھڑا ہو گیا، یہاں تک کہ اس کے کمزور ساتھی چلے گئے اور ان کا آخری آدمی تک آگیا، پھر وہ (مالک) بجا گا اور قصر بلیہ میں پناہ لی اور کہا جاتا ہے کہ ثقیف کے قلعے میں داخل ہو گیا۔

## اسیروں جنگ و مال غیمت:

رسول اللہ ﷺ نے قیدیوں اور اموال غیمت کے جمع کرنے کا حکم دیا، وہ سب بکجا کیا گیا۔ مسلمانوں نے اس کو چرانہ میں منتقل کر دیا، وہاں رکارہا۔ یہاں تک کہ رسول اللہ ﷺ طائف سے واپس ہوئے مسلمان اپنے اپنے سائبانوں میں تھے جہاں وہ دھونپ سے چھاؤ میں تھے قیدی چھہ ہزار تھے۔ اونٹ چونیں ہزار کربیاں چالیس ہزار سے زائد اور چار ہزار اوپر چاندی۔

رسول اللہ ﷺ نے قیدیوں (کے فیصلے) میں اس لیے دیر فرمادی کہ شاید ان کا وفد آپ ﷺ کے پاس آئے، آپ نے مال سے ابتداء کی اسے تقسیم کیا، سب سے پہلے ان لوگوں کو دیا جن کی تالیف قلب مقصود تھی۔

## مال غیمت کی تقسیم:

حکیم بن حزام کو سواونٹ دیئے اس نے آپ سے درخواست کی تو آپ نے اور بھی دیئے آپ نے نظر بن الحارث بن کندہ کو سواونٹ دیئے اسید بن جاریہ رضی اللہ عنہ کو بھی اونٹ دیئے، علاء بن حارث رضی اللہ عنہ کو بیچا اس اونٹ دیئے۔ حویطہ بن عبد العزیز کو سواونٹ دیئے ہر شام بن عبر و العامری کو ۵۰ اونٹ دیئے، اقرع بن خابس اسکی کو سواونٹ دیئے عینہ بن حسن کو سواونٹ دیئے۔ مالک بن عوف کو سواونٹ دیئے، عباس بن مرد اس کو چالیس اونٹ دیئے تو اس نے اس کے بارے میں ایک شعر کہا، آپ نے اسے سواونٹ دیئے اور کہا جاتا ہے کہ ۵۰ دیئے۔

یہ سب آپ نے غم میں سے دیا اور دیہی تمام احوال میں ہمارے نزدیک سب سے زیادہ ثابت ہے آپ نے زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کو لوگوں پر تقسیم کر دیا، ہر شخص کے حصہ میں چار اونٹ اور چالیس بکریاں ہوئیں اگر کوئی سوار تھا تو اس نے بازہ اونٹ

اور ایک سوئیں بکریاں لیں اور اگر اس نے ہمارا ایک گھوڑے سے زائد تھا تو اس کا حصہ نہیں لگایا گیا۔  
حضور ﷺ کے رضاعی چچا ابو زرقان کی سفارش:

رسول اللہ ﷺ کے پاس ہوازن کا وفد آیا جن کا رئیس زہیر بن صرد تھا، ان میں رسول اللہ ﷺ کا رضاعی چچا ابو زرقان بھی تھا ان لوگوں نے آپ سے سفارش کی کہ آپ قیدیوں کے معاملہ میں احسان کریں فرمایا کہ میں تمہیں اپنی عورتیں اور بچے سے زیادہ محظوظ ہیں یا مال، انہوں نے کہا کہ ہم شمار میں کوئی چیز برائی نہیں کر سکتے، فرمایا جو میرا اور عبدالمطلب کی اولاد کا ہے وہ تو تمہارا ہے اور میں تمہارے لیے لوگوں سے درخواست کروں گا۔  
**مال غنیمت کی واپسی:**

مہاجرین و انصار نے کہا کہ جو ہمارا ہے وہ رسول اللہ ﷺ کا ہے مگر اقرع بن خابس نے کہا کہ میں اور بنی تمیم تو نہ دیں گے۔ عینہ بن حسن نے کہا کہ میں اور بنی فرارہ (ویں گے) بخلیم نے کہا جو ہمارا ہے وہ رسول اللہ ﷺ کا ہے تو عباس بن مرداس نے کہا کہ تم لوگوں نے میری توہین کی۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ یہ جماعت (وفد کی) مسلمان ہو کر آئی ہے میں نے ان کے قیدیوں کے فیصلے میں تاثیر کی تھی، میں نے انہیں اختیار دیا تھا مگر انہوں نے عورتوں اور بچوں کے مساوی کسی چیز کو نہیں کیا جس کے پاس ان میں سے کوئی ہوا اور وہ دل سے واپس کرنے پر راضی ہو تو یہ راست اچھا ہے جونہ راضی ہو تو وہ بھی انہیں واپس کر دے مگر یہ ہم پر قرض ہو گا ان چھ حصوں میں جو اللہ نہیں سب سے پہلے غنیمت دے گا۔

انہوں نے کہا ہم راضی ہیں اور ہم نے مان لیا، انہوں نے ان کی عورتیں اور بچے واپس کر دیئے ان میں سے سوائے عینہ بن حسن کے کسی نے اختلاف نہیں کیا اس نے ان کی اس بڑھیا کے واپس کرنے سے انکار کیا جو اس کے قبضہ میں آگئی تھی آخر ان کو بھی اس نے واپس کر دیا۔

رسول اللہ ﷺ نے قیدیوں کو ایک ایک قبطیہ (قبط کا کپڑا) پہنایا تھا۔

### انصار کی تشویش و اظہارِ طمیتان:

جب انصار نے رسول اللہ ﷺ کی وہ عطا بیٹھی جو قریش اور عرب میں تھی تو انہوں نے اس کے بارے میں گفتگو کر رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اے گروہ انصار کیا تم راضی نہیں ہو کر لوگ بکریاں اور اونٹ لے کر واپس جائیں اور تم رسول اللہ ﷺ کو لے کے اپنے کباودوں کی طرف واپس جاؤ انہوں نے کہا یا رسول اللہ ﷺ ہم تقسیم اور حصہ میں آپ پر راضی ہو گئے۔  
**انصار کے لیے دعائے نبوی ﷺ:**

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اے اللہ انصار پر رحم فرماء، انصار کے بیٹوں پر رحم فرماء، انصار کے بیٹوں کے بیٹوں پر رحم فرماء رسول اللہ ﷺ واپس ہوئے اور لوگ بھی متفرق ہو گئے رسول اللہ ﷺ شب پنجشنبہ ۵ مارچی القعدہ کو ہمراہ پہنچے وہاں تیرہ روز مقیم رہے۔

جب مدینے کی واپسی کا ارادہ کیا تو آئے شب چارشنبہ ۱۸/۰۲/۱۹۷۱ کو روانہ ہوئے عمرہ کا حرام باندھا اور کے میں داخل ہوئے پھر طوافِ سعی کی اور اپنا سرمنڈا ایسا اسی رات آپ شب باش کی طرح ہمراہ واپس آئے، پنجشنبہ کی صبح ہوئی تو آپ مدینے واپس ہوئے، آپ وادی ہمراہ میں چلے یہاں تک کہ سرف پر نکلے اور مرالظہر ان کا راستہ اختیار کیا، پھر مدینے کا حضور ﷺ کی استقامت اور ثابت قدی:

عبداللہ بن عباس رض نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ بارہ ہزار کے ہمراہ ہوازن میں آئے آپ نے ان میں سے اتنے ہی قتل کیے جتنے بدر کے دن قریش میں سے قتل کیے تھے۔ رسول اللہ ﷺ نے رستی زمین میں مٹی لی پھر اسے ہمارے چہرے پر پھینکا جس سے ہم بھاگے۔

عباس بن عبدالمطلب رض سے مردی ہے کہ یوم خشن میں مسلمانوں اور مشرکوں میں مقابلہ ہوا۔ مسلمانوں نے پشت پیغمبر کی میں نے رسول اللہ ﷺ کو اس حالت میں دیکھا کہ آپ کے ساتھ سوائے ابوسفیان بن الحارث بن عبدالمطلب کے کوئی نہ ققاوہ نبی ﷺ کی رکاب پکڑ رہے ہوئے تھے نبی ﷺ نے مشرکین کی طرف تیری کرنے میں کوتا ہی نہیں کی۔

#### حضرت عباس رض کو بلا نے کا حکم:

پھر آپ کے پاس میں آیا، پھر کی گام پکڑی، آپ اپنے سفید پھر پر تھفر مایا، آئے عباس پکارو! اے اصحاب اسراء! میں بلند آواز والا آدمی تھا اپنی بلند آواز سے ندادی کہاں ہیں اصحاب اسراء وہ اس اونٹ کی طرح جواب پر شفقت کرئے یا بیک یا بیک یا بیک کہتے ہوئے آئے۔

مشرکین بھی آئے۔ ان کا اور مسلمانوں کا مقابلہ ہوا دو مرتبہ انصار نے ندادی اے گروہ انصار اے گروہ انصار، پھر ندا (پکار) صرف نبی حارث بن الخزرج رض میں رہ گئی، انہوں نے ندادی اے نبی حارث بن الخزرج۔

نبی ﷺ نے اپنے خچر پر سے اوچھے ہو کر ان کی لڑائی معاشرہ فرمائی اور کہا: یہ وقت جنگ کے گرم ہونے کا ہے، آپ نے اپنے باتحہ میں نکل کریاں لیں اور انہیں پھینک دیا، پھر فرمایا رب کعبہ کی قسم بھاگو! و اللہ ان کی حالت بدلتی رہی ان کی تلوار کندہ ہوتی رہی، یہاں تک کہ اللہ نے انہیں شکست دے دی۔

#### اسیر ان جنگ کی رہائی:

زہری نے کہا کہ مجھے ابن المسبیب نے خردی کہ اس روز مسلمانوں کو چھ بڑا قیدی ملے مشرکین مسلمان ہو کر آئے اور کہا اے نبی اللہ آپ گوگوں میں سب سے بہتر ہیں آپ نے ہمارے مال، عورتوں اور بچوں کو گرفتار کر لیا ہے۔

فرمایا: میرے پاس وہی قیدی ہیں جو تم دیکھ رہے ہو، سب سے بہتر بات وہ ہے جو سب سے زیادہ بچی ہو تمہیں اختیار ہے کہ یا تو تم مجھ سے اپنے بچوں اور عورتوں کو لے لو یا اپنا مال۔

انہوں نے کہا ہم لوگ ایسے نہیں ہیں کہ حساب میں کوئی چیز عورتوں اور بچوں کے مساوی کریں۔

نبی ﷺ خطبہ پڑھتے ہوئے اٹھے اور فرمایا کہ یہ لوگ مسلمان ہو کر آئے ہیں، ہم نے عورتوں اور مال میں اختیار دیا

تھا، مگر انہوں نے حساب میں کسی چیز کو عورتوں اور بچوں کے مساوی نہیں کیا، لہذا جس کے پاس ان میں سے کچھ ہوا اور اس کا دل واپس کرنے پر راضی ہو تو یہ راستہ بہتر ہے جو راضی نہ ہوتا وہ ہمیں دے دئے یہم پر قرض ہو گا، جب ہم کچھ پائیں گے تو یہ قرض ادا کر دیں گے۔ انہوں نے کہا یا فی اللہ ہم راضی ہیں اور تسلیم کرتے ہیں، آپ نے فرمایا مجھے نہیں معلوم، شاید تم میں کوئی ایسا موجود ہو جو راضی نہ ہو، لہذا تم لوگ اپنے نمائندے سمجھو جو ہمارے پاس اسے پیش کریں، آپ کے پاس نمائندے پیش کیئے گے کہ وہ لوگ راضی ہیں اور تسلیم کرتے ہیں۔

### میدان بیگنگ سے حالت:

ابو عبد الرحمن الفہری سے مردی ہے کہ غزوہ حسین میں ہم رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ تھے، سخت تیز اور شدید گرفتاری والے دن روانہ ہوئے ایک درخت کے سامنے کے نیچے اترے، جب آفتاب و حلی گیا تو میں نے اپنی زرد چینی گھوڑے پر سوار ہو کر رسول اللہ ﷺ کی جانب روانہ ہوا، آنحضرت ﷺ اپنے خیسے میں تھے میں نے کہا السلام علیک یا رسول اللہ و رحمۃ اللہ، چلنے کا وقت آگیا، آپ نے فرمایا اچھا پھر فرمایا اے بلال وہ بول کے نیچے سے اس طرح اٹھے کہ گویا ان کا سایہ طاڑ (چیز) کا سایہ ہے اور کہا: بلیک و سعد یک میں آپ پر فدا ہوں، آپ نے فرمایا میرے گھوڑے پر زین کس دو۔

انہوں نے ایک زین کالا جس کے دونوں دامن کھجور کی چھال کے تھے مگر کچھ لقص نہ تھا زین کس دو دی آپ سوار ہوئے اور ہمراہ ہم بھی سوار ہوئے، رات بھر ہم نے ان کے مقابلہ میں صفت بندی کی دونوں لشکروں نے ایک دوسرے کی یوں نگھنی مسلمانوں نے پشت پھیر لی، جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے: نبی ﷺ نے فرمایا اے اللہ کے بندوں میں اللہ کا بندہ اور اس کا رسول ہوں پھر فرمایا اے گر وہ مہا جریں میں اللہ کا بندہ اور اس کا رسول ہوں۔

رسول اللہ ﷺ گھوڑے پر سے کو دپڑے، آپ نے ایک سمحی مٹی لی، مجھے انہوں نے خردی جو مجھے سے زیادہ آپ کے خردیک تھے کہ وہ مٹی آپ مشرکین کے منہ پر ماری اور فرمایا پھرے برے ہوئی اللہ نے ان کو حکمت دے دی۔

### بارش کا نزول:

یعلی بن عطاء نے بیان کیا کہ مجھ سے ان (مشرکین) کے بیٹوں نے اپنے اپنے والد سے بیان کیا ہے کہ ہم میں سے کوئی شخص ایسا نہ تھا جس کی دونوں آنکھیں اور منہ میں مٹی نہ بھری ہو پھر ہم نے آسان اور زیمن کے درمیان ایک آواز مش اس آواز کے سی جواہ ہے کہ (صیقل کے لیے) نیع طشت پر گزارنے سے پیدا ہوتی ہے۔

سرہ سے مردی ہے کہ یوم حسین بارش کا دن تھا، رسول اللہ ﷺ نے منادی کو حکم دیا تو اس نے ندادی کہ نماز کجا وہوں میں ہو گی۔

ابوالسیح کے والد سے مردی ہے کہ حسین میں ہم پر بارش ہوئی تو رسول اللہ ﷺ کے حکم سے منادی کو حکم دیا تو اس نے ندادی کہ کجا وہوں میں نماز ہو گی۔

### کفار کو شکست:

عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ یوم حسین میں ندادی گئی کہ اے اصحاب سورۃ البقرہ وہ اپنی تکواروں کو لے کے

آئے جو شہاب (ٹوئے ستاروں) کے حصیں پھر اللہ نے مشرکین کو فکست دی۔

سریہ طفیل بن عمر والدوی رضی اللہ عنہ:

شوال ۸ھ میں ذی الکفین کی جانب جو عمر و بن شمہ الدوی کا بنت طفیل بن عمر والدوی کا سریہ ہوا۔

ذی الکفین کا انہدام:

جب رسول اللہ ﷺ نے طائف جانے کا ارادہ کیا تو طفیل بن عمر والدوی کو ذی الکفین کی طرف بھیجا، جو عمر و بن شمہ الدوی کا بنت تھا کہ وہ اسے منہدم کر دیں۔ ان کو آپ ﷺ نے حکم دیا کہ اپنی قوم سے امداد حاصل کریں اور آپ ﷺ کے پاس طائف میں آجائیں وہ تیزی کے ساتھ اپنی قوم کی طرف روانہ ہوئے۔ انہوں نے ذی الکفین کو منہدم کر دیا اس کے پھرے میں آگ لگانے لگا سے جلانے لگے اور کہنے لگے:

يَا ذَا الْكَفِينَ لَسْتَ مِنْ عَبَادِكَ مِيلادنَا اقْدَامٌ مِنْ مِيلادِكَ

الَّتِي خَسِّثَتِ النَّارُ فِي فِرَادِكَ

”ای ذی الکفین ہم تیرے بندوں میں نہیں ہیں۔ ہماری ولادت تیری ولادت سے پہلے ہے میں نے تیرے دل میں آگ لگا دی۔“

ان کے بعد اہم کوئی کے چار سو آدمی فوراً روانہ ہو گئے وہ رسول اللہ ﷺ کے طائف آنے کے چار روز بعد آپ ﷺ کے پاس پہنچے آپ ﷺ دبابر (قلعہ شکن آں) اور بحیثیت (پتھر پھینکنے کا آں) بھی لائے آپ ﷺ نے فرمایا: اے گروہ ازو، تمہارا جھنڈا کون اٹھائے گا، طفیل نے کہا کہ جو اسے جایلیت (حالت لفر) میں اٹھاتے تھے وہ نعمان بن بازیہ اللہی ہیں، فرمایا تم نے درست کہا۔

غزوہ طائف:

شوال ۸ھ میں رسول اللہ ﷺ کا غزوہ طائف ہوا۔

بنوثقیف کی قلعہ بندی:

رسول اللہ ﷺ حین سے بقدر طائف روانہ ہوئے خالد بن الولید رضی اللہ عنہ کو اپنے مقدمے پر آگ روانہ کیا، ثقیف نے اپنے قلعہ کی مرمت کر لی اس کے اندر اتنا سامان رکھ لیا تھا کہ ایک سال کے لیے کافی ہو جب وہ او طاس سے بھاگ تو اپنے قلعے میں داخل ہو گئے اور اندر سے بند کر کے مقابلہ پر تیار ہو گئے۔

طائف کا محاصرہ:

رسول اللہ ﷺ قلعہ طائف کے قریب اترے اور اسی مقام پر آپ ﷺ نے چھاؤنی بنائی، ان لوگوں نے مسلمانوں پر الی خفت تیر اندازی کی کہ گویا وہ تیر نہیں مٹیوں کے پاؤں میں چند مسلمان زخمی اور بارہ شہید ہوئے جن میں عبد اللہ بن ابی امسیہ بن المغیرہ اور سعید بن العاص بھی تھے۔

اس روز عبد اللہ بن ابی بکر کے تیر لگا زخم مندل ہو گیا۔ لیکن پھر کھل گیا۔ جس سے وہ انتقال کر گئے۔

رسول اللہ ﷺ اس مقام پر تشریف فرمائے جاں آج مسجد طائف ہے آپ کی ازاوج میں سے ہمراہ ام سلمہ اور نسبتیں ان دونوں کے لیے دو خیے نصب کیے گئے آپ پورے حاضرے کے زمانے میں دونوں نبیموں کے درمیان نماز پڑھتے تھے آپ نے اٹھارہ روز تک حاضرہ کیا ان پر مجینق (آلہ عکباری) نصب کیا، قلعے کے گرد اگر دشمنین نے لکڑیوں سے حملہ (گیاہ خاردار یا گوکھرہ) پھیلایا، ان پر ثقیف نے تیر اندازی کی جس سے چند ادھی مارے گئے۔

رسول اللہ ﷺ نے انگور کے باغ کا نئے اور جلانے کا حکم دیا، مسلمانوں نے بکثرت باغ کاٹ دیا اور ان لوگوں نے آپ سے درخواست کی کہ ان باغوں کو اللہ کے لیے رحم کر کے چھوڑ دیں، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میں اللہ کے لیے رحم کر کے چھوڑتا ہوں۔

### غلامان طائف کی آزادی کا اعلان:

رسول اللہ ﷺ کے منادی نے ندادی کہ جو غلام ہمارے پاس قلعہ سے اتر آئے گا وہ آزاد ہوگا، ان میں دس زائد آدمی نکل جن میں ابو بکر بھی تھے چونکہ وہ ایک ایک جماعت (کبرہ کے ساتھ اترے ان لیے، ابو بکر و جماعت کے باپ) کہا گیا۔

رسول اللہ ﷺ نے انہیں آزاد کر دیا، ان میں سے ہر شخص کو ایک ایک مسلمان کے سپرد کر دیا جو اس کا خرچ برداشت کرتا تھا۔ اہل طائف پر یہ بہت بھی شاق گزار۔

### رسول اللہ ﷺ کا نوبل بن معاویہ سے مشورہ:

رسول اللہ ﷺ کو (منجانب اللہ) فتح طائف کی اجازت نہیں دی گئی تھی، آپ نے نوبل بن معاویہ الدیلی سے مشورہ طلب فرمایا کہ تم کیا مناسب سمجھتے ہو انہوں نے کہا: ایک لومڑی اپنے سوراخ میں ہے اگر آپ اس پر کھڑے رہیں گے تو اسے پکڑ لیں گے اور اگر آپ اسے چھوڑ دیں گے تو وہ آپ کا نقصان نہ کرے گی۔

### طائف سے واپسی کا حکم:

رسول اللہ ﷺ نے عمر بن الخطابؓ کو حکم دیا تو انہوں نے کوچ کا اعلان کیا لوگوں نے شور مچایا اور کہا ہم کیسے کوچ کریں دراں حالیکہ طائف ابھی فتح نہیں ہوا؟ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: صح کے وقت لا ای پر جاؤ، لوگ گئے تو زخمی ہو کر واپس آئے۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ان شاء اللہ تم واپس ہوں گے وہ اس سے خوش ہوئے انہوں نے اقرار کیا اور کوچ کرنے لگے، حالانکہ رسول اللہ ﷺ بنس رہے تھے۔

ان سے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ کہوا سوائے اللہ کے کوئی معبود نہیں، جو کہتا وہنا ہے اس نے اپنا وعدہ سچا کیا، اپنے بندے کی مدد کی اور وہاں اسی نے گروہوں کو شکست دی۔

جب وہ لوگ روانہ ہو گئے تو آپ نے فرمایا کہ: (ہم) لوٹنے والے قوبہ کرنے والے اپنے رب کی عبادت کرنے والے حمد کرنے والے ہیں۔ کہا گیا یا رسول اللہ ﷺ ثقیف کے لیے اللہ سے بد دعا سمجھے آپ نے فرمایا کہ اے اللہ ثقیف کو

پدایت کر اور انہیں سلے آئے۔

حسن سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اہل طائف کا حاصلہ کیا اس کی دیوار پر سے ایک شخص کو تیر مار کر قتل کیا گیا، عمر نے آ کر عرض کیا نبی اللہ تعالیٰ کے لیے بدواء سمجھے آپ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ نے ثقیف کے بارے میں اجازت نہیں دی، اس قوم سے ہم کیوں نہیں جن کے بارے میں اللہ نے اجازت نہیں دی، فرمایا کوچ کرو، ارشاد نبوی کی تعمیل کی گئی۔

مکمل سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اہل طائف پر چالیس روز تک مخفیق نصب کی۔ ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے طائف کے دن فرمایا: غلاموں میں سے جو ہمارے پاس نکل آئے گا آزاد ہو گا ان غلاموں میں سے چند غلام نکل آئے جن میں ابو بکر رضی اللہ عنہ تھے رسول اللہ ﷺ نے سب کو آزاد کر دیا۔

#### محاصل کی وصولی:

رسول اللہ ﷺ نے جب محرم ۹ھ کا چاند دیکھا تو محصلوں کو عرب سے صدقہ وصول کرنے کے لیے بھیجا، آپ نے عینہ بن حسن کو تمیم کی طرف بھیجا کہ وہ ان سے صدقہ وصول کریں بریدہ بن الحصیب کو اسلام وغفار کی طرف اور کہا جاتا ہے کہ (بھائی بریدہ کے) کعب بن مالک کو عباد بن بشر الأشہلی کو سلیم و مزینہ کی طرف، رافع بن مکیث کو جہنمہ کی طرف عمرو بن العاص کو بنی فزارہ کی طرف خاک بن سفیان الكلابی کو بنی کلب کی طرف، سیر بن سفیان الکعی کو بنی کعب کی طرف بھیجا، بن الحبیب الازدی کو بنی ذیبان کی طرف اور سعد بن ہذیم کے ایک شخص کو آپ نے ان کے صدقات جمع کرنے پر روانہ کیا، رسول اللہ ﷺ نے اپنے صدقین (صدقہ وصول کرنے والے) کو حکم دیا کہ جو زیادہ ہو وہ ان سے لے لیں اور ان کے عمدہ مالوں سے بھیں۔

#### سریہ عینہ بن حسن الفراری:

محرم ۹ھ میں بنی تمیم کی جانب سریہ عینہ بن حسن الفراری ہوا جو السقیاء اور زمین بنی تمیم کے درمیان تھے نے عینہ بن حسن الفراری کو پچاس عرب سواروں کے ہمراہ جن میں نہ کوئی مہاجر تھا۔ نہ انصار بنی تمیم کی جانب روانہ کیا، وہ رات بھر چلے اور دن بھر پوشیدہ رہے پھر ان پر ایک جنگل میں انہوں نے محلہ کر دیا۔

مشرکین اپنے مویشی چارہ ہے تھے کہ مسلمانوں کو دیکھا اور بھاگے ان میں سے گیارہ آدمی گرفتار کیے گئے، انہوں نے محلے میں گیارہ عورتیں اور تینیں بھی مدینے گھیٹ لائے۔ رسول اللہ ﷺ نے حکم دیا کہ وہ رملہ بنت الحارث کے مکان میں قید کر دیئے جائیں۔

قبيلہ کے متعدد رسمیں، جن میں عطارد بن سعد حاجب، الزبرقان بن بدرا، قیس بن عاصم، الاقرع بن حاجب، قیس بن الحارث، عیم بن سعد، عمرو بن الاسم اور رباح بن الحارث بن مجاشع بھی تھے آئے۔

جب ان قیدیوں نے ان کو دیکھا تو عورتیں اور بچے ان کے آگے رونے لگے یہ عجلت کر کے نبی ﷺ کے دروازہ کی طرف آئے اور پکارا کہ یا محمد ہماری طرف نکلنے رسول اللہ ﷺ برآمد ہوئے حالانکہ بلاں نے نماز کی اقامت کرہے دی تھی وہ لوگ رسول اللہ ﷺ سے لپٹ کر گھنکو کرنے لگے اور آپ ان کے پاس پھر گئے پھر آپ پڑھے گئے اور نماز ظہر پڑھ کر مسجد کے صحن میں

انہوں نے عطارہ بن حاجب کو آگے کیا، اس نے گفتگو کی اور تقریر کی رسول اللہ ﷺ نے ثابت بن شناس کو حکم دیا تو انہوں نے جواب دیا، انہیں کے بارے میں یہ آیت نازل ہوئی:

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَنَادُونَكَ مِنْ وَرَاءِ الْجِنَافَاتِ أَكْثُرُهُمْ لَا يَعْقُلُونَ﴾

”جو لوگ آپ کو مجرموں کے پیچے سے پکارتے ہیں ان میں اکثر بے عقل ہیں۔“  
(رسول اللہ ﷺ نے ان کے اسیر و قیدی واپسی کر دیئے)۔

### بنی المصطلق سے محصولات کی وصولی:

رسول اللہ ﷺ نے ولید بن عقبہ بن ابی معیط کو بنی المصطلق کی جانب بھیجا جو خزانہ میں تھے وہ لوگ اسلام لے آئے تھے اور مساجد بنائی تھیں جب انہوں نے ولید کے خذیل کی خبری تو ان میں سے بیس آدمی ولید کی خوشی میں اونٹ بکریاں ان کے پاس لے جانے کو نکلے۔

جب انہوں نے ان کو دیکھا تو مدینے والپس آئے اور نبی ﷺ کو خبر دی کہ انہوں نے ہتھیاروں سے مقابلہ کیا اور صدقہ جمع کرنے میں مزاحم ہوئے رسول اللہ ﷺ نے ان کی جانب ان لوگوں کے بھیجنے کا ارادہ کیا جوان سے جنگ کریں۔  
یہ خبر اس قوم کو پہنچی تو آپؐ کے پاس دوسرا آئے جو ولید سے ملے تھے انہوں نے واقعہ کی صورت سے نبی ﷺ کو آگاہ کیا، اس پر یہ آیت نازل ہوئی:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِمَا فَتَيَّبَتْنَا عَنْ تَصْبِيبِهِ أَقْوَمًا بِمَا يَهْأَلُهُ﴾

”اے ایمان والو! اگر تمہارے پاس فاسن کوئی خبر لائے تو اچھی طرح معلوم کر لوتا کہ ناواقفی سے کسی قوم کو مصیبت شپہنچاؤ۔“

رسول اللہ ﷺ نے انہیں قرآن پڑھ کر سنایا۔ ان کے ہمراہ عباد بن بشر کو بھیجا کہ وہ ان کے اموال کے صدقات لے لیں انہیں شرائع اسلام سے آگاہ کریں اور قرآن پڑھائیں رسول اللہ ﷺ نے جو حکم دیا، عبادہ نہ تو اسے سے بڑھے اور نہ انہوں نے کوئی حق ضائع کیا، ان کے پاس وہ دس روز رہے پھر خوشی خوشی رسول اللہ ﷺ کے پاس آگئے۔  
سریعہ قطبہ بن عامر بن حدیدہ:

صرف ۹ جھیل میں قطبہ بن عامر بن حدیدہ کا نواہ یہی شریعت قریب تر زبرہ بن خشم کی جانب سریعہ ہوا۔

رسول اللہ ﷺ نے قطبہ بن عامر بن حدیدہ کو میں آدمیوں کے ہمراہ قبیلہ خشم کی جانب نواہ تباری میں تھا بھیجا انہیں یہ حکم دیا کہ ایک دم سے ان پر حملہ کریں وہ دس اونٹ پر سوار ہو کر روانہ ہوئے جنہیں باری باری استعمال کرتے تھے۔

انہوں نے ایک آدمی کو پیڑ کر اس سے دریافت کیا تو وہ ان کے سامنے گوگا بن گیا۔ پھر قبیلہ کو پکارنے لگا، ان لوگوں نے اس کی گردان ماروی پھر اتنی مہلت دے دی کہ قبیلہ سو گیا تو انہوں نے ایک دم سے ان پر حملہ کر دیا اتنی سخت جنگ ہوئی کہ دونوں

فریق میں مجرمین کی کثرت ہو گئی، قطبہ بن عامر نے جسے قتل کیا۔  
یہ لوگ اونٹ بکریاں مدینے ہنگالائے، ایک سیلا ب آگیا جو مشرکین اور مسلمانوں کے درمیان حائل ہو گیا وہ لوگ قطبہ  
تک کوئی راستہ نہ پاتے تھے، خمس نکالنے کے بعد ان کے حصے میں چار اونٹ آئے ایک اونٹ دس بکریوں کے برابر کیا گیا۔

### سریہ ضحاک بن سفیان الكلابی:

ربيع الاول ۹ھ میں بجانب بنی کلب سریہ ضحاک بن سفیان الكلابی ہوا۔ رسول اللہ ﷺ نے القیر طاء کی جانب ایک  
لشکر بھیجا جن پر ضحاک بن سفیان بن عوف بن ابی بکر الكلابی امیر تھے، ان کے ہمراہ اصید بن سلمہ بن قرطہ بھی تھے۔ الزج لادائیں یہ  
ان لوگوں سے ملے اور انہیں اسلام کی دعوت دی گمراہیوں نے انکا رکیا تو ان لوگوں نے ان سے جنگ کی اور شکست دی۔  
اصیدا پنے والد سلمہ سے ملے جو گھوڑے پر سوار الزج کے ایک تالاب میں تھا انہیوں نے اپنے والد کو اسلام کی دعوت دی  
مگر اس نے ان کو اور ان کے دین کو برا کہا، اصید نے اپنے والد کے گھوڑے کے دونوں پیروں پر توار ماری، گھوڑا اگر پڑا تو سر  
اپنے نیزے کے سہارے سے پانی میں کھڑا ہو گیا۔ سلمہ کو وہ پکڑ رہے ہیں تک کہ اس کے پاس کوئی اور آیا جس نے اسے قتل  
کیا، اسے اس کے فرزند نے قتل نہیں کیا۔

### سریہ علقہ بن مجرر المدنجی:

ربيع الآخر ۹ھ میں الحبشه کی جانب سریہ علقہ بن مجرر المدنجی ہوا۔ رسول اللہ ﷺ کو معلوم ہوا کہ الحبشه کے کچھ  
لوگ ہیں جنہیں اہل جدہ نے دیکھا، آپ نے ان کی جانب علقہ بن مجرر کو تین سوآدمیوں کے ہمراہ روانہ کیا، وہ سمندر میں ایک  
جزیرے تک پہنچے، سمندر ان کی طرف چڑھ گیا وہ لوگ اس سے بھاگے۔

سمندر اتر گیا، بعض جماعت والوں نے اپنے اہل دیعاں کی طرف جانے میں عجلت کی تو ان کو انہیں اجازت دے دی، عبد اللہ  
بن حداہ الحبشه نے بھی عجلت کی تو ان کو انہیوں نے عجلت کرنے والوں پر امیر بنادیا، عبد اللہ میں مراح (ہنسی) کی عادت تھی۔ یہ  
لوگ راستہ میں کہیں اترے آگ سلاک کرتا ہے اور کھانا پکانے لگے عبد اللہ نے کہا کہ میں نے تم لوگوں پر یہ مقرر کیا ہے کہ اس آگ  
میں بعض ان میں سے کھڑے ہو جاؤ اور جھ ہو جاؤ۔

عبد اللہ نے خیال کیا کہ اب یہ لوگ اس میں کو دیں گے تو کہا بیٹھو میں تو تمہارے ساتھ صرف ہنسی کرتا تھا، انہیوں نے  
رسول اللہ ﷺ سے بیان کیا تو آپ نے فرمایا اگر تمہیں کوئی معصیت کا حکم دے تو اس کی اطاعت نہ کرو۔

### سریہ علی بن ابی طالب بن عوف بجانب قبیله طے:

ربيع الآخر ۹ھ میں قبیله طے کے بت الفلس کی جانب علی بن طالب بن عوف کا سریہ ہوا۔  
رسول اللہ ﷺ نے علی بن ابی طالب بن عوف کو ڈیڑھ سو انصار کے ہمراہ سوا ہٹوں پر اور پچاس گھوڑوں پر الفلس کی  
جانب روانہ کیا تاکہ وہ اسے منہدم کر دیں۔ ان کے ہمراہ رأیہ (بڑا جھنڈا) بیاہ اور لواہ (چھوٹا جھنڈا) سفیر تھا۔

وہ مجرر ہوتے ہی آں حاتم کے محلے پر ایک دم ثوبت پرے، الفلس کو منہدم اور خراب کر دیا، انہیوں نے اپنے ہاتھ قید یوں

اور اونٹوں اور بکریوں سے بھر لیے قیدیوں میں عدی بن حاتم کی بہن بھی تھی۔

لفلس کے خزانے میں تواریں پائی گئیں جن میں سے ایک کا نام ”رسوب“ دوسری کا ”المحمد“ اور تیسرا کا الیمانی تھا۔ اور تین زر ہیں بھی ملیں۔

رسول اللہ ﷺ نے قیدیوں پر ابو قادہ کو عامل بنایا تھا اور مویشی اور اسیاب پر عبد اللہ بن عتیک کو وہ لوگ جب رک گیں اترے تو مال غیمت تقسیم کر لیا۔

نبی ﷺ کے حصے میں رسوب اور المحمد چھوڑ دی گئی بعد کو تیسری تواریجی آپؐ کے لیے آگئی اور جس بھی نکال دیا گیا، آل حاتم کو چھوڑ دیا گیا ان کو انہوں نے تقسیم نہیں کیا اور مدینے لے آئے۔

سریری عکاشہ بن محسن الاسدی عن الداغد:

ربيع الآخر ۹ھ میں بجانب الجتاب ملاقاً عذر و بیلی عکاشہ بن محسن الاسدی عن الداغد کا سریر ہوا۔

غزوہ تبوک:

رجب ۹ھ میں رسول اللہ ﷺ کا غزوہ تبوک ہوا۔

رسول اللہ ﷺ کو معلوم ہوا کہ شام میں رومنوں نے کثیر مجمع کیا ہے، ہرق نے اپنے ساتھیوں کو ایک سال کی ختواد دے دی ہے اس کے ہمراہ (قبيله) نجم و جرام و عاملہ و غسان کو بھی لا دیا گیا ہے اور اپنے مقدمات الجوش کو بالبقاء تک بسیح دیا ہے۔

رسول اللہ ﷺ نے لوگوں کو روانگی کے لیے بلا ای انہیں وہ مقام بتایا جس کا آپؐ تقدیر فرماتے تھے تاکہ وہ لوگ تیار ہو جائیں آپؐ نے نئے اور قبائل عرب میں قاصد بسیح کران سے بھی ملک طلب کی یہ سخت گرمی کا زمانہ تھا انہیں صدقے کا حکم دیا گیا، لوگ ہبہت سے صدقات لائے انہوں نے اللہ کے راستے میں مضبوط کر دیا۔

کچھ روئے والے لوگ آئے جو سات تھے آپؐ سے سواری چاہتے تھے آپؐ نے فرمایا میرے پاس کچھ نہیں ہے جس پر میں تمہیں سوار کروں، وہ اس طرح واپس ہوئے کہ اس غم سے ان کی آنکھوں سے آنسو جاری تھے کہ انہیں وہ چیز نہیں ملی جسے وہ خرچ کریں۔

یہ لوگ سالم بن عیمر ہرمی بن عمر و علیہ بن زید ابو لیلی المازانی، عمر و بن عنانہ، سلمہ بن صخر اور عرب باض بن ساریہ عن الداغد تھے۔ بعض روایات میں ہے کہ ان میں عبد اللہ بن مغلل اور معلق بن یمار بھی تھے بعض راوی کہتے روئے والے متقرن کے سات بیٹے تھے جو مزینہ میں سے تھے۔

مناقفین کا جہاد سے گریز:

کچھ منافق آئے جو رسول اللہ ﷺ سے بغیر کسی سبب کے پیچھے رہ جانے کی اجازت چاہتے آپؐ نے انہیں اجازت دے دی وہ لوگ اسی سے کچھ زائد تھے۔

عرب میں سے بیانی آدمی جو جنوناً عذر کرنے والے تھے آئے کہ انہیں بھی رہ جانے کی اجازت دی جائے انہوں نے

آپ سے مدرکیا، مگر آپ نے ان کا اعذر قبول نہیں کیا عبد اللہ بن ابی سلوں نے اپنے منافق حلفاء کے ہمراہ شیخیۃ الوداع میں انکر قائم کیا تھا، کہا جاتا تھا کہ دونوں لشکروں میں اس کا لشکر کم نہیں تھا۔

#### نیابت محمد بن مسلمہ شیخ اللہ عزیز

رسول اللہ ﷺ نے اپنے لشکر پر ابو بکر الصدیق ﷺ کو خلیفہ بنایا جو لوگوں کو نماز پڑھاتے تھے مدینے پر محمد بن مسلمہ کو اپنا قائم مقام بنایا تھی رائے ہمارے نزدیک ان لوگوں سے زیادہ ثابت ہے جو کہتے ہیں آپ نے کسی اور کو خلیفہ بنایا۔ رسول اللہ ﷺ روانہ ہوئے تو عبد اللہ بن ابی اور جو اس کے ہمراہ تھے پیچھے رہ گئے چند مسلمان بھی بغیر کسی شک و شبک کے پیچھے رہ گئے ان میں کعب بن مالک، ہلال بن ربیع، مرارہ بن الربيع، ابو پیغمبر السالمی اور ابو ذر الغفاری ﷺ تھے۔

#### جیش عزرہ کی تجویز میں آمد:

رسول اللہ ﷺ نے انصار اور قبائل عرب کی ہر شاخ کو یہ حکم دیا کہ وہ لواء (چھوٹا جھنڈا) اور رأیہ (بڑا جھنڈا) بنا لیں آپ اپنی مرضی کے مطابق روانہ ہو کر اپنے اصحاب کو لے چلے، تمیں ہزار آدمی اور دس ہزار گھوڑوں کے ہمراہ آپ تجویز آئے وہاں میں شب اس طرز قیام کیا کہ وہ رکعت نماز (قصر) پڑھتے تھے وہیں ابو پیغمبر السالمی اور ابو ذر الغفاری ﷺ تھا آپ سے ملے۔

#### اکیدر بن عبد الملک کی گرفتاری:

ہر قل اس زمانے میں حصہ میں تھا، رسول اللہ ﷺ نے خالد بن الولید ﷺ کو چار سو بیس سواروں کے ہمراہ رجب ۲۹ میں بطور سریہ اکیدر بن عبد الملک کی جانب دوستہ الجندل بھیجا جو مدینہ منورہ سے پندرہ رات کے راستہ پر تھا۔ اکیدر قبیلہ رکنہ میں تھا، ان کا باپ شاہ ہو گیا تھا، اور نصرانی تھا، خالد اس کے پاس آیے وقت پیچے کو چاندنی رات میں وہ قلعے سے نکل کر منج اپنے بھائی کے ایک نیل گائے کا شکار کھیل رہا تھا۔

خالد بن الولید ﷺ کے لشکر نے اس پر حملہ کر دیا، اکیدر اسی رہ گیا، اس کا بھائی حسان باز رہا، وہ لڑائیہاں تک کتل کتل ہو گیا، جو لوگ ان دونوں کے ہمراہ تھے وہ بھاگ کر قلعے میں داخل ہو گئے۔

#### مال غنیمت کی تقسیم:

خالد بن الولید ﷺ نے اکیدر کو قتل سے بناہ دی اور اس شرط پر رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے۔ وہ دوستہ الجندل آپ کو دے دے گا اس نے منظور کیا اور خالد سے دو ہزار اونٹ آٹھ سو (راس) جاؤز چار سو زر ہیں اور چار سو نیزے پر صلح کی انہوں نے نبی ﷺ کے لئے مخصوص حصہ کا لانا اور بقیہ اپنے ساتھیوں میں تقسیم کر دیا ان میں سے ہر شخص کو پانچ پانچ حصے ملے۔

#### اکیدر سے مصالحت:

خالد بن الولید ﷺ اکیدر اور اس کے بھائی مصاء کو جو قلعے میں تھا وہ سب سامان جس پر صلح کی تھی لے کے روانہ ہوئے اکیدر کو رسول اللہ ﷺ کے پاس لائے اس نے آپ کو ہدیہ دیا، آپ نے اس سے جزیہ (تکیس) پر صلح کر لی اور وہ اس کا بھائی

دونوں محفوظ رہے دونوں کو آزاد کر دیا گیا، رسول اللہ ﷺ نے اسے ایک فرمان لکھ دیا۔ جس میں ان کے امان اور شرائط مسلح کا ذکر تھا۔ اس روز آپ نے فرمان پر اپنے انگوٹھے کا نشان بنایا۔

### عبدابن بشر کا حضور ﷺ پر پھرہ:

تبوک میں رسول اللہ ﷺ نے اپنی حفاظت اور پھرے پر عبدابن بشر کو عامل کیا وہ اپنے ساتھیوں کے ہمراہ لشکر کا گشت کیا کرتے تھے، آپ تبوک سے اس طرح واپس ہوئے کہ چنگ کی نوبت نہ آئی۔

رمضان ۹ھ میں آنحضرت ﷺ مدینے آئے تو فرمایا، سب تعریفیں اللہ تھیں کے لیے ہیں جس نے ہمیں اس سفر میں اجر و ثواب عطا فرمایا، آپ کے پاس وہ لوگ آئے جو پیچھوہ گئے تھے انہوں نے قسم کھائی تو آپ نے ان کا اعزز قبول کیا اور ان کے لیے دعائے مغفرت فرمائی۔

### سورہ توبہ کا نزول:

آپ نے کعب بن مالک اور ان کے دونوں ساتھیوں کے معاملے میں انتظار فرمایا یہاں تک کہ قرآن میں ان کی توبہ نازل ہوئی، مسلمان اپنے ہتھیار بیچنے لگے کہ جہاد ختم ہو گیا، یہ تخبر رسول اللہ ﷺ کو پہنچی تو آپ نے انہیں منع کر دیا اور فرمایا میری امت کی ایک جماعت ہمیشہ حق پر جہاد کرتی رہے گی تا آنکہ دجال ظاہر ہو۔  
جیش عمرہ کی حالت:

کعب بن مالک سے مردی ہے کہ بہت کم ایسا ہوا کہ رسول اللہ ﷺ نے کسی غزوہ کا ارادہ فرمایا اور اسے دوسرے نام سے نہ چھپایا ہو، بجز غزوہ تبوک کے کہ اسے رسول اللہ ﷺ نے سخت گری میں کیا آپ نے سفر بیعد اور کثیر دشمن کا مقابلہ کیا مسلمانوں سے آپ نے ان کا نام صاف بیان کر دیا کہ وہ اپنے دشمن کی طرح تیار ہو جائیں اور انہیں آپ نے اپنے اس رخ سے آگاہ کر دیا جن کا آپ قصد فرماتے تھے۔

عبداللہ بن محمد بن عقیل بن ابی طالب تھے جو سے اللہ کے اس قول میں کہ "الذین ابعده فی ساعۃ العسرة" (جن لوگوں نے بھگی کے وقت آپ کی پیروی کی) مردی ہے کہ غزوہ تبوک میں دو دو اور تین تین آدمی ایک اونٹ پر تھے وہ سخت گری میں روانہ ہوئے ایک روز انہیں شدت کی پیاس لگی وہ اپنے اونٹوں کو ذبح کرنے لگا ان کی او جھڑیاں بجڑتے تھے اور یہ پانی پی لیتے تھے یہ پانی کی بھگی تھی اور یہ خرچ کی بھگی تھی۔

### حضور ﷺ کا آخری غزوہ:

کعب بن مالک سے مردی ہے کہ نبی ﷺ تبوک میں بخشنبے کو روانہ ہوئے پہ آپ کا آخری غزوہ تھا جسے آپ نے پسند کیا۔ آپ بخشنبے کی روانگی کو پسند فرماتے تھے۔

یحییٰ بن ابی کثیر سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے غزوہ تبوک کیا وہاں میں رات میم رہے اور مسافروں کی نماز پڑھتے تھے۔

انس بن مالک سے مروی ہے کہ ہم لوگ غزوہ تبوک سے واپس ہوئے۔ جب مدینے کے قریب پنج قریب رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ مدینے میں ایسی جماعتیں ہیں کہ تم نے کوئی راستے کیا ہو یا کوئی وادی قطع کی ہو مگر وہ تمہارے ہی ساتھ رہے انہوں نے کہا یا رسول اللہ ﷺ وہ مدینے ہی میں تھے آپ نے فرمایا ہاں انہیں مذرا نے روک لیا تھا۔

### مراجعت مدینے:

جاپر سے مروی ہے کہ میں نے نبی ﷺ کو بعد اس کے کہ ہم لوگ مدینے واپس آگئے غزوہ تبوک کے بارے میں کہتے سنائے کہ مدینے میں ایسی جماعتیں ہیں کہ تم نے بغیر ان کے نہ کوئی راستے کیا اور نہ کوئی وادی قطع کی، ہر حال میں وہ تمہارے ہمراہ رہے (یہ لوگ ہیں جنہیں یماری نے جہاد میں جانے سے روک لیا تھا)۔

### حج بامارت ابو بکر الصدیق ﷺ:

ذی الحجه ۹ھ میں ابو بکر صدیق ﷺ نے لوگوں کو حج کرایا۔

رسول اللہ ﷺ نے ابو بکر صدیق ﷺ کو حج پر مأمور کیا وہ مدینے سے تین سو آدمیوں کے ہمراہ روانہ ہوئے رسول اللہ ﷺ نے ان کے ساتھ میرا بدنہ (قربانی کے اوٹ) بھیجے جنہیں آپ نے اپنے ہاتھ سے ہار پہنادیا تھا (اور اشعار کر دیا تھا) اور اشعار یہ ہے کہ اونٹ کے کوہاں میں رچھی مار کے خون نکال دیا جاتا ہے تاکہ معلوم ہو جائے کہ وہ حرم کی قربانی کے لیے ہے آپ نے ان (بدن) پر ناجیہ بن جندب الصلکی کو مقرر کیا اور ابو بکر ﷺ پانج بدنے لے گئے۔

حضرت علیؑ کی شمولیت:

جب وہ عرج میں تھے تو رسول اللہ ﷺ کی اونٹی القصوار پر سوار ہو کر علی بن ابی طالب ﷺ سے ملے، ابو بکر ﷺ نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے تمہیں حج پر مأمور فرمایا ہے انہوں نے کہا نہیں، مجھے اس لیے بھیجا گیا ہے کہ میں لوگوں کو سورہ براءۃ پڑھ کر سناؤں۔ اور ہر عہد والے کو اس کا عہد واپس کر دوں۔

### سورہ توبہ (براءۃ) کا اعلان:

ابو بکر ﷺ روانہ ہوئے انہوں نے لوگوں کو حج کرایا۔ علی بن ابی طالب ﷺ نے یوم الخ (۱۰ ارذی الحجه) کو حمرہ (عقبہ) کے پاس لوگوں کو سورہ براءۃ سنائی اور ہر عہد والے کو اس کا عہد واپس کر دیا اور کہا کہ اس سال کے بعد کوئی مشرک نہ حکم سکے گا اور نہ برہمنہ ہو کر بیت اللہ کا طواف کر سکے گا پھر دونوں مدینے کے ازادے سے واپس ہوئے۔

یوم الخ:

ابو ہریرہؓ سے مروی ہے کہ مجھے ابو بکر الصدیق ﷺ نے اس حج میں جس پر رسول اللہ ﷺ نے انہیں امیر بنا�ا تھا اور جو جمیع الوداع سے پہلے ہوا تھا، ایک جماعت کے ہمراہ بھیجا جو یوم الخ میں لوگوں میں اعلان کر رہے تھے کہ اس سال کے بعد کوئی مشرک حج نہ کر سکے گا اور نہ بیت اللہ کا طواف برہمنہ ہو کر کر سکے گا۔ ابو ہریرہؓ کی حدیث کی وجہ سے حید کہا کرتے تھے کہ یوم الخ ہی (۱۰ ارذی الحجه) یوم الحج الاکبر (حج اکبر کا دن) ہے۔

سریہ خالد بن الولید رضی اللہ عنہ:

شہر میں مقام نجران عبد المدان کی جانب سریہ خالد بن الولید رضی اللہ عنہ، وا-  
سریہ علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ:

سریہ علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ میں کی جانب ہوا۔ کہا جاتا ہے یہ سریہ دو مرتبہ ہوا۔ ایک رمضان شہر میں ہوا۔ رسول اللہ ﷺ نے علی رضی اللہ عنہ کو بھن بھجاں کے لیے جہنڈا (لواء) بنا یا اپنے ہاتھ سے ان کے سر پر عمامہ باندھا اور فرمایا جاؤ اور کسی طرف پھر کرنہ دیکھو جب ان کے میدان میں اڑو تو ان سے جگ نہ کروتا و قتکید وہ تم سے نہ لڑیں۔

علی رضی اللہ عنہ تین سو سواروں کے ساتھ روانہ ہوئے یہ سب سے پہلا شکر تھا جو ان بستیوں میں داخل ہوا اور وہ یعنی بلا ادنیج تھی انہوں نے اپنے ساتھیوں کو پھیلا دیا وہ لوٹ اور غنائم پچھے اور عورتیں اونٹ اور کمپیاں وغیرہ لائے علی رضی اللہ عنہ نے غنائم پر یمنی قبائل کا قبول اسلام:

علی رضی اللہ عنہ ایک جماعت سے ملے انہیں اسلام کی دعوت دی تو انہوں نے انکار کیا اور تیر اور پھر مارے آپ نے اپنے ساتھیوں کو حضف بستے کر دیا۔ اپنا جہنڈا امسعود بن شان الاسلامی کو دیا۔ اور ان پر حملہ کر دیا شتر لیں کے میں آدمی قتل ہوئے تو وہ لوگ بھاگے، علی رضی اللہ عنہ ان کی تلاش سے باز رہے، انہیں اسلام کی دعوت دی تو وہ دوڑے اور قبول کی ان کے رو ساء کی ایک جماعت نے اسلام پر بیعت کر لی اور کہا کہ ہم لوگ اپنی قوم کے جو ہمارے پیچھے ہے سردار ہیں یہ ہمارے صدقات ہیں۔ لہذا ان میں سے اللہ کا حق لے لیجئے۔

مال غنیمت کی تقسیم:

علی رضی اللہ عنہ نے تمام غنائم کو جمع کیا پھر انہیں پانچ حصوں پر تقسیم کیا اور ان میں سے ایک حصہ پر لکھ دیا "بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ" کے پاس مکہ میں آئے، آپ شہر میں حج کے لیے وہاں تشریف لائے تھے۔  
**حضور علی رضی اللہ عنہ نے چار عمرے کیے:**

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے چار عمرے کیے:

- ۱۔ عمرہ حدیبیہ جو عمرہ حصر (روک دیئے جانے کا عمرہ) تھا۔
- ۲۔ دوسرے سال عمرہ قباء۔
- ۳۔ عمرہ بھرا نہ (غزوہ حنین کے بعد)۔
- ۴۔ وہ عمرہ جو اپنے حج کے ساتھ ادا کیا۔

سعید بن جبیر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ایک عمرہ ذی القعده میں عام حدیبیہ میں کیا۔ پھر جس سال ذی القعده

میں قریش سے صلح کی ایک عمرہ کیا اور ایک عمرہ اپنی طائف و هرانہ کی واپسی میں ذی القعدہ میں کیا۔

عکرمہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے حج سے پہلے ذی القعدہ میں تین عمرے کیے ابوملکہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے چار عمرے کیے جو کل ذی القعدہ میں ہوئے۔

عابر سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے کوئی عمرہ سوائے ذی القعدہ کے نہیں کیا۔

عطاء سے مردی ہے کہ نبی ﷺ نے تمام عمرے ذی القعدہ میں ہوئے۔

قادة سے مردی ہے کہ میں نے انس بن مالک خداخوا سے پوچھا کہ رسول اللہ ﷺ نے کتنے عمرے کیے ہیں۔ انہوں نے کہا چار ایک آپ کا عمرہ وہ ہے جس میں شریین نے آپ کو ذی القعدہ میں حدیث سے واپس کیا اور بیت اللہ جانے سے روکا، دوسرے وہ عمرہ کہ جس سال قریش نے آپ سے صلح کی اس کے دوسرے سالی ذی القعدہ میں ہوا تیرے هرانہ سے هرانہ سے ذی القعدہ میں آپ کا وہ عمرہ جب آپ نے حسین کی نعمت تقسیم کی اور چوتھے وہ عمرہ جو آپ کے حج کے بعد ہوا۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ کے آزاد کردہ غلام عتبہ سے مردی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ طائف سے آئے تو هرانہ میں اترے آپ نے وہاں مال نعمت تقسیم کیا اور وہیں سے عمرہ کیا ۲۸ رشوال کو ہوا۔

محرش الکعبی سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے رات کے وقت هرانہ سے عمرہ کیا۔ پھر آپ شب باش کی طرح لوٹنے اکی وجہ سے آپ کا عمرہ بہت سے لوگوں پر مخفی رہا ہے۔ داؤ دن کیا کہ (پر عمرہ) عام الفتح میں (ہوا)۔

محمد بن جعفر سے مردی ہے کہ نبی ﷺ نے هرانہ سے عمرہ کیا اور وہاں سے ستر بیویوں نے بھی عمرہ کیا۔

عاشرہ حجی و حنفی سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے تین عمرے شوال میں کیے اور دو عمرے ذی القعدہ میں۔

ابراہیم سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ایک مرتبہ زائد عمرہ نہیں کیا۔

شعی سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے عمروں میں تین مرتبہ کمہ میں قیام کیا۔

اسماعیل بن ابی خالد سے مردی ہے کہ میں نے عبد اللہ بن ابی ادفی سے پوچھا کہ آیا نبی ﷺ اپنے عمروں میں بھی بیت اللہ کے اندر روانگ ہوئے تو انہوں نے کہا نہیں۔

#### حجۃ الوداع:

نائیہ میں رسول اللہ ﷺ کا وہ حج ہوا جس کو لوگ ”حجۃ الوداع“ کہتے ہیں اور مسلمان اسے حجۃ الاسلام کے نام سے یاد کرتے ہیں۔

رسول اللہ ﷺ مدینے میں دس سال رہ کر ہر سال اس طرح قربانی کیا کرتے تھے کہ نہ سرمنڈاتے تھے نہ بال ترشاویت تھے اور جہاد کے موقع پر جہاد کرتے تھے حج نہیں کرتے تھے۔

#### حجۃ الاسلام:

نائیہ کا ذی العقدہ ہوا تو آپ نے حج کا ارادہ کیا اور لوگوں میں بھی اس کا اعلان کیا اور نہیں میں لوگ یعنی اکثر رسول

الله ﷺ کے حج کی بیرونی کرنے کے لیے آئے۔ آپ نے اپنے زمانہ نبوت سے وفات تک سوائے اس حج کے اور کوئی حج نہیں کیا۔ ابن عباس رضی اللہ عنہ حجۃ الوداع کہنے کو ناپسند کرتے تھے اور وہ حجۃ الاسلام کہا کرتے تھے۔

### مدینے سے روانگی:

رسول اللہ ﷺ مدینے سے غسل کر کے تل لگا کے لکھا کر کے مقام محار کے بنے ہوئے صرف دو پڑوں ایک تباہندہ اور ایک چادر میں روانہ ہوئے یہ ۲۵ ذی القعده ہٹنے کا دن تھا۔ آپ نے ذی الحجه میں دور کعت ظہر پڑھی، اپنے ہمراہ اپنی تمام ازواج کو بھی ہدو جوں میں لے کے گئے آپ نے اپنی ہدی کا اشعار کیا (کوہاں کے ذمہ سے علامت قربانی طاہری) اور اس کے گلے میں ہارڈ ال۔ بھر آپ اپنی اونٹی پر سوار ہو گئے۔

جب آپ الیماء میں اس پر (اونٹی پر) بیٹھے تو اسی روز احرام باندھا، آپ کے ہدی (قربانی) پر ناجیہ بن جذب الصلی مقرر تھے۔

### رسول اللہ ﷺ کے عمرہ و حج کی نیت کے بارے میں روایات:

اس بارے میں اختلاف کیا گیا کہ آپ نے کس چیز کی نیت کی کہتے ہیں کہ آپ نے حج مفرد کی نیت کی، غیر مدنی لوگوں کی روایت ہے کہ آپ نے حج کے ساتھ عمرہ کا بھی قرآن کیا بعض لوگوں نے کہا کہ آپ نے میں متعن لعراہ ہو کر داخل ہوئے پھر اسی عمرہ سے حج کو ملا دیا، ہر قول کے بارے میں روایت ہے اللہ تعالیٰ کا علم سب سے زیادہ ہے۔

آپ منازل سے گزرتے ہوئے چلے بوقت نمازان مسجدوں میں اپنے اصحاب کی امامت فرماتے تھے جو لوگوں نے بنا دی تھیں اور ان کے مقامات لوگوں کو معلوم تھے۔

آنحضرت ﷺ و شنبہ کو مرطہ ان پنچے سرف میں آفتاب غروب ہوا۔ صبح ہوئی تو غسل کیا۔ اور دن کو اپنی اونٹی قصوام پر کے میں داخل ہوئے آپ کداء سے جو کے کا بلند حصہ ہے داخل ہو کر بابِ نبی شیہ پنچے۔

### بیت اللہ کی عظمت کے لیے دعائے مصطفیٰ ﷺ:

جب آپ نے بیت اللہ کو دیکھا تو اپنے دونوں ہاتھ اٹھا کر کہا اے اللہ بیت کا شرف و عظمت و بزرگی و بیت زیادہ کر اور حج و عمرہ کرنے والوں میں سے جو شخص اس کی تعظیم کرے اس کی بھی سیکل و شرف و عظمت و بیت زیادہ کر۔

### مناسک حج کی ادائیگی:

آنحضرت ﷺ نے مناسک کی ادائیگی طواف کیا اور مجر اسود سے مجر اسود تک طواف کے ابتدائی (تین بیرونیں میں اس طرح رمل کیا) (یعنی دونوں شانے اور ہاتھ ہلاتے ہوئے تیز رفتاری سے چلے) کہ اپنی چادر کو اضطجاع کیے ہوئے تھے (یعنی چادر دہنی بغل کے نیچے سے نکال کر بائیں شانے پر ڈالے ہوئے تھے)۔

پھر مقام ابراہیم کے پیچے دور کعت نماز پڑھی اس کے فراغ بعد اپنی سواری پر صفا و مردہ کے درمیان سعی کی الاضطجاع میں متعدد ہوئے تو اپنی منزل کو واپس آگئے۔

یوم الترویہ:

یوم الترویہ (۸ روزی الحج) سے ایک روز پہلے آنحضرت ﷺ نے ظہر کے بعد کے میں خطبہ ارشاد فرمایا، یوم الترویہ کو منیٰ کی طرف روانہ ہوئے رات کو وہاں رہے صح کو عرفات کی طرف روانہ ہوئے، عرفات کے پیار کی چوٹی پر آپ نے وقوف فرمایا، سوائے بیٹن عرضہ کے پورا عرفہ و وقوف کی جگہ ہے۔ آپ اپنی سواری ہی پر گھبر کر دعا کرتے رہے۔ مزدلفہ میں تشریف آوری:

آفتاب غروب ہو گیا تو آنحضرت ﷺ نے کوچ کیا اور تیز چلنے لگے۔ جب کوئی گڑھاد یکھتے تھے تو اونٹی کو پھندادیتے تھے۔ اس طرح مزدلفہ آگئے وہاں آگ کے قریب اترے ایک اذان اور دو قامتوں سے مغرب و عشاء کی نماز پڑھی اور رات کو وہیں قیام فرمایا۔

مجرہ عقبہ کی رمی:

جب بھی شب ہوئی تو آپ نے کمزور بچوں اور عورتوں کو اجازت دے دی کہ لوگوں کے بھوم سے پہلے منیٰ میں آ جائیں۔ ابن عباس رضی اللہ عنہ نے کہا کہ آپ ہماری راتوں کو تھکنے لگے اور فرمانے لگے کہ اے میرے بچوں کیا تم سورج نکلنے تک مجرہ عقبہ کی رمی نہ کرو گے؟ فخر کے وقت نی ﷺ نے نماز پڑھی، اپنی اونٹی پر سوار ہوئے جبل قفرح پر وقوف کیا اور فرمایا کہ ”سوائے بیٹن محسر“ کے تمام مزدلفہ موقف (مقام و قوف) ہے۔

وادی محسر سے گزر:

طلوع آفتاب سے پہلے کوچ فرمایا، جب محسر پہنچ تو اپنی اونٹی کو تیز کر دیا اور مجرہ عقبہ کی رمی تک برا بر تلبیہ کہتے رہے۔ آپ نے ہدی کی قربانی کی اور اپنا سرمنڈ دایا مونچھوں اور دو توں رخساروں کے بال بھی ترشاوے اپنے ناخن بھی ترشاوے ناخن اور بالوں کے دفن کرنے کا حکم دیا پھر خوشبو لگائی اور کرتے پہنچا۔

خطبہ حج کا دن:

منیٰ میں آپ کے منادی نے منادی کریہ کھانے پینے کے دن ہیں بعض روایات میں (رہنے کے دن) بھی آیا ہے، آپ ہر روز زوال آفتاب کے وقت چھوٹی کنکریوں سے رمی جماڑ کرتے رہے، یوم آخر (۱۰ روزی الحج) کے دوسرے روز بعد ظہر اپنی اونٹی حصواء پر خطبہ ارشاد فرمایا۔

یوم الصدر الآخر:

یوم الصدر الآخر (یعنی ۱۱ روزی الحج) کو دوپس ہوئے اور فرمایا کہ یہ تین ہیں (یعنی رمی جمار) جنہیں مہاجر کمک میں لوٹنے کے بعد قائم کرتا ہے، پھر بیت اللہ کو (بذریع طواف) رخصت کیا اور مدینے کی طرف واپس ہوئے۔

حج و عمرہ کا تلبیہ:

اس بن مالک شیعہ سے مردی ہے کہ میں نے نبی ﷺ کو حج و عمرہ دونوں کا تلبیہ کہتے سن۔ این عمر شیعہ سے بیان کیا

تو انہوں کہا کہ آپ نے صرف حج کا تبلیغ کیا۔ پھر میں اُس سے ملا اور ان سے ابن عمر رض کا قول بیان کیا تو انہوں نے کہا کہ ہمیں لوگ بچوں ہی میں شارکرتے تھے میں نے رسول اللہ ﷺ کو "لیک ہجہ و حج" ساتھ ساتھ کہتے سن۔ عائشہ رض سے مردی ہے کہ ہم لوگ رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ تین طور پر رواش ہوئے ہم میں بعض وہ تھے جنہوں نے حج و عمرہ میں قرآن کیا۔ وہ بھی تھے جنہوں نے حج کی نیت کی اور ایسے بھی جنہوں نے عمرے کی نیت کی، لیکن جو شخص حج و عمرہ میں قرآن کرے وہ اس وقت تک حلال (احرام سے باہر) نہیں ہوتا جب تک تمام مناسک (ارکان حج) ادا نہ کر لے۔ لیکن جس نے حج کی نیت کی اس پر بھی ان چیزوں میں سے کوئی چیز حلال نہیں جو اس پر حرام کی گئی تاوقیکہ وہ مناسک ادا نہ کر لے۔

البنت زیر نے عمرہ کی نیت کی پھر اس نے طواف و سعی کر لی تو اس کے لیے حج کے آنے تک سب چیز حلال ہو گئی۔ اُس رض سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے (حج و عمرہ) دونوں کی ساتھ ساتھ تصریح کی اُس رض سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے حج و عمرہ کا تبلیغ کیا۔ اُس رض سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے چار رکعت ظہر میں میں پڑھی، دور رکعت عصرہ والخلیفہ میں پڑھی اور دہیں رات کرہے یہاں تک کہ صحیح ہوئی جب آپ کی اونٹ آپ کو نیزی سے لے چلی تو آپ نے تکمیر و تسبیح کی اور اس نے آپ کو البیداء پہنچا دیا۔

جب ہم کئے آئے تو رسول اللہ ﷺ نے لوگوں کو حلال (احرام سے باہر) ہوجانے کا حکم دیا۔ رسول اللہ ﷺ کا قربانی فرمانا:

جب یوم الترویہ (۸ ذی الحجه) ہوا تو لوگوں نے حج کا احرام باندھا۔ رسول اللہ ﷺ نے سات اونٹ کھڑے ہو کر اپنے ہاتھ سے خر کیے اونٹ کی گردان میں خاص مقام پر برچھی مار کر خون بہانے کو خر کتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے دو مینڈھوں کی قربانی کی جو چستکبرے اور سینگ والے تھے۔

ابن عباس رض سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اور آپ کے اصحاب (ذی الحجه کی) چوتھی صحیح کو حج کی نیت کر کے (کئے) آئے، انہیں (اصحاب کو) رسول اللہ ﷺ نے یہ حکم دیا کہ وہ اس (حج) کو عمرہ کر دیں، سوائے ان کے جن کے ہمراہ بدی ہے، پھر کرتے پہنے گئے خوشبو سو عکھی گئی اور عورتوں سے محبت کی گئی۔  
یوم آخر:

جاہر بن عبد اللہ رض سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ذی الحجه کو مکہ معظمہ آئے جب ہم نے بیت اللہ اور صفا و مردہ کے درمیان طواف کر لیا تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اس (حج) کو عمرہ کر دو سوائے ان کے جن کے ہمراہ بدی ہو، جب یوم الترویہ ہوا تو انہوں نے حج کا احرام باندھا، یوم آخر (قربانی کا دن) ہوا تو بیت اللہ کا طواف کیا۔ صفا مردہ کے درمیان طواف کیا۔

ابن عباس رض سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے حج کا احرام باندھا۔ آپ <sup>۲</sup> روزی الحجہ کو آئے، ہمیں صحیح کی تماز

مقام بطماء میں پڑھائی اور فرمایا کہ جو شخص اسے عمرہ کرنا چاہے تو کر دے۔

مکھول سے پوچھا گیا کہ رسول اللہ ﷺ اور آپؐ کے اصحاب نے جو ہمراہ تھے کس طرح حج کیا؟ انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ آپؐ کے اصحاب جو ہمراہ تھے عورتیں اور بچے سب نے حج کیا انہوں نے عمرہ سے حج کی طرف نتھ کیا پھر حلال ہو گئے ان کے لیے عورتیں اور بچے اور خوشبو جو حلال کے لیے حلال ہیں حلال کر دی گئیں۔

نعمان نے مکھول سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ نے حج و عمرہ دونوں کا احرام باندھا۔ ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ مجھے ابو طلحہ نے خبر دی کہ رسول اللہ ﷺ نے حج و عمرہ کو حج کیا۔

عائشہ رضی اللہ عنہا سے مردی ہے کہ نبی ﷺ نے صرف حج کا احرام باندھا۔

جاہر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ نبی ﷺ نے حج مفرود کیا۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت کی کہ آپؐ نے فرمایا:

لَيْكَ اللَّهُمَّ لَا شَرِيكَ لَكَ لَيْكَ أَنَّ الْحَمْدَ وَالْعُمَدَ لِكَ وَالْمُلْكَ لَا شَرِيكَ لَكَ

”میں حاضر ہو اے اللہ میں حاضر ہوں میں حاضر ہوں تیرا کوئی شریک نہیں، حمد و نعمت ملک تیرے ہی لے ہے تیرا کوئی شریک نہیں۔“

انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے پرانے کجاوے اور چادر پر حج کیا (وکیج نے کہا جو چادر درم کے مساوی ہو گایا نہ مساوی ہو گا) ہاشم بن القاسم نے کہا کہ میں سمجھتا ہوں قیمت چادر درم ہو گی) جب آپؐ روانہ ہوئے تو فرمایا: اے اللہ ایسا حج (عطایا کر) ناس میں ریا و ہونہ سعد (نہ وہ کسی کے دکھانے کو ہونہ سنائے کو)۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ نبی ﷺ نے ذی الحجه سے ظہر گے وقت احرام باندھا جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ نبی ﷺ نے اپنے حج میں قربانی کے سوادنے لے گئے آپؐ نے ہراونٹ میں سے ایک بوئی گوشت کا حکم دیا۔ وہ ایک ہائی میں کر دیا گیا، دونوں نے اس کا گوشت کھایا اور دونوں نے اس کا شوربہ پیا میں نے کہا وہ کون ہے جس نے نبی ﷺ کے ہمراہ کھایا اور شوربہ پیا تو کہا علیٰ حسین، جعفر اس کو مجھ سے کہتے تھے، یعنی علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ نے نبی ﷺ کے ساتھ کھایا اور شوربہ پیا اور جعفر اس کو ابن حجر تنعیم سے کہتے تھے۔

ابی امام نے ان سے روایت کی جنہوں نے نبی ﷺ کو مٹی کی طرف جاتے دیکھا کہ بلاں نہ ہو آپؐ کے ایک طرف تھے ان کے ہاتھ میں ایک لکڑی تھی اس پر دو نتشین کپڑے تھے جس سے وہ آفتاب سے سایہ کیے ہوئے تھے۔

نیت حج کے لیے ہدایت:

یحییٰ بن ابی کثیر سے مردی ہے کہ جبریل علیہ السلام نبی ﷺ کے پاس آئے اور کہا کہ اہلاں (نیت حج) میں اپنی آواز بلند سمجھتے کیونکہ وہ حج کا شعار ہے۔

زید بن خالد الجمنی سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میرے پاس جبریل علیہ السلام آئے انہوں نے مجھ سے کہا

کہ اہل (نیت حج) میں اپنی آواز بلند کیجئے کیونکہ یہ شعار حج ہے (علامت و طریقہ حج ہے)۔

### رکن یمانی پر رسول ﷺ کی دعا:

عبداللہ بن السائب سے مروی ہے کہ میں نے نبی ﷺ کو رکن یمانی اور جگرا سود کے درمیان یہ دعا پڑھتے دیکھا: "ربنا اتنا فی الدنیا حسنة و فی الآخرة حسنة و قناعذاب النار" (اے اللہ! ہمیں دنیا میں بھی بھلانی عطا کرو اور آخرت میں بھی بھلانی عطا کرو اور ہمیں عذاب دوزخ سے بچا۔)

### بیت اللہ میں نماز:

اسامہ بن زیدؑ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے بیت اللہ کے اندر نماز پڑھی، اسامہ بن زید اور عمرؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے کعبے کے اندر دور کعت نماز پڑھی۔

عمر الرحمن بن امسیر سے مروی ہے کہ میں نے عمرؓ سے پوچھا رسول اللہ ﷺ نے کعبے کے اندر کیا کیا تو انہوں نے کہا کہ دور کعت نماز پڑھی۔

ابن عمرؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اور بلالؓ نے بیت اللہ کے اندر داخل ہوئے میں نے بلالؓ سے پوچھا کہ کیا رسول اللہ ﷺ نے اس میں نماز پڑھی انہوں نے کہا ہاں بیت اللہ کے آگے کے حصہ میں کہ آپؐ کے اور دیوار کے درمیان تین گز کا فاصلہ تھا۔

ابن عمرؓ سے مروی ہے کہ میں آیا تو مجھ سے کہا گیا کہ رسول اللہ ﷺ بیت اللہ کے اندر داخل ہوئے ہیں آگے بڑھا تو آپؐ کو دیکھا کہ باہر آچکے ہیں میں نے بلالؓ کو دروازہ کے پاس کھڑا ہوا پایا تو ان سے پوچھا، انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے دور کعت نماز پڑھی۔

عبداللہ بن ابی مغیث سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ نے بیت اللہ کے اندر داخل ہوئے تھے۔ آپؐ پر تکان کا اڑھا۔ میں نے کہا یا رسول اللہ ﷺ آپؐ کو کیا ہوا فرمایا، آج میں نے وہ کام کیا کہ کاش اسے نہ کیے ہوتا۔ شاید میری امت کے لوگ اس کے اندر داخل ہونے پر قادر نہ ہوں گے تو وہ اپس ہوں گے اور ان کے دل میں رنج ہو گا۔ ہمیں تو صرف اس کے طوف کا حکم دیا گیا ہے، اندر داخل ہونے کا حکم نہیں دیا گیا۔

ابن ابی مکیہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے قبل (وقوف) عرف طواف کیا۔

### مناسک حج کا بیان:

عبد الرحمن بن مهر نے کہا کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو عرفات میں کہتے سا کر حج تو (وقوف) عرفات ہے یا (وقوف) عرفہ ہے، جس شخص نے (نمازوں) کے جمع کرنے کی رات (یعنی مقام مردغہ شب وہم ذی الحجه) صحیح سے پہلی پائی تو اس کا حج پورا ہو گیا، اور فرمایا کہ ایام منی (دو سیزی ذی الحجه کے ملاوہ) تین ہیں، جو شخص دو ہی دن میں (یعنی کیارہوں میں

اور بارہویں ہی کو عجلت کر کے چلا جائے تو اسے بھی کوئی گناہ نہیں اور جو شخص تاخیر کر کے (تیرھویں تک رہے) تو اسے بھی کوئی گناہ نہیں۔

ابن لاثم سے مروی ہے کہ میں نبی ﷺ کے پاس آیا جبکہ آپ مزدلفہ میں تھے میں نے کہا یا رسول اللہ ﷺ کیا میراج ہو گیا؟ آپ نے فرمایا جس نے ہمارے ساتھ یہاں (مزدلفہ میں) نماز پڑھی اور اس کے قبل رات یادوں کو عرفات میں حاضر ہوا اور وہ اس نے اپنا میل کچل دو رکیا (یعنی سرمنڈا یا) اس کا حج پورا ہو گیا۔

عروعہ سے مروی ہے کہ جس وقت میں بیٹھا ہوا تھا تو اسامد سے پوچھا گیا جدت الوداع میں رسول اللہ ﷺ جس وقت واپس ہوئے تو کس طرح چلتے تھے انہوں نے کہا بہت تیر چلتے تھے جب کوئی گڑھاد کہتے تو اونٹی کو پھندادیتے تھے۔

سواری پر رسول اللہ ﷺ کی ہم نشینی کا شرف:

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ عرفات سے اس طرح واپس ہوئے کہ آپ نے ناقہ پر اسامد کو شرف، ہم نشینی بخشتا۔ آپ بحث (مزدلفہ) سے واپس ہوئے تو فضل بن عباس ہم نشین تھے آپ تلبیہ کہتے رہے یہاں تک کہ آپ نے جمرہ عقبہ کی ری کی۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ زفضل بن عباس رضی اللہ عنہ کو اپناردیف (ہم نشین) بیانیا اور فضل نے انہیں اطلاع دی کہ نبی ﷺ جمرہ عقبہ کی ری تک بر اہم تلبیہ کتے رہے۔

رمی کے بارے میں ہدایات:

فضل بن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے عرنے کی شب اور جمع (مزدلفہ) کی صبح میں جب لوگ واپس ہوئے تو فرمایا کہ تمہیں اطمینان سے چنان ضروری ہے اور اپنی ناقہ کو روک رہے تھے محسر سے اترے تو منی میں داخل ہوئے اور فرمایا تمہیں چھوٹی کنکریاں (لینا) ضروری ہے جن سے تم جمرہ کی ری کر دئیں نبی ﷺ نے (اس طرح اشارہ کیا) جس طرح انسان کنکری مارتا ہے۔

جاہر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ میں نے نبی ﷺ کو (باقلہ کی چھلی کے داؤں کے برابر) چھوٹی کنکریاں سے ری کرتے دیکھا۔

دین میں غلوکی ممانعت:

عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ مجھ سے رسول اللہ ﷺ نے عقبہ کی صبح (گیارھویں ذی الحجه) کو فرمایا کہ میرے لیے کنکریاں چلنے۔ میں نے آپ کے لیے چھوٹی چھوٹی کنکریاں چھیں تو آپ نے انہیں باٹھ میں رکھ کر فرمایا ہاں اس طرح کی تم لوگ غلو (زیادتی کرنے سے بچو) کیونکہ تم سے پہلے لوگ دین میں غلو (زیادتی) کرنے سے بلاک ہو گئے۔

ابوالزیر نے جابر بن عبد اللہ کو کہتے سنا کہ نبی ﷺ نے یومِ آخر (۱۰ ارذی الحج) کو چاشت کے وقت ری کی تھی پھر زوال آفتاب کے بعد بھی۔

### مناسک حج سیکھنے کی ترغیب:

ابوالزیر نے بیان کیا کہ میں نے جابر بن عبد اللہ سے سنا کہ یومِ آخر میں نبی ﷺ کو اپنی سواری پر ری کرتے دیکھا، آپ ﷺ ہم لوگوں سے فرمائے تھے کہ اپنے مناسک (احکام حج) سیکھ لو کیونکہ مجھے نہیں معلوم شاید میں اس حج کے بعد حج نکر دوں گا۔

جعفر بن محمد اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ نبی ﷺ جزوی کی ری پیادہ آتے جاتے کرتے تھے۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے قربانی کی پھر سرمنڈا ایا۔

ابن عمر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے جب الوان میں اپنا سرمنڈا ایا۔

انس بن مالک سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو اس طرح دیکھا کہ جام آپ کا سرمنڈا رہا تھا، اصحاب آپ کے گرد اگر دھوکہ رہے تو اور چاہتے تو کہ آپ کا باال سوائے ان کے ہاتھ کے اور کہیں نہ گرے۔

ابن شہاب سے مروی ہے کہ نبی ﷺ یومِ آخر کو روانہ ہوئے زوال آفتاب سے پہلے ہی (بغرض طواف کے) گھر پر (منی میں) واپس آئے اور تمام نمازیں منی ہی میں پڑھیں۔

عطانے کہا کہ جو شخص (منی سے کے جائے) اس کو ظہر کی نماز منی ہی میں پڑھنا چاہیے میں تو ظہر کی نماز (کے) جانے سے قبل منی ہی میں پڑھتا ہوں، اور عصر راستے میں اور یہ سب درست ہے۔

### ازواج مطہرات کی روائی:

طاوس سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے اصحاب کو حکم دیا کہ منی سے بکے دن کو روانہ ہوں، اپنی ازواج کو آپ نے رات کو روانہ کیا۔ ناقہ پر بیت اللہ کا طواف کیا پھر زم زم پر آئے اور فرمایا: مجھے دو آپ کو ایک ڈول بھر کر دیا گیا آپ نے اس میں سے بیا غزارہ کیا پھر اس میں کلی کروی اور حکم دیا کہ جاہ زم زم میں اندھیل دیا جائے۔

طاوس نے لوگوں سے بیان کیا کہ نبی ﷺ نے اپنی سواری پر طواف کیا۔

ہشام بن حبیر نے طاؤس سے ساجویہ دعوی کرتے تھے کہ نبی ﷺ نے اس زم زم پر آئے اور فرمایا، مجھے دو آپ کو ایک ڈول دیا گیا، آنحضرت ﷺ نے اس میں سے پیا پھر اس میں کلی کی اور وہ پانی آپ کے حکم سے کنوں میں اندھیل دیا گیا۔

### سقاۃ الانید:

آنحضرت ﷺ سقاۃ الانید (سیل) کی طرف روانہ ہوئے، جو سقاۃ الانید (کھلاتا) تھا، کہ اس کا پانی بیش پھر ابن عباس

نے عباس سے کہایا تو ایسا ہے کہ آج ہی ہاتھوں نے اسے گنگول ڈالا ہے البتہ بیت اللہ میں پینے کا صاف پانی ہے، مگر نبی ﷺ نے سوائے اس کے اور کوئی پانی پینے سے انکار کیا اور اسی کو بیا۔

طاوس کہا کرتے تھے کہ سقاۃ النبیذ سے پانی پینا ج پورا کرنے والی چیزوں میں سے ہے رسول اللہ ﷺ نے سقاۃ النبیذ سے اور زرم م سے (پانی) بیا اور فرمایا کہ اگر سنت نہ ہو جاتی تو میں (پانی کا ڈول) کھینچتا۔

حسین بن عبد اللہ سے مردی ہے کہ ایک شخص نے ابن عباس ﷺ سے جبکہ لوگ ان کے گرد جمع تھے پوچھا کہ کیا تم اس نبیذ کو بطور سنت استعمال کرتے ہو یادہ تم پر دودھ اور شہد سے زیادہ کہل ہے، ابن عباس ﷺ نے کہا کہ نبی ﷺ نے جب کہ ہمراہ اصحاب ہمارا جریں و انصار بھی تھے چند پیالے لائے گئے جن میں نبیذ تھی نبی ﷺ نے اس میں سے بیا مگر سیر ہونے سے پہلے اپنا سر انحالیا اور فرمایا تم نے اچھا کیا اسی طرح کیے جاؤ۔

ابن عباس ﷺ نے کہا کہ مجھے اس معاملہ میں رسول اللہ ﷺ کی خوشودی سب سے زیادہ محظوظ ہے کہ ہم پر دودھ اور شہد کے سیلا ب بہ جائیں۔

(متعبیر: سقاۃ النبیذ کے نام سے زرم کی ایک سبیل تھی، راوی نے جائز اس کے پانی کو نبیذ کہہ دیا کیونکہ حقیقتاً نبیذ کے معنی شراب کے ہیں یہ مجال ہے کہ آپؐ کے زمانے میں کے میں حقیقی نبیذ کا گزر ہوا ہو نبیذ قبح کہ سے پہلے ہی حرام ہو چکی تھی)۔

عطاء سے مردی ہے کہ نبی ﷺ جب (منی سے کے) واپس آئے تو آپؐ نے اپنے لیے تھا ایک ڈول کھینچا، پینے کے بعد ڈول میں فنج گیا اسے کنوئیں میں انڈیلیں فریا اور فرمایا: ایسا نہ ہو کہ لوگ تمہاری سبیل (سقاۃ) میں تم پر غالب آ جائیں، اس لیے میرے سوا کوئی اور اس سے نہ کھینچے، خود آپؐ ﷺ نے وہ ڈول کھینچا جس میں سے آپؐ نے پیا، کسی اور نے آپؐ کی مدد نہیں کی۔

خارش بن وہب الخزاعی جن کی ماں عمر ﷺ کی زوج تھیں نے بیان کیا کہ میں نے جمعۃ الوداع کے موقع پر منی میں رسول اللہ ﷺ کے پیچے نماز پڑھی، لوگ بھی بیشتر حاضر تھے آپؐ نے ہمیں دو کعیں پڑھائیں۔

منی میں خطبہ نبوی ﷺ:

عمرو بن خارجہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے منی میں خطبہ ارشاد فرمایا میں آپؐ کے ناقے کی گردان کے نیچے جو جھکالی کر رہی تھی اس کا لعاب میرے دلوں شانوں کے درمیان بردھا تھا۔ آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

اللہ نے ہر انسان کے لیے میراث میں اس کا حصہ مقرر کر دیا ہے اس لیے وراثت کے لیے وصیت جائز نہیں، خبردار بچہ صاحب فراش کے لیے ہے (یعنی عورت جس کی ملکوتوں ہے بچہ اسی شخص کا ہے اگرچہ وہ مخفی طور پر زنا سے ہو) اور بد کار کے لیے بچہ ہے وہ شخص جو اپنے باپ کے سوا کسی اور کا (بیٹا ہونے) کا دعویٰ کرے یا کوئی آزاد کردہ غلام اپنے آزاد کرنے والوں سے منہ بچیر



یوم عرفہ میں خطبہ نبوی صلی اللہ علیہ وسلم:

نبیت سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو یوم عرفہ میں سرخ اونٹ پر خطبہ فرماتے دیکھا۔ عبد الرحمن بن معاذ اتنی سے مروی ہے، جو رسول اللہ ﷺ کے اصحاب میں تھے کہ رسول اللہ ﷺ نے ہمیں خطبہ سنایا، جبکہ ہم متنی میں تھے (مناجات اللہ) ہمارے کان کھول دیے گئے تھے جو کچھ آپ نے فرمائے تھے ہم لوگ اچھی طرح سن رہے تھے، حالانکہ ہم لوگ اپنی مزراوں میں تھے۔

### مناسک حج کی تعلیم:

آپ لوگوں کو مناسک (مسائل حج) تعلیم کرنے لگے (جب (رس) بخار کے بیان پر پہنچے تو فرمایا، ”چھوٹی لکڑی یوں سے، آپ نے اپنی دونوں شہادت کی انگلی ایک دوسرے پر رکھی، پھر مہاجرین کو حکم دیا کہ وہ مسجد کے آگے کے حصہ میں اتریں اور انصار کو حکم دیا کہ مسجد کے پیچے اتریں پھر اور لوگ بعد کو اترے۔

### غلاموں کے متعلق ارشاد نبوی:

زید بن الخطاب سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے جنت الدواع میں فرمایا، اپنے غلاموں کا (خیال رکھو) اپنے غلاموں کا خیال رکھو جو تم کھاؤ اسی میں سے انہیں کھلاو، جو تم پہناؤ اسی میں سے انہیں پہناو، اگر وہ کوئی ایسا گناہ کریں جسے تم معاف نہ کرنا چاہو تو اے اللہ کے بندوں انہیں نفع ذا الوار انہیں سزا نہ دو۔

البر ماس بن زیاد الباطلی سے مروی ہے کہ میں قربانی کے روز (یوم الاصحی میں) اپنے والد کا ہم نشین تھا نبی ﷺ میں مانع پر لوگوں کو خطبہ سنارہ تھے۔

البر ماس بن زیاد سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ واپس ہوئے میرے والد اپنے اونٹ پر مجھے پیچھے بٹھا جئے ہوئے تھے میں چھوٹا پچھا میں نے نبی ﷺ کو دیکھا کہ یوم الاصحی میں متنی میں اپنی کان کی اونٹی پر لوگوں کو خطبہ سنارہ تھے۔

### یوم الحج پر خطبہ نبوی صلی اللہ علیہ وسلم:

ابی بکرہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے اپنے حج میں خطبہ فرمایا کہ خبردار زمانہ اپنی بیت پر اسی دن سے گردش کرتا ہے جس دن سے اللہ نے زمین و آسمان کو بیدا کیا ہے سال بارہ میئے کا ہے ان میں سے چار میئے حرام (محترم) یہیں تو پہ در پے ذی العقدہ و ذی الحجه و حرم (اوہ ایک بعد کو قبیلہ) مضر کا وہ رجب جو بخاری (الآخری و شعبان) کے درمیان ہے۔

پھر فرمایا یہ کون سادن ہے تو ہم نے کہا، اللہ اور اس کا رسول زیادہ جانتے ہیں، آپ خاموش رہے یہاں تک کہ ہم لوگوں نے خیال کیا کہ آپ اس کے نام کے علاوہ کوئی اور نام بتائیں گے فرمایا کیا یہ یوم الحج نہیں ہے؟ ہم نے کہا ہے شک ہے فرمایا یہ کون سامبینہ ہے، ہم نے کہا اللہ اور اس کا رسول زیادہ جانتے ہیں۔ آپ نے سکوت کیا یہاں تک کہ ہم لوگوں کا گمان ہوا کہ آپ اس کے نام کے علاوہ کوئی دوسرا نام بتائیں گے، تو فرمایا، کیا یہ ذی الحجه نہیں ہے ہم نے کہا، بر شک ہے فرمایا یہ کون سا شہر ہے، ہم

نے کہا اللہ اور اس کا رسول زیادہ جانتا ہے آپ نے سکوت کیا تھاں تک کہ ہم لوگوں کو گمان ہوا کہ آپ اس کے نام کے سوا کوئی نام بتائیں گے تو فرمایا کیا یہ ملک حرام نہیں ہے ہم نے کہا بے شک ہے۔

فرمایا تمہارے خون، تمہارے مال راوی نے کہا میر اخیال ہے کہ آپ نے اور تمہاری آبروئیں بھی فرمایا، تم پر ایسے حرام ہیں جیسے تمہارے اس دن کی حرمت تمہارے اس میانے کی حرمت اس شہر میں ہے تم اپنے پروردگار سے ملوگ تو وہ تم سے تمہارے اعمال کی باز پرس کرے گا، خبردار میرے بعد گراہ ہو کر (دین سے نہ پھر جانا کہ ایک دوسرا کی گرون مارنے لگو، خبردار کیا میں نے حق) پہنچا دیا؟ خبردار جو تم میں سے حاضر ہے وہ غالب کو پہنچا دے کیونکہ شاید بعض لوگ جنمیں یہ پہنچے اس سے زیادہ حافظ ہوں  
بُنْبَتِ أَنَّ كَمْبُوْنَ نَفَسًا، خَبَرَدَارَ كَيَا مِنْ نَفَسٍ كَرُودِيَ؟

محمد نے کہا: بھی ہوا، بعض لوگ جن کو پہنچا وہ ان سے زیادہ حافظ ہوئے جن سے انہوں نے سن۔

### ذی الحجہ کی امتیازی عظمت:

مجاہد سے مروی ہے کہ ذی القعده میں ابو بکر رض نے سفر حج کیا اور علی رض نے اذان دی اہل جاہلیت دو سال تک سال کے مہینوں میں سے ہر میانے میں حج کرتے تھے۔ رسول اللہ ﷺ کا حج ذی الحجہ میں پڑا آپ نے فرمایا یہ وہ دن ہے جس دن اللہ نے زمین و آسمان کو ییدا کیا، زمانے نے اپنی بیت کے مطابق گردش کی، ابوالبشر نے کہا کہ لوگوں نے جب حق کو ترک کر دیا تو میں بھول گئے۔

### ایام تشریق:

ذی الحجہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے عبد اللہ بن حداون کو اپنی سواری پر بھیجا کہ وہ ایام تشریق (۱۰/۱۱/۱۲/۱۳) کے روزوں سے منع کریں اور فرمایا کہ یہ تو صرف کھانے پینے اور اللہ کے ذکر کے دن ہیں، معن (راوی) نے اپنی حدیث میں کہا مسلمان ان ایام کے روزے سے بازار ہے۔

بدیل بن درقاء سے مروی ہے کہ مجھے رسول اللہ ﷺ نے ایام تشریق میں یہ حکم دیا کہ میں نہ اون، یہ کھانے پینے کے دن ہیں لہذا ان میں کوئی روزہ نہ رکھے۔

الحکم الازرقی کی والدہ سے مروی ہے کہ گویا میں علی رض کو دیکھ رہی ہوں جو رسول اللہ ﷺ کے سفید نحر پر سوار تھے جس وقت وہ شعب الانصار پر کھڑے ہو کر کہہ رہے تھے کہ اے لوگو! یہ روزوں کے دن نہیں ہیں یہ تو صرف کھانے پینے اور ذکر کے دن ہیں۔

جاہر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ ہم اصحاب نبی ﷺ نے صرف خالص اور تمہار حج کا حرام باندھا تھا۔ اس کے ساتھ کوئی ورنیت نہ تھی ذی الحجہ کی چوتھی صبح کو کے آئے تو ہمیں نبی ﷺ نے حلال ہو جانے (احرام کھول دینے کا حکم دیا) اور فرمایا کہ حلال ہو جاؤ اور اس حج کو عمرہ کرو۔

آپ کو خبر پہنچی کہ ہم لوگ کہتے ہیں کہ جب ہمارے اور عرب کے درمیان پانچ روز سے زائد نہ رہے تو آپ نے ہمیں حلال ہونے کا حکم دیا تاکہ ہم میں اس حالت میں جائیں کہ ہماری شرم گاہوں سے منی پہنچتی ہو۔ نبی ﷺ کھڑے ہوئے ہمیں مخاطب ہو کر فرمایا مجھے وہ بات پہنچ گئی جو تم نے کبی میں تم لوگوں سے زیادہ نیکوکار اور زیادہ متین ہوں، اگر (میرے نہراہ مدنیت سے) بدی نہ ہوتی تو میں ضرور حلال ہو جاتا اور اگر مجھے پبلے سے اپنا حال معلوم ہوتا جو بعد کو مجھے معلوم ہوا تو میں بدی نہ لاتا۔

علی ہیئت رسول نبی کے بن سے آئے تو آپ نے ان سے پوچھا تم نے کاہے کا احرام باندھا، انہوں نے کہا کہ جس کا نبی ﷺ نے باندھا ہو، فرمایا، بدی لا اور احرام میں رہ جیسا کہ تم ہو۔

آپ سے سراقب نے کہا یا رسول اللہ ﷺ کیا آپ ہمارے اس عمر پر غور فرمایا کریں کہ اسی سال کے لیے ہے یا ہمیشہ کے لیے اس اعمال (راوی) نے کہایا اس کے مثل کہا۔

اس بن مالک سے مروی ہے کہ میں نبی ﷺ کو لیک ب عمرۃ و حج، کہتے سن۔

اس بن مالک سے مروی ہے (دوسرے طریقے سے) کہ نبی ﷺ کو لیک ب عمرۃ و حج کہتے سن۔

### ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمُ﴾ کا نزول:

شعی سے مروی ہے کہ نبی ﷺ پر آیت ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُم﴾ (آج میں نے تمہارے لیے دین کا مل کر دیا) نازل ہوئی، یہ آیت آپ کے وقوف عرفی کی حالت میں نازل ہوئی جس وقت آپ نے موقف ابراہیم میں وقوف کیا تھا، شرک مخلع ہو گیا، جاہلیت کی روشنی کے مقامات منہدم کر دیے گئے کسی برہنسے بیت اللہ کا طواف نہیں کیا۔ ابن عباس سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے یوم اخر میں جمرہ کی رمی تک تبلیغ کہا۔

سعید بن العاص نے اپنے والد سے روایت کی کہ میں یوم الصدر کو (حج سے واپسی کے دن) ابن عمر کے ساتھ واپس ہوا چند یمنی رفیق ہمارے پاس سے گزرے جن کے کجاوے چڑے کے تھے ان کے اوٹ کی نکلیں رسی کی تھیں، عبد اللہ (ابن عمر) نے کہا کہ جو شخص ان رفتاء کو دیکھنا چاہے جو اس سال رسول اللہ ﷺ اور آپ کے اصحاب کے ساتھ وارد ہوئے جبکہ آپ لوگ مجھے الوداع میں آئے تھے تو اسے ان رفتاء کو دیکھنا چاہیے۔

ابن عباس ﷺ سے مروی ہے کہ مجھے جمعۃ الوداع کہنا تا پسند تھا، طاؤس نے کہا کہ میں نے جمعۃ الاسلام کہا تو انہوں نے کہا جاں جمعۃ الاسلام۔

ابراهیم بن میسرہ سے مروی ہے کہ طاؤس جمعۃ الوداع کہنے کو ناپسند کرتے تھے اور جمعۃ الاسلام کہتے تھے۔

علاء بن الحضرمی سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا مہاجرین اپے مناسک ادا کرنے کے بعد تین دن بخہرے۔

رسول اللہ ﷺ نے صرف ایک مرتب حج کیا:

قادة نے کہا میں نے اس سے پوچھا کہ نبی ﷺ نے کتنے حج کیے انہوں نے کہا صرف ایک حج، مجاہد سے مروی ہے کہ

## حل طبقات ابن سعد (حصہ اول)

رسول اللہ ﷺ نے ہجرت سے پہلے دوچ کیے اور ہجرت کے بعد ایک حج کیا۔ ام المؤمنین و قاسم سے مروی ہے کہ عائشہ رضی اللہ عنہا نے کہا یا رسول اللہ ﷺ لوگ دونک (حج و عمرہ) کر کے لوٹ رہے ہیں اور میں ایک ہی ننک (حج) کے ساتھ لوٹ رہی ہوں، آپ نے فرمایا تم انتظار کرو جب (حیض سے) پاک ہو جانا تو تمہیم نک جانا وہاں سے (عمرہ کا) احرام باندھ لینا ہم سے فلاں پیہاڑ پر ملنا (مجھے خیال ہے فلاں فرمایا تھا) لیکن وہ (عمرہ) بعد تھماری غایت کے ہو گا۔ یا فرمایا تمہارے خرچ کے ہو گا یا جیسا رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہو۔

سریہ اسامہ بن زید حارثہ رضی اللہ عنہما:

اسامہ بن زید حارثہ رضی اللہ عنہما کا یہ سریہ اہل اہنی کی جانب جو البقاء کے نواحی میں السراۃ کی زمین ہے پیش آیا۔

اسامہ بن زید رضی اللہ عنہما کو نصیحت:

حجیسوں میں صفر الحجه یوم و شنبہ کو رسول اللہ ﷺ نے لوگوں کو جہاد روم کی تیاری کا حکم دیا۔ دوسرے دن آپ نے اسامہ بن زید رضی اللہ عنہما کو بیلایا اور فرمایا اپنے باپ کے قتل پر جاؤ اور کفار کو کچل دو میں نے اس لشکر پر تمہیں والی بنا دیا ہے تم سوریہ اہل اہنی پر حملہ کر دو ان میں آگ لگادو اور اتنا تیز چلو کہ مجرموں کے آگے ہو جاؤ اگر اللہ تعالیٰ تمہیں کامیاب کر دے تو تم ان لوگوں میں بہت کم نصیر ہو اپنے ہمراہ رہبروں کو لے لو مجرموں اور جاسوسوں کو اپنے آگے روانہ کر دو۔

رسول اللہ ﷺ کی علاالت:

چار شنبہ کو رسول اللہ ﷺ کی بیماری شروع ہو گئی آپ کو بخار اور سرد رو ہو گیا، بخشی کی صحیح کو آپ ﷺ نے اپنے ساتھ سے اسامہ بن زید کے لیے جنڈا باندھا، پھر فرمایا، اللہ کے نام کے ساتھ اللہ کی راہ میں جہاد کرو اس سے جنگ کرو جو اللہ کی راہ میں کفر کرے۔

اماہت اسامہ بن زید رضی اللہ عنہما پر اعتراض:

وہ اپنے جنڈے کو جو بندھا ہوا تھا لے کے نکلے ہے بریہہ بن الحصیب الاسلامی کو دیا مقام جرف میں لشکر جمع کیا، مہاجرین اولین و انصار کے معززین میں سے کوئی شخص ایمان تھا جو اس غزوے میں بلانہ لیا گیا ہو۔

ابو مکر الصدیق، عمر بن الخطاب، ابو عبیدہ بن الجراح، سعد بن ابی و قاسم، سعید بن زید، فقادہ بن نعمان، سلمہ بن اسلم بن حرملہ رضی اللہ عنہم جیسے اصحاب کبار تھے۔

قوم نے اعتراض کیا کہ یہ لڑکا مہاجرین اولین پر عالم بنایا جاتا ہے۔

رسول اللہ ﷺ کا اظہار نفگ:

رسول اللہ ﷺ نہایت غصہ ہوئے آپ اس طرح باہر تشریف لائے کہ سر پر ایک پتی بندگی اور جسم پر ایک چادر تھی، آپ نسبت پر چڑھے اللہ کی حمد و ثناء بیان کی اور فرمایا:

"اما بعد! اے لوگو! تم میں سے بعض کی گفتگو اسامہ بن حنفیہ کو امیر بنانے کے بارے میں مجھے پہنچی (تو تجویز نہیں) اگر تم نے اسامہ کے امیر بنانے پر اعتراض کیا، تم اس سے پہلے ان کے باپ کے امیر بنائے پر اعتراض کر چکے ہو، خدا کی فرم وہ امارت ہی کے لیے پیدا ہوئے تھے اور ان کا بیٹا بھی امارت ہی کے لیے پیدا ہوا ہے وہ میرے محبوب ترین لوگوں میں سے ہیں ان دونوں سے ہر خیر کا مگان کیا گیا ہے تم لوگ اسامہ کے متعلق خیر کی وصیت قبول کرو کیونکہ وہ تمہارے بہترین لوگوں میں سے ہیں۔"

آپ ﷺ نے میں نمبر سے اترے اور اپنے مکان میں داخل ہو گئے یہ ارجمند الاول یوم شنبہ کا واقعہ ہے وہ مسلمان جو اسامہ بن حنفیہ کے ہمراہ تھے رسول اللہ ﷺ سے رخصت ہو کر لشکر کی طرف جو جرف میں تھا جا رہے تھے۔

رسول اللہ ﷺ شدت مرض کی کیفیت میں:

رسول اللہ ﷺ کے مرض میں شدت ہو گئی تو آپ ﷺ فرمائے گے اسامہ بن حنفیہ کے لشکر کو روانہ کرو یا کہنے کو رسول اللہ ﷺ کا درد بہت شدید ہو گیا، اسامہ بن حنفیہ اپنے لشکر گاہ سے اس وقت آئے جبکہ بیانیہ بیوں تھے اور اس روز لوگوں نے آپ کو دو اپالائی تھی۔

اسامہ بن حنفیہ نے سر جھکا کے آپ کو بوس دیا رسول اللہ ﷺ کلام نہیں فرماسکت تھے آپ ﷺ اپنے دونوں ہاتھ آسمان پر اٹھاتے تھے اور اسامہ بن حنفیہ کے سر پر رکھ دیتے تھے اسامہ بن حنفیہ نے کہا کہ میں یہ سمجھا کہ آپ ﷺ میرے لیے دعا کرتے ہیں۔

دُعا یعنی نبوی کے ساتھ لشکر اسامہ کی روایتی:

اسامہ اپنے لشکر گاہ کو دو اپس گئے دوشنبہ کو آئے رسول اللہ ﷺ کی صبح افاقت کی حالت میں ہوئی (آپ پر اللہ کی بے شمار رحمتیں اور برکتیں نازل ہوں) آپ نے ان سے فرمایا کہ صبح کو اللہ کی برکت سے روانہ ہو جاؤ۔ آنحضرت ﷺ کا وصال:

اسامہ بن حنفیہ آنحضرت ﷺ سے رخصت ہو کے اپنے لشکر گاہ کی طرف روانہ ہو گئے اور لوگوں کو کوچ کا حکم دیا جس وقت وہ سوار ہونے کا ارادہ کر رہے تھے کہ ان کی والدہ ام ایمکن کا قاصد ان کے پاس آ کر یہ کہنے لگا۔ رسول اللہ ﷺ انتقال فرماتے ہیں۔

وہ آئے اور ان کے ہمراہ عمر وابو عبیدہ بن حنفیہ بھی آئے وہ لوگ رسول اللہ ﷺ کے پاس اس حالت میں پہنچ کر آپ ﷺ انتقال فرمائے تھے ارجمند الاول یوم دوشنبہ کو جبکہ آنحضرت ﷺ کی وفات ہو گئی اللہ تعالیٰ آپ پر الیٰ رحمت نازل کرے جس سے آپ خوش ہوں اور جسے آپ پسند کریں۔

جیش اسامہ بن حنفیہ کی واپسی:

لشکر کے وہ مسلمان بھی مدینے آگئے جو جرف میں جمع تھے بریڈہ بن الحصیب بھی اسامہ بن حنفیہ کا بندھا ہوا جنڈا لے کر

آگئے وہ اسے رسول اللہ ﷺ کے دروازے پر لے آئے وہاں اسے گاڑ دیا۔ جب ابو بکر رض سے بیعت کر لی گئی تو انہوں نے بریدہ بن الحصیب کو چھنڈا اسماءؓ کے مکان لے جانے کا حکم دیا تاکہ وہ آپ کی مرثی کے مطابق روانہ ہوئی بریدہ اسے لوگوں سے پہلے لشکر گاہ کو لے گئے۔

عرب مرتد ہو گئے تو ابو بکر رض سے اسماءؓ سے عمر رض کے رونکنے کے بارے میں گفتگو کی گئی، انہوں نے انکار کیا، ابو بکر رض نے اسماءؓ سے عمر رض کے بارے میں گفتگو کی کہ وہ انہیں رہ جانے کی اجازت دے اسماءؓ نے اجازت دے دی۔

### اسماء بن زید بن الحسن کی دو بارہ رواگی:

رَبِّ الْأَخْرَيْنَ كَمَا چَانِدْ هُوَ إِذَا سَامِدَ رَوَانَهُ ہوئے وہ میں رات میں اہل اہنی تک پہنچ ان پر ایک دم سے تمثیلہ کر دیا، ان کا شعار (علامت و اصطلاح شاخت) یا منصور امت قہاں بوان کے سامنے آیا اسے قتل کر دیا اور جس پر قابو چلا اسے قید کر لیا۔ ان کی کشتیوں میں آگ لگادی مکانات اور کھیت اور باغات جلا دیئے جس سے وہ علاقہ دھواں دھار ہو گیا۔ اسماءؓ نے ان لوگوں کے میدانوں میں اپنے لشکر کو گشٹ کرایا اس روز جو کچھ انہیں مال غنیمت ملا اس کی تیاری میں خبرے رہے اسماءؓ اپنے والد کے گھوڑے سے بجہ پر سورتھے انہوں نے اپنے والد کے قاتل کو بھی غفلت کی حالت میں قتل کر دیا۔ اسماءؓ نے گھوڑے کے دو حصے لگائے اور گھوڑے کے مالک کا ایک اپنے لیے اسی کے مثل حصہ لیا۔

جیش اسماءؓ سے میں فاتحانہ واپسی:

جب شام ہو گئی تو اسماءؓ نے لوگوں کو کوچ کا حکم دیا اپنی رفتار تیز کر دی نورات میں وادی الفرمی میں آگئے انہوں نے بشیر (مزدہ رسال) کو میں بھیجا کہ وہ لوگوں کو سلامتی کی خبر دے اس کے بعد انہوں نے روائی کا قصد کیا، چھرات میں مدینے پہنچ گئے مسلمانوں میں سے کسی کو لوئی تکلیف نہیں پہنچی، ابو بکر رض مہاجرین واللہ مدینہ کے ہمراہ ان لوگوں کو لینے کے لیے ان کی سلامتی پر اظہار سرت کرتے ہوئے روانہ ہوئے اسماءؓ اپنے والد کے گھوڑے سے بجہ پر سورا مدنیے میں اس طرح داخل ہوئے کہ چھنڈا ان کے آگے تھا جسے بریدہ بن الحصیب اٹھائے ہوئے تھے یہاں تک کہ وہ مسجد پہنچ گئے اس کے اندر گئے۔ دورعت نماز پڑھی پھر اپنے گھر واپس ہوئے۔

اسماءؓ نے جو کچھ کیا وہ ہر قل کو معلوم ہوا جو حص میں مقام تو اس نے البقاء میں رہنے کے لیے ایک لشکر بھیجا وہ برادر وہیں رہے یہاں تک کہ ابو بکر و عمر رض کی خلافت میں لشکر شام کی طرف بیحیج گئے۔



# طبقات ابن سعد

حصہ دوم

اخبار الْبَشِّرَةِ  
بْنِ عَلِيٍّ وَمُعَاوِيَةَ

طبقات کے اس دوسرے حصے میں رسول اللہ ﷺ کا مہما جرین اور انصار کے درمیان مواخات کرنے سے لے کر مرض الموت اور وفات تک کے حالات درج ہیں۔ آخر میں حضرت ابو بکر صدیق، عبداللہ بن انس، حسان بن ثابت، کعب بن مالک، اروہی بنت عبدالمطلب، عاتکہ بنت زید شیعہ ائمہ وغیرہ کے مراثی بھی پیش کردیئے گئے ہیں جو محبت اور درد میں ڈوبے ہوئے ہیں۔

مصنف

مترجم

محمد بن سعد

علامہ عبداللہ العماری

تفسیر اکبر طبری

## طبقات ابن سعد

کے اردو ترجمہ کے دائیٰ حقوق طباعت و اشاعت

چوہدری طارق اقبال گاہندری

مالک "تفیں ایس ڈیمی" محفوظ ہیں

نام کتاب

مصنف

مترجم

اضافہ عنوانات و حواشی

ناشر

قیمت

طبقات ابن سعد (حصہ دوم)

علامہ محمد بن سعد المتنوی ۲۳۷ھ

علامہ عبداللہ الحمادی مرحوم

مولانا عبدالمنان صاحب

تفیں ایس ڈیمی اردو بازار - کراچی

- / روپے

# تفیں ایس ڈیمی

## طبقات ابن سعد کی خصوصیات

### اڑ: چوہدری محمد اقبال سلیم گاہندری

محمد بن سعد نے طبقات ابن سعد لکھ کر دنیا نے اسلام پر وہ احسان عظیم کیا ہے جس سے قیامت تک مسلمان سر نہیں اٹھا سکتے۔ اس پر تمام امت کا اجتماع ہے کہ آپ نہایت لئے اور معتمد مؤرخ تھے اور آپ نے تمام واقعات و حالات کو محمد بن انس طور پر بسند صحیح لکھا ہے۔ روایت کے فن کے ساتھ آپ نے جو اعتناء کیا وہ کسی نے نہیں کیا انہوں نے ہر قسم کی روایتوں میں مسلسل سندر کی جتوں کی روایوں کے حالات بھم پہنچائے۔ یہی وجہ ہے کہ طبقات ابن سعد میں تمام واقعات بسند متصل نہ کوئی ہیں۔

پانچویں صدی سے قبل کا دور تداء کا دور کہلاتا ہے اس دور میں تاریخ و رجال میں کتابیں لکھی گئیں ہر صدی کے حالات و واقعات کو تحفظ و مدون کیا گیا۔ صحیت و روایت کو یقین امکان حفظ رکھا گیا۔ اس دور کے مؤرخین تمام واقعات کو حدیث کی طرح سند متصل نقل کرتے تھے اس کا انہوں نے خاص خیال رکھا تھا۔ رہاسور خیں کا اپنے اپنے زمانوں کے حالات سے متاثر ہونے کا معاملہ تو یہ ایک نظری چیز ہے۔ لیکن انہوں نے حتی الامکان اس تاثر کا اثر و واقعات پر نہیں پڑنے دیا۔ یہ چیز طبقات ابن سعد کی خصوصیات میں سے ہے ان خصوصیات کے اشعار سے ہم علامہ ابن اثیر، طبری اور ابن سعد کا ایک مقام سمجھتے ہیں۔

طبقات ابن سعد سیرت نبوی پر بہت بھی جامع و بسیط کتاب ہے اور اہم کتاب ہے اس کی سب سے بڑی اہمیت یہ ہے کہ سیرت نبوی پر یہ سب سے پہلی کتاب ہے جو احادیث کی روشنی میں مرتب کی گئی ہے اس کتاب سے ابن سعد کے معاصرین اور بعد کے علماء اور مؤرخین نے بہت زیادہ استفادہ کیا ہے اور ہمیشہ مشعل راہ کی طرح اس کو اپنے پیش نظر رکھا ہے۔ علامہ شبلی نعمانی کی نظر میں اس کتاب کی جو افضلیت اور اہمیت تھی وہ ان کے ان الفاظ سے ظاہر ہے:

”وہ ہمیں یہ دیکھ کر سخت حیرت ہوئی کہ صحابہؓؒ کے حالات میں متاخرین محدثین نے بہت بھی کتابیں لکھی ہیں مثلاً استیغاب، الاصابة، اسد الغاب۔ لیکن ابن سعد کی کتاب میں جو جامعیت ہے ان کتابوں کو اس سے کچھ نسبت نہیں۔ اس سے قیاس ہوتا ہے کہ شاید متاخرین کو یہ کتاب ہاتھ نہیں آئی یا ان کا ماؤں ایسا تھا کہ اس قدر تفصیلی حالات کو وہ ضروری نہ سمجھتے تھے۔ اس کتاب میں ایک ایک بجزوی واقعہ کو بسند متصل لکھا ہے اور مصنف کا زمانہ عہد نبوت کے قریب ہے اس لیے سلسلہ روایت میں تین چار روایی سے زیادہ نہیں ہوتے۔“

طبقات کے مصنف ابن سعد بہت بھی جلیل القدر عالم اور صادق الروایا اور ثقہ محدث گزرے ہیں ان کی صداقت و ثقاہت حد درجہ مشہور تھی علامہ خطیب، علامہ خلکان، علامہ ابن حجر، علامہ سخاوی وغیرہ ان کے صادق الروایا اور شفہ ہونے کے بارے میں رطب اللسان ہیں۔

بخاری ادارہ، ہمیشہ نا در او ر معياري علیٰ اور تاریخی کتابوں کو شائع کرنے میں پیش پیش رہا ہے کیونکہ اس کا مقصد جلب زر سے زیادہ خدمت علم و ادب ہے، ہم نے اب تک درجنوں تاریخ، سیرت، فلسفہ اور ادب کی اہم اور معياري کتابوں کو اہل علم حضرات کی خدمت میں پیش کرنے کی سعادت حاصل کی ہے۔ تاریخ طبری (۱۱ جلدیں)، تاریخ ابن خلدون (چودہ حصے) زاد المعاو (۲ حصے)، فتوح البلدان (۲ حصے)، اقبال نامہ، جہانگیری، تاریخ فیروز شاہی، تاریخ فلاسفۃ الاسلام، سفر نامہ ابن بطوطة (۲ حصے)، تاریخ الحنفاء، سیوطی خلافت بنو امیہ، علامہ ابن اثیر وغیرہ وغیرہ۔ یہ سب ادارے کی وہ مطبوعات ہیں جن پر علم و ادب کے غزانے فخر کر سکتے ہیں۔

طبقات ابن سعد کا اردو ترجمہ ناپید ہو گیا تھا۔ بڑی کاؤشوں سے حاصل کر کے ہم اسے اہل علم حضرات کی خدمت میں پیش کر رہے ہیں۔ طبقات کے اس دوسرے حصے میں رسول اللہ کا مہاجرین اور انصار کے درمیان مواجهات کرانے سے لے کر مرض الموت اور وفات تک کے حالات درج ہیں آخر میں حضرت ابو بکر صدیق، عبد اللہ بن انبیاء، حسان بن ثابت، کعب بن مالک، اروی بنت عبد المطلب، عائشہ بنت عبد المطلب، عائشہ بنت زید، عائشہ وغیرہ کے مراثی بھی پیش کر دیئے ہیں جو محبت اور درود میں ذکر ہوئے ہیں۔

# فہرست مضمون

طبقات ابن سعد (حصہ دوم)

| صفحہ | مضمون                                                     | صفحہ | مضمون                                   |
|------|-----------------------------------------------------------|------|-----------------------------------------|
| ۲۵   | حراث بن الیشکر کو پیغام.....                              | ۳    | طبقات ابن سعد کی خصوصیات.....           |
| ۲۶   | فرودہ بن عمر و کا قبول اسلام.....                         | ۱۱   | خبراء بنی اسرائیل                       |
| ۲۷   | بادشاہ مکان کو دین حق کی دعوت.....                        | ۱۱   | مہاجرین و انصار کے درمیان عقد موانعات   |
| ۲۸   | بھریں کے گورنر کے لئے پیغام نبوی ﷺ.....                   | ۱۱   | مسجد نبوی کے لئے جگہ کی خریداری         |
| ۱۱   | کلقوبات نبوی کا انداز تحریر.....                          | ۱۲   | مسجد نبوی کی تعمیر                      |
| ۱۱   | مختلف قبائل کی جانب حضور ﷺ کے پیغامات اور<br>کلقوبات..... | ۱۱   | مسجد کا نقشہ                            |
| ۱۱   | تحویل قبلہ کا واقعہ                                       | ۱۳   | تقویٰ کی بنیاد پر بننے والی مسجد        |
| ۳۸   | <b>و فوڈ سرپ</b>                                          | ۱۵   | اذان کا حکم اور مشاورت.....             |
| ۱۱   | (۱) قبیلہ مزنیہ کا وفد .....                              | ۱۶   | قریضت صیام و احکام عیدین و قربانی.....  |
| ۴۹   | (۲) وندی اسد بن خربہ.....                                 | ۱۷   | خطبہ نبوی کے لئے منبر بنایا جانا.....   |
| ۵۰   | (۳) وندی جعیم.....                                        | ۱۸   | استحنا کی گریہ وزاری                    |
| ۵۱   | (۴) وندی عصیں.....                                        | ۱۹   | منبر مصطفیٰ ﷺ کی شان و عظمت.....        |
| ۵۲   | (۵) وندی فزارہ.....                                       | ۲۱   | صفہ اور راسحاب صفحہ نمبر ۱۱             |
| ۵۳   | (۶) وندی مرہ.....                                         | ۲۲   | جنازہ گاہ.....                          |
| ۱۱   | (۷) وندی نعییہ.....                                       | ۲۳   | بادشاہوں کے نام کا تیب نبوی ﷺ.....      |
| ۱۱   | (۸) وندی محارب.....                                       | ۱۱   | حضرت علیہ السلام کی مہربارک.....        |
| ۵۴   | (۹) وندی سعد بن بکر.....                                  | ۱۱   | قادصہ نبوی شاہنجاہی کے دربار میں.....   |
| ۱۱   | (۱۰) وندی کلاب.....                                       | ۱۱   | رسول اللہ ﷺ کا قیصر کے لئے پیغام.....   |
| ۵۵   | (۱۱) وندی رواس بن کلاب.....                               | ۲۳   | کسری ایران کی طرف دعوت حق کا پیغام..... |
| ۵۶   | (۱۲) وندی عقیل بن کعب.....                                | ۱۱   | کسری فارس کا انجام.....                 |
| ۱۱   | (۱۳) وندی جده.....                                        | ۲۵   | موقوس کو دعوت اسلام.....                |
| ۱۱   | (۱۴) وندی قیشر.....                                       | ۱۱   |                                         |

طبعات ابن حمد (حضرت)

أخبار النبي صلى الله عليه وسلم

|    |                                |    |                                   |
|----|--------------------------------|----|-----------------------------------|
| ٢٥ | (٣٥) وفد صدرا                  | ٥٧ | (١٥) وفد بني البقاء               |
| ٢٦ | (٣٦) وفد فرواد بن مسيك المرادي | ٥٨ | (١٦) وفد وائلة بن الأسعق للبيش    |
| ١١ | (٣٧) وفد قبيلة زيد             | ١١ | (١٧) وفد بنى عبد بن عدى           |
| ١١ | (٣٨) وفد قبيلة كندة            | ٥٩ | (١٨) وفدا شجاع                    |
| ١١ | (٣٩) وفد صدف                   | ١١ | (١٩) وفد باليه                    |
| ٢٢ | (٤٠) وفد خشين                  | ١١ | (٢٠) وفد بنى سليم بن منصور        |
| ١١ | (٤١) وفد سعد بن ديم            | ٤١ | (٢١) وفد بنى هلال بن عامر         |
| ١١ | (٤٢) وفد بلي                   | ٤٢ | (٢٢) وفد عامر بن طفيلي            |
| ٤٨ | (٤٣) وفد براء ( يكن )          | ١١ | (٢٣) وفد عقبة بن علاش             |
| ١١ | (٤٤) وفد قبلي عدرة             | ٤٣ | (٢٤) وفد بنى عامر بن صعصع         |
| ٢٩ | (٤٥) وفد بنى سلامان            | ١١ | (٢٥) وفد بن شقيق                  |
| ١١ | (٤٦) وفد جبينة                 | ١١ | عروة بن مسعود کا قول اسلام        |
| ٨٠ | (٤٧) وفد بنى رقاش              | ٤٣ | حضرت عروہ بن عوف کی شہادت         |
| ٨١ | (٤٨) وفد بنى حرم               | ١١ | اہل طائف کا قبول اسلام            |
| ٨٣ | (٤٩) وفد قبيلة ازو             | ٤٥ | وقد قبليه ربيجه                   |
| ٨٢ | (٥٠) وفد عسان                  | ١١ | (٢٦) وفد عبد القيس (اہل محرين)    |
| ٦٦ | (٥١) وفد بنى حارث بن كعب       | ٤٦ | (٢٧) وفد بکر بن واکل              |
| ٨٥ | (٥٢) وفد قبليه بهدان           | ٤٦ | (٢٨) وفد بنى تغلب                 |
| ٨٦ | (٥٣) وفد بنو سعد العشيره       | ٤٧ | (٢٩) وفد بنى حنيفة                |
| ١١ | (٥٤) وفد قبليه عنس بن مالک     | ١١ | (٣٠) وفد شيبان                    |
| ٨٧ | (٥٥) وفد رازبين                | ٤١ | روواہ بن سکن                      |
| ٨٨ | (٥٦) وفد الرهاوین از قبليه منج | ١١ | (٣١) وفد قبليه ط                  |
| ٨٩ | (٥٧) وفد نام                   | ١١ | حاتم طالی کی بیٹی بارگاہ نبوت میں |
| ٩٠ | (٥٨) وفد قبليه النجع           | ٤٢ | عدي بن حاتم کا قبول اسلام         |
| ٩١ | (٥٩) وفد بکيله                 | ٤٣ | (٣٢) وفد تجیب                     |
| ٩٢ | (٦٠) وفد قبليه نشم             | ٤٣ | (٣٣) وفد خولاں                    |
| ٩٣ | (٦١) وفد الاشرافین             | ١١ | (٣٤) وفد قبليه حضن                |

|     |                                                                 |     |                                                            |
|-----|-----------------------------------------------------------------|-----|------------------------------------------------------------|
| ۱۱۱ | آدابِ طعام .....                                                | ۹۱  | (۲۴) وفد حضرموت .....                                      |
| ۱۱۲ | اخلاق نبی پر حضرت انس بن مالک کی گواہی .....                    | ۹۲  | پیغام رسالت شاہ حضرموت کے نام .....                        |
| ۱۱۳ | رسول اللہ ﷺ کا اشعار پڑھنا .....                                | ۹۳  | واللہ بن ججری دربارِ نبوت میں حاضری .....                  |
| ۱۱۴ | اخلاق کریمانہ میں حیاء کا پہلو .....                            | ۹۴  | (۲۵) وفد قبیلہ از عمان .....                               |
| ۱۱۵ | کثرتِ عبادت .....                                               | ۹۵  | (۲۶) وفد غافق .....                                        |
| ۱۱۶ | پانی پینے کا نبی اندراز .....                                   | ۹۶  | (۲۷) وفد بارق .....                                        |
| ۱۱۷ | قابلِ رشک ادا میں .....                                         | ۹۷  | (۲۸) وفد قبیلہ دوس .....                                   |
| ۱۱۸ | رسول عربی ﷺ کا عسل اور خسرو .....                               | ۹۸  | (۲۹) وفد قبیلہ جذام .....                                  |
| ۱۱۹ | عبادت میں عادت مبارک .....                                      | ۹۹  | (۳۰) وفد مهرہ .....                                        |
| ۱۲۰ | خلق عظیم کا مرقع کامل .....                                     | ۱۰۰ | (۳۱) وفد قبیلہ حمیر .....                                  |
| ۱۲۱ | قبول ہدایہ و رصدقة .....                                        | ۱۰۱ | (۳۲) وفد الچران .....                                      |
| ۱۲۲ | خمر و عالم ﷺ کی مرغوب غذا میں .....                             | ۱۰۲ | دھوتِ مبلہ .....                                           |
| ۱۲۳ | نالپسید یہ غذا میں .....                                        | ۱۰۳ | (۳۳) وفد جیشان .....                                       |
| ۱۲۴ | حورت اور خوشبو سے محبت .....                                    | ۱۰۴ | (۳۴) وفد السیاع درندوں کا وفد .....                        |
| ۱۲۵ | الفقر فخری کے تاجدار کے معاشی حالات .....                       | ۱۰۵ | توریت و انجیل میں ذکر رسالت آباب علیہ السلام .....         |
| ۱۲۶ | <b>شماں نبی کا حسین منظر</b>                                    | ۱۰۶ | <b>خصائص نبی کا دل آویز نظارہ</b>                          |
| ۱۲۷ | جمالِ مصطفیٰ کی رعنایاں .....                                   | ۱۰۷ | پیغمبر عظیم کے اخلاق بزبان سیدہ عائشہ حفظہ اللہ علیہ ..... |
| ۱۲۸ | بے مثل سرپا .....                                               | ۱۰۸ | رسول اللہ ﷺ کے اخلاق حسنے کے نادر تجویز .....              |
| ۱۲۹ | محبوب خدا ﷺ کی دربارا میں .....                                 | ۱۰۹ | قوتِ مردانہ .....                                          |
| ۱۳۰ | حسن کامل کا مرقع کامل .....                                     | ۱۱۰ | اپنی ذات سے قصاص لینے کا موقع .....                        |
| ۱۳۱ | جمالِ رسالت کا بیان بربان سیدنا حسن بن علی حفظہ اللہ علیہ ..... | ۱۱۱ | حسن گفتار .....                                            |
| ۱۳۲ | مہر نبوت جو رسول اللہ ﷺ کے دونوں شانوں کے درمیان تھی .....      | ۱۱۲ | قراءت اور خوشحالی .....                                    |
| ۱۳۳ | مہر نبوت .....                                                  | ۱۱۳ | اندازِ خطابت .....                                         |
| ۱۳۴ | رسول اللہ ﷺ کے بال مبارک .....                                  | ۱۱۴ | بامکال اخلاق کا بے مثل شاہکار .....                        |
| ۱۳۵ | دائرِ حجی مبارک کے بال اور بڑھاپے کے آثار .....                 | ۱۱۵ | حسنِ رفقان .....                                           |
| ۱۳۶ | بیوی خضاب کی روایات .....                                       |     |                                                            |

|     |                                                                     |     |                                                      |
|-----|---------------------------------------------------------------------|-----|------------------------------------------------------|
| ۱۶۷ | زیرہ مبارک .....                                                    | ۱۲۵ | کراہت خذاب کی روایات .....                           |
| ۱۶۸ | رسول اللہ ﷺ کی ڈھال .....                                           | ۱۲۶ | بالوں پر چونے کا لیپ .....                           |
| ۱۶۹ | رسول اللہ ﷺ کے نیزے اور مکان .....                                  | ۱۱  | بچھنے لگوانا .....                                   |
| ۱۷۰ | رسول اللہ ﷺ کی سواریاں .....                                        | ۱۵۰ | قص شوارب .....                                       |
| ۱۷۱ | رسول اللہ ﷺ کی سواری کی اوشنیاں .....                               | ۱۱  | موچھیں کتردا ان .....                                |
| ۱۷۲ | رسول اللہ ﷺ کی دودھو والی اوشنیاں .....                             | ۱۱  | پوشٹک دلباس مبارک .....                              |
| ۱۷۳ | رسول اللہ ﷺ کی دودھ دیے والی بکریاں .....                           | ۱۱  | سفیدلباس کا استعمال .....                            |
| ۱۷۴ | رسول اللہ ﷺ کے خدام و آزاد کردہ غلام .....                          | ۱۵۱ | رنگینلباس کا استعمال .....                           |
| ۱۷۵ | رسول اللہ ﷺ اور ازواج مطہرات کے مکانات .....                        | ۱۵۲ | عمامہ مبارک کارنگ .....                              |
| ۱۷۶ | رسول اللہ ﷺ کے وقف شدہ احوال .....                                  | ۱۵۳ | لباس میں سنک و حربی کا استعمال .....                 |
| ۱۷۷ | رسول اللہ ﷺ کے زیر استعمال کوئی .....                               | ۱۵۴ | رسول اللہ ﷺ کے لباس مبارک کی لمبائی اور چوڑائی ..... |
| ۱۷۸ | <b>آثار و فوائد</b>                                                 |     | ازار (تہبند) مبارک .....                             |
| ۱۷۹ | زندگی کے آخری ایام اور کثرت استغفار .....                           | ۱۵۵ | سرمبارک ڈھانپ کر رکھنے کی عادت .....                 |
| ۱۸۰ | آخری سال میں قرآن مجید کا دوبادر و اور طویل اعتکاف .....            | ۱۱  | لباس پہننے وقت دعا .....                             |
| ۱۸۱ | رسول اللہ ﷺ پر یہود کے جادو کا اثر .....                            | ۱۵۶ | ایک ہی کپڑے میں نماز پڑھنا .....                     |
| ۱۸۲ | رسول اللہ ﷺ کو بذریعہ زہر شہید کرنے کی یہودی کوشش .....             | ۱۵۷ | حالت استراحت .....                                   |
| ۱۸۳ | زہر دینے والی عورت کا قتل .....                                     | ۱۵۹ | رسول اللہ ﷺ کا جائے نماز .....                       |
| ۱۸۴ | آخری حضرت ﷺ کا شہدائے احمد اور اہل بقیع کے لئے استغفار فرمانا ..... | ۱۶۰ | سونے کی انگوٹھی کی صانعت .....                       |
| ۱۸۵ | <b>رسول اللہ ﷺ کے ایام علاالت</b>                                   |     | رسول اللہ ﷺ کی چاندی کی انگوٹھی .....                |
| ۱۸۶ | علاالت کا آغاز .....                                                | ۱۶۱ | حضور علیہ السلام کی مہر مبارک .....                  |
| ۱۸۷ | تکلف کی شدت اور کیفیت مرض .....                                     | ۱۶۲ | نقش مہر نبوی ﷺ .....                                 |
| ۱۸۸ | حضرت علیہ السلام کے شخاصی کلمات .....                               | ۱۶۳ | رسول اللہ ﷺ کی انگوٹھی کا کنوئی میں گرنا .....       |
| ۱۸۹ | مرض کے ایام میں صحابہؓؑ کی امامت .....                              | ۱۶۴ | رسول اللہ ﷺ کے غلین مبارک .....                      |
| ۱۹۰ | حضرت علیہ السلام کے حکم سے ابوکبرؓؑ کی امامت .....                  | ۱۶۵ | موزے مبارک .....                                     |
| ۱۹۱ | آخری بارزیارت مصطفیٰ ﷺ .....                                        | ۱۶۶ | رسول اللہ ﷺ کی مسواک .....                           |
| ۱۹۲ | سیف النبی ﷺ .....                                                   | ۱۶۷ | رسول اللہ ﷺ کا نکھا، سرمہ، آئینہ اور بیالہ .....     |

|     |                                                    |     |                                                                 |
|-----|----------------------------------------------------|-----|-----------------------------------------------------------------|
| ۲۲۱ | حضرت علیؑ کا سرمبارک آن غوش صدیقہ شیخ حنفی میں     | ۱۹۷ | حضرت عمر بن حنفی کے مصلی پر آئے کاواقع                          |
| ۲۲۳ | جس داطہ کو عسل دینے کی سعادت                       | ۱۹۸ | سیدنا صدیق اکبر بنی اندرون مصلی نبوی مسجد پر                    |
| ۲۲۴ | بعد از وفات سبھی چادر اور ٹھانہ                    | ۱۹۹ | حضرت علیؑ کی زندگی میں سترہ نمازوں میں امامت                    |
| ۲۲۵ | سیدنا صدیق اکبر بنی اندرون کا رخ مصطفیٰ پر بوسہ    | ۲۰۰ | ایام علاالت میں شان ابو بکر بنی اندرون میں فرمائیں نبوی مسجد پر |
| ۲۲۶ | وفات نبوی مسجد پر اصحاب رسول اللہؐ کی حالت و کیفیت | ۲۰۱ | خلافت کا اشارہ                                                  |
| ۲۲۷ | خطبہ صدیقی شیخ حنفی                                | ۲۰۲ | مناقب صدیق بزرگان رحمت عالم مسجد                                |
| ۲۲۸ | یوم وفات                                           | ۲۰۳ | زندگی اور موت میں سے انتخاب کا اختیار                           |
| ۲۲۹ | رسول اللہؐ کی تعریت                                | ۲۰۴ | ازدواج مطہرات کے مابین مساوات                                   |
| ۲۳۰ | کرتے سمیت عسل دینے کا حکم                          | ۲۰۵ | ازدواج کی اجازت سے سیدہ عائشہؓ کے مجرہ میں                      |
| ۲۳۱ | آنحضرت مسیح علیہ السلام کا اعزاز                   | ۲۰۶ | متفق                                                            |
| ۲۳۲ | تکفین مصطفیٰ علیہ السلام                           | ۲۰۷ | سیدہ عائشہؓ صدیقہ شیخ حنفی نے مساوک چبا کر دی                   |
| ۲۳۳ | تمن چادروں میں کفن                                 | ۲۰۸ | مرض وفات میں دوا کا کامیابی جانا                                |
| ۲۳۴ | جس درسالت پر حنوط (خوبی) کا استعمال                | ۲۰۹ | اللہ کے نبی کو موزی مرض نہیں ہوتا                               |
| ۲۳۵ | رسول اللہؐ کی نماز جنازہ                           | ۲۱۰ | وفات سے قبل ناسی تقسیم                                          |
| ۲۳۶ | روضۃ انور (آرام گاہ رسالت مابن علیؑ)               | ۲۱۱ | قبر پر مسجد بنانے والے بدترین خلق                               |
| ۲۳۷ | رسول اللہؐ کی لدمبارک                              | ۲۱۲ | یہود پر عفت                                                     |
| ۲۳۸ | فرش قبر                                            | ۲۱۳ | وصیت نبوی مسیح علیہ السلام اور واقعہ قرطاس                      |
| ۲۳۹ | آنحضرت علیہ السلام کو قبر میں اٹھانے والے          | ۲۱۴ | حضرت عباسؓ کا حضرت علیؑ نبی مسجد کو مشورہ                       |
| ۲۴۰ | معیرہ بن شعبہؓ کا اعزاز                            | ۲۱۵ | مرض وفات میں حضور علیؑ کی سیدہ فاطمہؓ کی مسجد سے                |
| ۲۴۱ | آنحضرت علیہ السلام کی تدفین                        | ۲۱۶ | گفتگو                                                           |
| ۲۴۲ | قبر پر یاں چھر کنا                                 | ۲۱۷ | حضرت اسامہ بن زیدؓ نبی مسجد کے بارے میں فرمان نبوی              |
| ۲۴۳ | قبر مصطفیٰ کی بیت                                  | ۲۱۸ | النصاری متعلق فرمان رسالت علیؑ                                  |
| ۲۴۴ | وفات کے وقت رسول اللہؐ کی عمر                      | ۲۱۹ | مرض وفات میں وصیت نبوی مسیح علیہ السلام                         |
| ۲۴۵ | رنج غم سے صحابہؓ اور اہل بیتؓ کی حالت              | ۲۲۰ | آنحضرت علیہ السلام کی صحابہؓ بیان کو عطا کیں                    |
| ۲۴۶ | رسول اللہؐ کی وراشت                                | ۲۲۱ | اختنائی کلمات اور کیفیات                                        |
| ۲۴۷ | ایفائے عبید اور آپ علیہ السلام کے قرض کی ادائیگی   | ۲۲۲ | وفات نبوی مسیح علیہ السلام کا سانح                              |
| ۲۴۸ | ملک الموتی آمد                                     | ۲۲۳ | ملک الموتی آمد                                                  |

|     |                                                                                                           |     |                                                                  |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|------------------------------------------------------------------|
| ۲۸۳ | عبداللہ بن سلام <small>رض</small> کا علم کتاب                                                             | ۲۵۳ | حضور علی <small>رض</small> کے غم میں اشعار کہنے والے حضرات       |
| ۱۱  | ابوذر غفاری <small>رض</small> کی شان علم                                                                  | ۱۱  | حضرت ابو بکر صدیق <small>رض</small> کے اشعار                     |
| ۲۸۴ | عبدالنبی <small>صلی اللہ علیہ وسلم</small> میں قرآن جمع کرنے والے اصحاب <small>صلی اللہ علیہ وسلم</small> | ۲۵۵ | عبداللہ بن انس <small>رض</small> کے اشعار                        |
| ۲۸۶ | زید بن ثابت <small>رض</small> کا علم فراکض اور مہارت تحریر                                                | ۲۵۶ | حسان بن ثابت <small>رض</small> کے اشعار                          |
| ۲۸۸ | علم حدیث میں ابو ہریرہ <small>رض</small> کا بے مثال مقام                                                  | ۲۶۱ | کعب بن مالک <small>رض</small> کے اشعار                           |
| ۲۸۹ | مفسر قرآن سیدنا عبداللہ بن عباس <small>رض</small>                                                         | ۱۱  | اروٹی بنت عبدالمطلب <small>رض</small> کے اشعار                   |
| ۲۹۰ | حضرت ابن عباس <small>رض</small> صحابہ و تابعین کی نظر میں                                                 | ۲۶۳ | عاںکہ بنت عبدالمطلب <small>رض</small> کے اشعار                   |
| ۲۹۱ | حضرت ابن عباس <small>رض</small> کا حلقة درس                                                               | ۲۶۵ | صیفیہ بنت عبدالمطلب <small>رض</small> کے اشعار                   |
| ۲۹۳ | عبداللہ بن عمر <small>رض</small> کی علمی احتیاط                                                           | ۲۶۹ | ہند بنت الحارث بن عبدالمطلب <small>رض</small> کے اشعار           |
| ۱۱  | عبداللہ بن عمرو ابن العاص <small>رض</small>                                                               | ۲۷۰ | ہند بنت اثاثہ کے اشعار جو سطح بن اثاثہ کی بہن تھیں               |
| ۱۱  | چدر فیض صحابہ <small>رض</small>                                                                           | ۲۷۱ | عاںکہ بنت زید بن عمرو بن فیل کے اشعار                            |
| ۱۱  | ام المؤمنین سیدہ عائشہ <small>رض</small> زوجہ نبی ﷺ                                                       | ۲۷۲ | ام ایمکن <small>رض</small> کے غم ناک اشعار                       |
| ۲۹۵ | اکابر صحابہ سے قلت روایت کی وجہ                                                                           | ۲۷۳ | صحابہ <small>صلی اللہ علیہ وسلم</small> کی ایجاد و پروردی کا حکم |
| ۲۹۸ | اصحاب رسول <small>صلی اللہ علیہ وسلم</small> کے بعد اہل علم اور اہل فقہ تابعین                            | ۱۱  | مناقب شیخین                                                      |
| ۱۱  | سعید بن المیب <small>رض</small>                                                                           | ۲۷۴ | علی بن ابی طالب <small>رض</small> کی قوت فیصلہ                   |
| ۳۰۱ | فقیہان و مفتیان مدینہ                                                                                     | ۲۷۶ | عبد الرحمن بن عوف <small>رض</small> کا فتحی مقام                 |
| ۱۱  | سلیمان بن یسار <small>رض</small>                                                                          | ۱۱  | ابی بن کعب <small>رض</small> کی امتیازی حیثیت                    |
| ۳۰۲ | ابو بکر بن عبد الرحمن <small>رض</small>                                                                   | ۲۷۷ | عبداللہ بن مسعود <small>رض</small> کا علم قرآن                   |
| ۱۱  | عمر مدد <small>رض</small> مولیٰ ابن عباس <small>رض</small>                                                | ۲۷۸ | ابو موسیٰ اشعری <small>رض</small> کی عظیم اثاثان قراءت           |
| ۱۱  | عطاء بن ابی رباح <small>رض</small>                                                                        | ۲۷۹ | اکابر صحابہ کرام <small>رض</small>                               |
| ۳۰۳ | عمرہ بنت عبد الرحمن و عروہ بن زبیر <small>رض</small>                                                      | ۲۸۰ | معاذ بن جبل <small>رض</small> کی عظمت                            |
| ۱۱  | محمد علیل ابن شہاب زہری <small>رض</small>                                                                 | ۲۸۲ | اہل علم و قوی اصحاب رسول <small>صلی اللہ علیہ وسلم</small>       |

## طبقات ابن سعد

حصہ دوم

اخبار النبي ﷺ

مہاجرین و انصار کے درمیان عقد موافقات:

زہری وغیرہ سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ مدینے تشریف لائے تو آپؐ نے بعض مہاجرین کا بعض سے اور مہاجرین و انصار کا باہم اس شرط پر عقد موافقات کر دیا کہ حق پر ساتھ رہیں گے باہم ہمدردی و غم خواری کریں گے اور ذوی الارحام مرنے کے بعد ایک ذوسرے کے وارث ہوں گے۔

یونے آدمی تھے (جتنی میں عقد موافقات ہوا) پیش تریں مہاجرین اور پیش تریں انصار میں سے۔ یہ غزوہ بدر سے پہلے تک تھا، جب جنگ بدر ہوئی اور اللہ نے آیت: «وَأُولُوا الْأَرْحَامِ بِعِصْمِهِمْ أُولَئِكَ بِيَعْصِنَ فِي كِتَابِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ» نازل فرمائی تو اس آیت نے ماقبل حکم کو منسوخ کر دیا۔ میراث کے بارے میں موافقات ختم ہو گئی اور ہر انسان کی میراث اس کے نسب دور شہزاد و حکم کی طرف لوٹ گئی۔

انس بن مالک رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے انس رض کے گھر میں مہاجرین و انصار کے درمیان معاهدة

حلی کرایا۔

مسجد نبوی کے لئے جگہ کی خریداری:

زہری سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی اونٹی مسجد رسول اللہ ﷺ کے مقام پر گردون ختم کر کے بیٹھ گئی اس زمانے میں اسی جگہ مسلمان نماز پڑھا کرتے تھے وہ (جگہ) شتر خانہ تھی جو انصار کے دو بیتیم لڑکوں ہل و سہیل کی تھی وہ دونوں ابو امامہ اسد بن زردارہ کی ولادیت میں تھے۔

رسول اللہ ﷺ نے ان دونوں لڑکوں کو بلایا۔ ان کے سامنے شتر خانہ کی بہت بڑی قیمت پیش کی کہ آپؐ اسے مسجد بنائیں۔ ان دونوں نے عرض کی یا رسول اللہؐ کو آپؐ کو ہبہ کرتے ہیں، رسول اللہ ﷺ نے انکار فرمایا اور اس کو ان دونوں سے خرید لیا۔

## مسجد نبوی کی تعمیر:

زہری سے مروی ہے کہ آپ نے اسے دس دینار میں خریداً ابو بکر رض کو حکم دیا کہ رقم دے دیں وہ محض احاطہ کی شکل میں ایک دیوار تھی جس پر حجت نہ تھی اس کا قبضہ بیت المقدس کی طرف تھا اس بن زراہ نے اسے تعمیر کیا تھا۔ رسول اللہ ﷺ کی تشریف آوری سے پہلے وہ اپنے ساتھیوں کو بچانے کا نماز جمعہ پڑھایا کرتے تھے۔ رسول اللہ ﷺ نے اس احاطہ میں کھجور اور غرقد کے جو درخت تھے ان کے کامنے کا حکم دیا۔ کچی اینٹوں کا حکم دیا جوتیار کی گئی۔

اس شتر خانہ میں زمانہ جاہلیت کی جو قبریں تھیں رسول اللہ ﷺ کے حکم سے کھود دیے گئے آپ نے مددیوں کے پوشیدہ کرنے کا حکم دیا اسی شتر خانے میں پانی کا چشمہ تھا۔ لوگوں نے اسے ہٹا دیا یہاں تک کہ وہ غائب ہو گیا۔

## مسجد کا نقشہ:

مسجد کی بنیاد رکھی گئی طول قبلہ کی طرف سے پیچے تک سو پا تھر کھا اور دونوں جانبیوں میں بھی اسی طرح رکھا وہ مربع تھی۔ کہا جاتا ہے کہ سو پا تھر سے کم تھی بنیاد تقریباً تین ہاتھ زمین کے اوپر تک پھر سے بنائی، تعمیر کیجی ایسٹ سے ہوئی رسول اللہ ﷺ اور آپ کے اصحاب نے کام کیا آپ نے نفس نشیں ان کے ساتھ پھر دھوتے اور فرماتے تھے کہ:

اللهم لاعيش الاعيش الآخرة فاغفر الانصار والمهاجرة  
”اے اللہ تعالیٰ تو آخرت ہی کا عیش ہے۔ لہذا ان انصار و مهاجرین کی منفترت فرم۔

هذا الحمال لا حمال خير هذا فر ربنا واطهر

یہ خبر ای باز برداری نہیں ہے۔ اے ہمارے رب یہ بہت پاکیزہ و نیک ہے۔

قبلہ بیت المقدس کی طرف کی، تین دروازے بنائے ایک دروازہ پچھلے ہے میں ایک دروازہ جس کو باب الرحمن کہا جاتا ہے اسی کو باب عالم کہی کہا جاتا تھا۔ تیسرا دروازہ وہ تھا جس سے رسول اللہ ﷺ اندر تشریف لاتے تھے۔ یہی دروازہ آل عثمان رض کے متصل تھا۔

دیوار کا طول بہت وسیع رکھا ستون کھجور کے متنے کے اوپر چھت کھجور کی شاخوں کی بنائی گذارش کی گئی کہ اسے پاٹ کیوں نہیں دیتے۔ فرمایا کہ یہ جھونپڑی موی کی جھونپڑی کی طرح ہے جو چند جھوٹی جھوٹی لکڑیوں اور پھوس کی تھی۔ اس کے پہلو میں چند جھرے کچی اینٹوں کے نمایے جن کو کھجور کے متنے اور شاخوں سے پانٹا۔

جب آپ اس تعمیر سے فارغ ہوئے تو اس جھرے کو جس کے متصل مسجد کا راستہ تھا عاشورہ رض کے لیے مخصوص فرمایا: سودہ بنت زمعہ کو دوسرے جھرے میں کیا جو اسی کے متصل اس دروازے کی طرف تھا کہ آل عثمان رض سے متصل تھا۔

انس بن مالک رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جہاں نماز کا وقت آتا تھا آپ وہیں نماز پڑھ لیتے تھے آپ بکریوں کے باندھنے کی جگہ پہلے نماز پڑھا کرتے تھے پھر مسجد کا حکم دیا گیا تو بنی نجار کے ایک گروہ کو بلا بیچجا وہ لوگ آپ کے پاس آئے تو فرمایا کہ مجھ سے اپنے اس باغ کی قیمت لے لو۔ ان لوگوں نے کہا نہیں۔ واللہ ہم اس کی قیمت سو ایسے اللہ کے کسی سے نہیں چاہتے۔

انس نے کہا کہ اس میں مشرکین کی قبریں تھیں کبھوڑ کا باغ تھا چنانیں تھیں۔ رسول اللہ ﷺ نے کبھوڑ کا باغ کثوا دیا۔ مشرکین کی قبریں کھدا دیں اور چنانوں گوبرا بر کر دیا۔ لوگوں نے کبھوڑوں کو قبلے کی طرف قطار میں کھڑا کر دیا اور اس کے دونوں جانب پھر رکھے۔ وہ لوگ اور ان کے ساتھ رسول اللہ ﷺ بھی رجز پڑھتے تھے۔ اور آپ تمانتے تھے:

اللَّهُمَّ لَا خِيْرَ إِلَّا خِيْرٌ الْآخِيرَةِ فَانْصُرْهُ أَنْصَارَ وَالْمَهَاجِرَةَ

”اے اللہ آخیرت کی خیر کے سوا کوئی خیر نہیں۔ الہذا تو انصار و مہاجرین کی مدد کرو۔“

عمار بن عوف طاقت و را دی تھے وہ دودو پھر اٹھاتے تھے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: کہ اے ابن سمیہ، شاباش! تمہیں باغیوں کا گردہ قتل کرے گا۔ زہری سے مردی ہے کہ جب لوگ مسجد بنار ہے تھے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

هَذَا الْحَمَالُ لَا حَمَالٌ خَيْرٌ هَذَا بُو رِبَّنَا وَالظَّاهِرُ

”باز ہے تو یہ ہے خیر کا بار کچھ نہیں۔ اے ہمارے پروردگار یہ زیادہ نیک دیا کہ ہے۔“

زہری کہا کرتے تھے کہ آپ نے سوائے اس شعر کے بھی کوئی شعر نہیں سنایا اور نہ اس کا ارادہ کیا ہوا ہے اس کے کوہ آپ سے پہلے کہا گیا ہو۔

### تحویل قلب کا واقعہ:

عنان بن محمد الاخفشی وغیرہم سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے جب مدینے بھرت فرمائی تو آپ نے سول میتے تک بیت المقدس کی طرف نماز پڑھی، آپ چاہتے تھے کہ اے کعبے کی طرف پھیر دیا جائے۔

آپ نے فرمایا کہ جریل میری خواہش ہے کہ اللہ میرا ازخ یہود کے قبلے سے پھیر دے جریل نے کہا کہ میں تو محض ایک بندہ ہوں آپ اپنے رب سے دعا کیجئے اور اسی سے درخواست کیجئے۔

آپ نے ایسا ہی کیا جب نماز پڑھتے تھے اپنا سارا آسمان کی طرف اٹھاتے تھے۔ آپ پر یہ آیت نازل ہوئی: ﴿قَدْ فَرِی  
تَقْلِبُ وِجْهِكُ فِي السَّمَاءِ فَلَمَّا نَأْتَكُ قَبْلَةَ تَرْضَاهَا﴾ (ہم آسمان کی طرف آپ کے چہرے کا اٹھاد کیتھے ہیں۔ ہم ضرور آپ کو ایسے قلیل کی طرف پھیر دیں گے جس سے آپ خوش ہوں گے) اس نے آپ کو کعبے میں میزاب کی طرف متوجہ کر دیا۔

کہا جاتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ ام بشربن البراء بن معروف کی زیارت کو بنی سلمہ تشریف لے گئے تھے انہوں نے آپ کے لیے کھانا تیار کیا۔ ظہر کا وقت آگیا۔ رسول اللہ ﷺ نے اپنے اصحاب کو دور کھتیں پڑھائیں پھر حکم دیا گیا کہ اپنا رخ کعبے کی طرف کر لیں، آپ کعبے کی طرف گھوم گئے اور میزاب کو سامنے کیا۔ اس مسجد کا نام قلبشن رکھ دیا گیا۔ یہ واقعہ بھرت کے ستر ھوئیں میں ہا مر جب یوم دو شنبہ کو ہوا۔

بھرت کے اخبار ہوئیں میں شعبان میں رمضان کے وزے فرض کیے گئے محمد بن عمرو نے کہا ہمارے زد دیکھی دوست ہے۔

سعید بن الحسین سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مدینے تحریف لانے کے بعد رسول میتے تک بیت المقدس کی طرف نماز پڑھی پھر غزوہ بدربے دو ماہ قبل آپ کو کعبے کی طرف پھیر دیا گیا۔

براء سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے سول یا سترہ ہمینے بیت المقدس کی جانب نماز پڑھی۔ آپ کو یہ پسند تھا کہ قبلہ بیت اللہ کی جانب ہو جائے۔ آپ نے بیت المقدس کی طرف نماز پڑھی یا آپ نے نماز عصر پڑھی اور آپ کے ساتھ ایک جماعت نے بھی نماز پڑھی۔

جن لوگوں نے آپ کے ساتھ نماز پڑھی ان میں سے ایک شخص نکلے جو ایک مسجد والوں پر گزرے کہ رکوع کی حالت میں تھے۔ انہوں نے کہا، میں خدا کو گواہ بناتا ہوں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کے ساتھ نماز پڑھا کر تھا۔ وہ لوگ جس طرح تھے اسی طرح بیت اللہ کی طرف گھوم گئے۔

انس بن مالک ہمینہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ بیت المقدس کی طرف نماز پڑھا کرتے تھے۔ یہ آیت نازل ہوئی (جس کا ترجمہ اور پرگزرنچا) کہ ﴿قُدْ نَرِي تَقْلِبُ وَجْهَكُ فِي السَّمَاءِ فَلَنُو لِيَنْتَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا. فَوْلُ وَجْهَكُ شَطَرُ الْمَسْجِدِ الْعَرَامِ﴾ (النَّذَا آپ اپنا منہ مسجد حرام کی طرف پھیر لجھے)۔

بنی سلمہ کے ایک شخص ایک جماعت پر گزرے جو مجرم کی نماز میں بحالت رکوع تھے۔ وہ لوگ ایک رکعت پڑھ پکے تھے ان صاحب نے ندادی کہ خبردار قبلہ کعبہ کی طرف پھیر دیا گیا ہے۔ وہ لوگ کعبہ کی طرف پھر گئے۔ کثیر بن عبد اللہ المزنی نے اپنے والد سے اور انہوں نے ان کے دادا سے روایت کی کہ جب رسول اللہ ﷺ مدینے تشریف لائے تو ہم لوگ آپ کے ساتھ تھے آپ نے سترہ ہمینے تک بیت المقدس کی طرف نماز پڑھی۔

عمارہ بن اوس الانصاری سے مروی ہے کہ ہم نے شب کی دو نمازوں میں سے ایک نماز پڑھی تھی کہ ایک شخص مسجد کے دروازے پر کھڑا ہوا۔ ہم نماز ہی میں تھے اس نے ندادی کہ نماز کا رخ کعبہ کی طرف کر دیا گیا، امام اور نیچے اور عورتیں سب کعبہ کی طرف پھر گئے۔

ابن عباس ہمینہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب نکلے میں تھے تو بیت المقدس کی طرف نماز پڑھا کرتے تھے حالانکہ کعبہ آپ کے سامنے ہی تھا۔ بھرت فرمانے کے سولہ مینے بعد تک یہی عمل رہا پھر آپ کو کعبہ طرف متوجہ کر دیا گیا۔

محمد بن کعب القرظی سے مروی ہے کہ کبھی کسی نبی نے سنت قبلہ کے بارے میں کسی نبی کی مخالفت نہیں کی سوائے اس کے کہ رسول اللہ ﷺ نے جب سے آپ مدینے تشریف لائے سولہ مینے تک بیت المقدس کو قبلہ بنایا۔ پھر محمد بن کعب نے یہ آیت پڑھی:

﴿هُشْرَعُ لِكُمْ مِّنَ الدِّينِ مَا وُصِّلَ بِهِ نَوْحًا﴾ (اللہ نے تمہارے لیے وہی دین مقرر کیا جس کی اس نے نوح علیہ السلام کو وصیت کی تھی)۔

براء سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب شروع میں مدینے تشریف لائے تو اپنے ناداؤں یا ماموؤں کے پاس اترے جو انصار میں سے تھے سولہ یا سترہ ہمینے تک بیت المقدس کی طرف نماز پڑھی لیکن پسند یہی تھا کہ قبلہ بیت اللہ کی طرف ہو جائے۔ آپ نے جو سب سے پہلی نماز (بیت اللہ کی طرف نماز) پڑھی وہ نماز عصر تھی۔ یہ نماز آپ کے ساتھ ایک جماعت نے بھی پڑھی۔

جن لوگوں نے آپ کے ساتھ نماز پڑھی ان میں سے ایک شخص نکلے ایک مسجد والوں کے قریب سے گزرے جو رکوع کی حالت میں تھے تو کہا کہ میں اللہ کو گواہ بناتا ہوں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کے ساتھ کے کی طرف نماز پڑھی ہے وہ لوگ جس حالت

میں تھے بیت اللہ کی طرف گوم گئے۔

آپ کو پسند ہی تھا کہ قبلہ بیت اللہ کی جانب پھیر دیا جائے۔ جب آپ بیت المقدس کی طرف نماز پڑھتے تھے تو یہ یہود والیں کتاب کو پسند تھا۔ جب اپنارخ بیت اللہ کی طرف کر لیا تو ان لوگوں نے اس کو برا کرنا۔

براء سے ان کی اسی حدیث میں مروی ہے کہ چند آدمی قبل اس کے کہ قبلہ بیت اللہ کی طرف پھیر اجائے اسی قبلہ پر وفات پا گئے یا شہید ہو گئے، جیسی معلوم نہ ہوا کہ ان کے بارے میں اللہ تعالیٰ کیا فرماتا ہے۔ اللہ نے یہ آیت نازل کی: ﴿مَا كَانَ اللَّهُ لِيَضْعِفَ  
إِيمَانَكُمْ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَّحِيمٌ﴾ (اللہ تعالیٰ ایسا نہیں کہ تمہارے ایمان بردا کر دے۔ اللہ لوگوں کے ساتھ ہو امیر بان اور  
رحم کرنے والا ہے)۔

تقویٰ کی بنیاد پر بننے والی مسجد:

ابو سعید خدری رض وغیرہ سے مروی ہے کہ جب قبلہ کجھے کی طرف پھیر دیا گیا تو رسول اللہ ﷺ قباء میں تشریف لائے  
آپ نے مسجد قباء کی دیوار کو اس مقام پر آگے بڑھا دیا جہاں وہ آج ہے آپ نے اس کی بنیاد رکھوئی۔ اور فرمایا کہ جبراںؑ مجھے بیت  
اللہ کا رخ بتائیں گے رسول اللہ ﷺ اور آپ کے اصحاب نے اس کی تعمیر کے لیے پھرڈھوئے۔  
رسول اللہ ﷺ ہر ہفتے وہاں پیادہ تشریف لایا کرتے تھے فرمایا کہ جو دصو کرے اور اچھی طرح کرے پھر مسجد قباء میں آئے  
اور اس میں نماز پڑھتے تو اسے عمرے کا ثواب ملے گا۔

عمر رض دو شنبے و جمعشنبے کو اس میں آتے تھے اور فرماتے تھے کہ اگر یہ مسجد کسی اور طرف بھی ہوتی تو ہم ضرور اس کے سفر میں  
اوٹوں کو ہلاک کرتے۔

ابو ایوب النصاری رض کہا کرتے تھے کہ یہی وہ مسجد ہے جس کی بنیاد تقویٰ پر رکھی گئی ہے۔ ابی بن کعب اور دوسرا سے  
اصحاب رسول اللہ ﷺ فرمایا کرتے تھے کہ یہ رسول اللہ ﷺ کی مسجد ہے۔

ہشام بن عروہ نے اپنے والد سے ﴿المسجد أَسْسَ عَلَى التَّقْوَى﴾ (البتوة مسجد جس کی بنیاد تقویٰ پر رکھی گئی وہ اس امری  
زیادہ تھی ہے کہ آپ اس میں نماز پڑھیں) کی تفسیر میں روایت کی کہ وہ مسجد قباء ہے۔

ابن عمر رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ مسجد بنی عوف میں جو مسجد قباء تھی تشریف لے گئے انصار کے کچھ  
لوگ بھی آ کر آپ کو سلام کرنے لگے۔

ابن عمر رض نے کہا کہ آنحضرت ﷺ کے ہمراہ صحیب بھی مسجد میں گئے تھے۔ میں نے صحیب سے پوچھا کہ جب  
آنحضرت ﷺ کو سلام کیا جاتا تھا تو آپ کیسے جواب دیتے تھے۔ انہوں نے کہا کہ آپ اپنے ہاتھ سے اشارہ فرماتے تھے  
عبد الرحمن بن ابی سعید خدری نے اپنے والد سے روایت کی کہ میں رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ دو شنبے کو قباء گیا ہوں۔ ابین  
عمر رض سے مروی ہے کہ بنی ﷺ قباء میں پیادہ و سوار ہو کر تشریف لایا کرتے تھے ابین عمر رض سے مروی ہے کہ وہ مسجد قباء میں  
جاتے تھے اور اس میں دور کھت نماز پڑھتے تھے۔

عبداللہ بن عمر جی بھنھا سے مروی ہے کہ ہم لوگ رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ قباء گئے۔ آپ انہ کر نماز پڑھنے لگے۔ آپ کے پاس انصار آئے اور سلام کرنے لگے۔ میں نے بالا جنی خوب سے کہا کہ آپ نے رسول اللہ ﷺ کو کس طرح ان لوگوں کو سلام کا جواب دیتے دیکھا ہے۔ انہوں نے کہا کہ آپ نماز ہی کی حالت میں اپنے ہاتھ سے ان کی طرف اشارہ فرماتے تھے۔ ام بکر بنت الحسور سے مروی ہے کہ عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ اگر مسجد قباء آفاق میں سے کسی افق میں بھی ہوتی تو ہم ضرور اس کے سفر میں اونٹوں کو ہلاک کرتے۔

اسد بن ظہیر سے جو رسول اللہ ﷺ کے اصحاب میں سے تھے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا جو شخص مسجد قباء میں آئے اور نماز پڑھتے تو یہ نماز مشعر کے ہوگی۔

#### اذان کا حکم اور مشاورت

سعید بن المسیب و قیمودغیرہم سے مروی ہے کہ اذان کا حکم ہونے سے نبی ﷺ کے زمانے میں آنحضرت ﷺ کا منادی لوگوں کو نمودار تھا کہ (الصلوٰۃ جامعۃ) نماز جمع کرنے والی ہے۔ تو لوگ جن ہو جاتے تھے۔ جب قبلہ کعبے کی طرف پھر دیا گیا تو اذان کا حکم دیا گیا۔

رسول اللہ ﷺ کو اذان کے معاملے کی بھی بڑی فکر تھی لوگوں نے آپ سے ان چند باتوں کا ذکر بھی کیا جن سے لوگ نماز کے لیے جمع ہو جائیں۔ بعض نے کہا کہ صوراً و بعض نے کہا کہ ناقوس بجا دیا جائے۔ لوگ اسی حالت میں تھے کہ عبداللہ بن زید الخزرجی کو نیندا آگئی۔ انہیں خواب میں دکھایا گیا کہ ایک شخص اس کیفیت سے گذر اک اس کے بدن پر دو بزر چادریں ہیں۔ ہاتھ میں ناقوس ہے۔

عبداللہ بن زید نے کہا کہ میں نے (اس شخص سے) کہا: کیا تم یہ ناقوس بیچتے ہو؟ اس نے جواب دیا، تم اسے کیا کرو گے؟ میں نے کہا خریدنا چاہتا ہوں کہ نماز میں حاضری کے لیے اس کو مجاوں۔ اس نے کہا: میں آپ لوگوں کے لیے اس سے بہتر بیان کرتا ہوں۔ کہو کہ:

الله اکبر، اللہ اکبر، اشہد ان لا اله الا اللہ، اشہد ان محمدًا رسول اللہ، حی علی الصلوٰۃ، حی علی الفلاح، اللہ اکبر، اللہ اکبر، لا اله الا اللہ

عبداللہ بن زید رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے اور آپ کو خبر دی تو آپ نے فرمایا کہ تم بالا کے ساتھ کھڑے ہو اور جو کچھ تم سے کہا گیا ہے انہیں سکھا دو وہ یہی اذان کہیں انہوں نے ایسا ہی کیا۔

عمر بن الخطاب آئے۔ انہوں نے کہا کہ میں نے بھی ایسا ہی خواب دیکھا ہے جیسا انہوں نے دیکھا ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ حمد اللہ علی کے لیے ہے اور یہی سب سے زیادہ درست ہے۔

اہل علم نے کہا کہ یہی اذان کی جانے لگی اور ”الصلوٰۃ جامعۃ“ کی ندائی کسی امر حادث کے لیے رہ گئی۔ اس کی وجہ سے لوگ حاضر ہوتے تھے اور انہیں اس امر کی خبر دی جاتی تھی۔ مثلاً فتح کی خبر پڑھ کر سالی جاتی تھی یا اور کسی امر کا ان کو حکم دیا جاتا تھا تو

”الصلوٰۃ جامدۃ“ کی ندائی جاتی تھی۔ اگرچہ وہ نماز کے وقت میں نہ ہو۔

عبداللہ بن زید الانصاری سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اذان کے بارے میں لوگوں سے مشورہ طلب فرمایا اور فرمایا کہ میں نے یہ قصد کیا ہے کہ لوگوں کو بھیوں کو وہ مدینہ کے قلعوں اور بلند مقانوں پر کھڑے ہو کر نماز کی اطلاع کریں، بعض لوگوں نے قصد کیا کہ ناقوس بجائیں۔

عبداللہ بن زید اپنے اہل خانہ کے پاس آئے ان لوگوں نے کہا کہ کیا ہم تمہیں شام کا کھانا نکھالیں؟ جواب دیا۔ میں کھانا نہ کھاؤں گا کیونکہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا ہے کہ نماز کے معاملے نے آپ کو سخت فکر میں ڈال دیا ہے۔

وہ سو گئے اور خواب میں دیکھا کہ ایک شخص ہے جس کے بدن پر سبز کپڑے ہیں، وہ مسجد کی چھت پر کھڑا ہے اس نے اذان کی پھر بیٹھ گیا، پھر کھڑا ہوا اور نماز کی اقامت کی۔

یا اٹھ کر رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے خواب کی خبر دی، آپ نے انہیں حکم دیا کہ وہ بلاں فی اللہ کو سکھادیں۔ انہوں نے سکھا دیا۔ جب لوگوں نے یہ سناتے آئے۔

عمر بن الخطاب رض بھی آئے اور عرض کی ”یا رسول اللہ ﷺ میں نے بھی یہی خواب دیکھا ہے جو انہوں نے دیکھا ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ تمہیں میرے پاس آنے سے کوں سا امر مانع تھا۔ انہوں نے کہا، یا رسول اللہ جب میں نے اپنے کو پیش دیکھا تو مجھے شرم آئی۔

عبداللہ بن عمر رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارادہ فرمایا کہ کوئی اسی چیز مقرر کر دیں جو لوگوں کو نماز کے لیے جمع کرے آپ کے پاس بوق (بغل) اور بغل والوں کا ذکر کیا گیا تو ناپسند فرمایا۔ ناقوس اور ناقوس والوں کا ذکر کیا گیا تو اس کو بھی ناپسند فرمایا۔

النصاری کے ایک شخص کو جن کا نام عبد اللہ بن زید تھا اذان خواب میں سنائی گئی۔ اسی شب کو عمر بن الخطاب رض کو بھی اذان کا خواب دکھایا گیا۔ عمر رض نے کہا کہ جب صبح ہوگی تو میں رسول اللہ ﷺ کو خبر دوں گا۔ انصار رات تھی سے رسول اللہ ﷺ کے پاس چلے گئے اور خبر کر دی۔ رسول اللہ ﷺ نے بلاں فی اللہ کو حکم دیا انہوں نے نماز کی اذان کی۔

اس کے آگے راوی نے لوگوں کی اسی اذان کا ذکر کیا جو اس زمانے میں دی جاتی ہے بلاں فی اللہ نے صبح کی اذان میں ”الصلوٰۃ خیر من النوم“ کا اضافہ کیا جس کو رسول اللہ ﷺ نے باقی رکھا یہ لکھ اس اذان میں نہ تھا جو اذان انصاری کو خواب میں سنائی گئی تھی۔

فرضیت صیام و احکام عیدین و قربانی:

عائشہ ابن عمر والوں سعید خدری رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی بھرت کے اخبار حوش میں شعبان میں قبلے کے کعبہ کی طرف پھیرے جانے کے ایک مہینے بعد ماہ رمضان کا فرض (روزہ) نازل ہوا، اسی سال رسول اللہ ﷺ نے صدقہ فطر کا حکم دیا۔ یہ زکوٰۃ فرض ہونے سے پہلے کی بات ہے۔

آپ نے حکم دیا کہ صغير و كبير، حرو عبد نہ کرو مونث سب کی طرف سے بھجو ریا کشش یا جو کما ایک صاع (تقریباً سارے ہے تین سیز) گیہوں کے دو دم (نصف صاع نکالے جائیں)۔

رسول اللہ ﷺ عید الفطر سے دو روز پہلے خطبہ ارشاد فرماتے تھے اور لوگوں کو عید گاہ جانے سے پہلے اس کے نکالنے کا حکم دیتے تھے۔ آپ نے فرمایا کہ گفت کرنے سے اس دن مساکین کو غنی کر دو۔ آپ جب (نماز سے) واپس آتے تھے تو اس کو تقسیم فرماتے تھے۔

رسول اللہ ﷺ نے نماز عید، عید گاہ میں یوم الفطر کو خطبہ سے پہلے پڑھی۔ نماز عید یوم الاضحی میں (خطبہ سے پہلے) پڑھی اور قربانی کا حکم دیا میں میں آپ دس سال اسی طرح مقیم رہے کہ ہر سال قربانی کرتے تھے۔ نافع سے مروی ہے کہ ابن عمر رضی اللہ عنہ سے قربانی کو پوچھا گیا تو انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ میں دس سال اسی طرح مقیم رہے کہ قربانی ترک نہ کرتے تھے۔ اس کے بعد اس حدیث کا مضمون بھی حدیث سابق سے مل جاتا ہے۔

اہل علم نے کہا کہ آپ عجید کی نماز خطبے سے پہلے بغیر اذان و اقامۃ کے پڑھا کرتے تھے آپ کے آگے ایک میزہی موٹھ کی لکڑی (ستہ کے لیے) اٹھا کر لگا دی جاتی تھی (کہ گزرنے والوں کا نماز میں سامنا نہ ہو) یہ لکڑی زیر بن العوام بن شعبہ کی تھی جس کو وہ ملک جبش سے لائے تھے اور ان سے رسول اللہ ﷺ نے لے لی تھی۔ ابن عمر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے لیے عید کے روز میزہی موٹھ کی لٹھی اٹھا کر لگا دی جاتی تھی جس کی طرف (رخ کر کے) آپ نماز پڑھتے تھے پھر اس حدیث کا مضمون حدیث سابق کے مضمون سے ملتا ہے۔ اہل علم نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ جب قربانی کرنا چاہتے تھے تو دو مینڈھے خریدتے جو خوب فربہ سینگ و اولے اور چربی والے ہوتے تھے۔

جب آپ نماز و خطبہ پڑھ لیتے تو ان میں سے ایک کو لایا جاتا تھا، مقام نماز پر کھڑے کھڑے اسے اپنے ہی دست مبارک سے چھڑی سے ذبح فرماتے تھے۔ پھر فرماتے تھے کہ اے اللہ یہ میری اس تمام امت کی طرف سے ہے جو تیری توحید اور میری رسالت کی گواہی دلتے۔

دوسرا کو لایا جاتا تھا۔ اسے آپ اپنی طرف سے اپنے ہی ہاتھ سے ذبح کرتے تھے اور فرماتے تھے کہ یہ محمد و آل محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کی طرف سے ہے ان دونوں میں سے آپ اور اہل بیت نوش فرماتے تھے۔ مساکین کو بھی کھلاتے تھے آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) طرف ازقاق کے قریب مکان معادیہ کے پاس ذبح فرماتے تھے۔

محمد بن عمرو نے کہا کہ ہمارے نزدیک تمام ائمہ میں اسی طرح کرتے تھے۔

خطبہ نبوی کے لئے منبر بنایا جانا:

ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ وغیرہ سے مروی ہے کہ مجھے کے روز رسول اللہ ﷺ مسجد میں ایک بھجو کے تنے کے پاس کھڑے ہو کر خطبہ ارشاد فرماتے تھے۔ آپ نے فرمایا کہ کھڑا ہونا مجھ پر گراں ہے تھیم داری نے گزارش کی کہ کیا میں آپ کے لیے ایک منبر نہ بنالوں جیسا میں نے ملک شام میں بننے دیکھا ہے؟

رسول اللہ ﷺ نے اس بارے میں مسلمانوں سے مشورہ کیا۔ سب کی رائے ہوئی کہ آپ اے بنالیں۔ عباس بن عبدالمطلب ہنہ نہ نے کہا کہ میرا ایک غلام ہے جس کا نام کلاب ہے وہ سب سے زیادہ کام کرنے والا ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ آپ اے حکم دیجھے کروہ اس (نمبر) کو بنادے۔

Abbas نے اسے جگل میں درخت افلہ (کامنے کو) بھیجا (جس کی لکڑی سخت و مضبوط ہوتی ہے) اس نے اسے کاتا۔ اس کے دور بجے اور ایک نشت کاہ بنا کے لایا اور اسی مقام پر رکھ دیا جہاں آج ہے۔

رسول اللہ ﷺ آئے اس پر کھڑے ہوئے اور فرمایا کہ میرا یہ منبر جنت کے دروازوں میں سے ایک دروازے پر ہے اور میرے منبر کے پائے جنت کے مراتب ہیں۔ فرمایا کہ میرا منبر میرے حوض (کوثر) پر ہے۔ اور فرمایا کہ میرے منبر اور میرے حجرے کے درمیان جنت کے باغوں میں سے ایک باغ ہے۔

رسول اللہ ﷺ نے حقوق کے متعلق قسم لینے کا معنوں اپنے منبر کے پاس مقرر فرمایا۔ اور فرمایا کہ جو شخص میرے منبر پر (کھڑا ہو کر) جھوٹا حلف لے خواہ وہ چیزوں کی سوا کہی پر کیوں نہ ہو اسے چاہیے کہ دوزخ میں ٹھکانہ بنالے۔ رسول اللہ جب منبر پر چڑھتے تھے تو سلام کرتے تھے۔ جب بیٹھ جاتے تھے تو موذن اذان کہتے تھے۔ آپ دو خطے پڑھا کرتے تھے۔ دو جلسے کیا کرتے تھے۔ اپنی انگلی سے اشارہ کرتے تھے اور لوگ آئیں کہا کرتے تھے۔

جمع کے روز آپ اپنے عصا پر جو درخت شوھٹ کا تھا (درخت شوھٹ سرو کی شکل کا ایک پھاڑی درخت ہے جس کی لکڑی کی سماں نیں بنا میں جاتی تھیں) تکیہ لگا کر خطے پڑھا کرتے تھے۔ دوران خطے میں لوگ اپنے چہرے آپ کے رو برو رکھتے تھے اور اپنے کان لگادیتے تھے۔ آنکھوں سے آپ کو دیکھا کرتے تھے۔ جب آفتاب ڈھل جاتا تب آپ نماز جمعہ پڑھاتے تھے۔

آپ کی ایک یمنی چادر تھی جوچہ ہاتھ لبی اور تین ہاتھ اور ایک بالشت جوڑی تھی۔ عمان کی یمنی ہوئی ایک تہہ تھی جس کی لمبائی چار ہاتھ اور ایک بالشت تھی جمعہ و عید کے روز آپ انہیں دونوں کو استعمال فرماتے تھے پھر تکر کے رکھ دی جاتی تھیں۔

Abbas بن سهل الساعدی نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ جمعے کے روز جب خطے پڑھتے تھے تو ایک دوشاخ لکڑی سے سہارا لگا کر کھڑے ہو جاتے جو میرے خیال میں تاریک تھی اور آپ کی جانے نماز میں تھی آپ اسی سے ٹکری لگایا کرتے تھے۔

صحابہ نے عرض کی یا رسول اللہ لوگ بہت ہو گئے ہیں اگر آپ کوئی چیز بنا کر خطے پڑھتے وقت اس پر کھڑے ہوتے تو لوگ آپ کو دیکھتے فرمایا تم لوگ جو چاہو (کرو)۔ سہل نے کہا نہ میں میں صرف ایک ہی بڑھتی تھا۔ میں اور وہ بڑھتی خافقین گے اور ہم نے یہ منبر درخت افلہ سے بنایا۔

استن جتنا کی گریہ وزاری:

یمنی لکڑی اس پر کھڑے ہوئے تو وہ لکڑی (جس پر پہلے سہارا لگاتے تھے) گنگانائی نی ملکیت نے فرمایا کہ تم لوگوں کو اس لکڑی کی گنگانائی سے تعجب نہیں ہوتا؟ (اس کے سننے کے لیے) لوگ (قریب) آئے اور اس کی گنگانائی سے پریشان ہو گئے

یہاں تک کہ لوگوں کی گریدہ وزاری بڑھ گئی۔

نبی ﷺ (منبر سے) اتر کے اس (لکڑی) کے پاس گئے۔ اپنا ہاتھ اس پر رکھا تو اسے سکون ہو گیا۔ نبی ﷺ نے اس کے متعلق حکم دیا تو اسے آپؐ کے منبر کے نیچے دفن کر دیا گیا۔ یا چھت پر لگا دیا گیا۔

عبدالجیمن بن عباس بن سہل بن سعد الناصعی نے اپنے والد سے اور انہوں نے ان کے دادا سے روایت کی کہ نبی ﷺ کے لیے عابہ (جگل) کے درخت طرفاء سے تمی درجے (کامنبر) بنایا۔ سہل اس کی ایک ایک لکڑی اٹھا کر لائے تھے یہاں تک کہ انہوں نے اس کو مقام منبر پر رکھ دیا۔

جابر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی بھور کے ایک تنے سے سہارا لگا کر کھڑے ہوا کرتے تھے جو مسجد میں نصب تھا جب آپؐ کو مناسب معلوم ہوا کہ آپؐ منبر بتوائیں، رسول اللہ ﷺ نے اسے بتوایا۔

جمعہ کا دن ہوا تو رسول اللہ ﷺ تشریف لائے اس منبر پر بیٹھ گئے، جب اس تنے نے آپؐ کو نہ پایا تو ایسی گنگناہٹ شروع کی جس نے لوگوں کو پریشان کر دیا۔ رسول اللہ ﷺ اپنی نشست گاہ سے انھ کے اس کے پاس گئے (دست مبارک سے) مس کیا تو اسے سکون ہو گیا۔ اس روز کے بعد سے کوئی گنگناہٹ نہیں سنی گئی۔

طفیل بن ابی کعب نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ کی بھور کے ایک تنے کے پاس (کھڑے ہو کر) خطبه پڑھتے تھے۔

صحاب میں سے ایک شخص نے کہا: یا رسول اللہ کیا آپؐ کی مرضی ہے کہ میں آپؐ کے لیے ایک منبر بناؤں کہ جمع کے روز آپؐ اس پر تشریف لا میں تو لوگ آپؐ کی زیارت کریں اور آپؐ انہیں اپنا خطبہ سنائیں؟ فرمایا کہ ہاں۔ انہوں نے آپؐ کے لیے تین زینے بنائے جو وہی ہیں کہ بالائی حصے پر ہیں۔ منبر بن گیا اور اپنے مقام پر رکھ دیا گیا۔

رسول اللہ ﷺ نے اس منبر پر کھڑے ہونے کا ارادہ فرمایا آپؐ اس کے پاس (جانے کے لیے) گزرے تو وہ تاچلایا اس میں شگاف پڑ گیا اور شق ہو گیا۔

رسول اللہ ﷺ (منبر سے) اترے اور اپنے ہاتھ سے چھوایا یہاں تک کہ اسے سکون ہو گیا، پھر آپؐ منبر پر وابس آگئے۔ (اس کے قبل) جب آپؐ نماز پڑھتے تھے تو اسی تنے کے پاس پڑھتے تھے۔

جب مسجد منہدم کر دی گئی اور تبدیل کر دی گئی تو اس تنے کو الی بن کعب نے لے لیا وہ ان کے پاس ان کے مکان ہی میں رہا یہاں تک کہ پرانا ہو گیا۔ اسے دیمک نے کھالیا اور سر دگل گیا۔

اہن عباس نے مروی ہے کہ نبی ﷺ کی بھور کے تنے کے پاس خطبہ پڑھا کرتے تھے جب آپؐ نے منبر بتوالیا اور اس پر منتقل ہوئے تو وہ تنہ گنگنا تا۔ آپؐ اس کے پاس آئے گئے سے لگایا اور فرمایا کہ اگر میں اسے گلنے لگتا تو یہ قیامت تک گنگنا تا۔

عبدالعزیز بن ابی حازم نے اپنے والد سے روایت کی کہ انہوں نے سہل بن سعد سے دریافت کیا۔ کہ وہ منبر کس لکڑی کا تھا انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے فلاں خاتون سے کھلا بھیجا (سہل نے ان کا نام بھی لیا تھا) کہ اپنے علام بڑھی کو حکم دو کہ وہ

میرے لیے لکڑیاں بنادے کہ میں اس پر (کھڑے ہو کر) لوگوں کو کلام سناؤ۔ اس نے یہی تین زینے الفار کے درخت طرقاء سے بنائے رسول اللہ ﷺ نے حکم دیا تو وہ اس مقام پر رکھ دیا گیا۔

ہل نے کہا کہ میں نے پہلے ہی روز رسول اللہ ﷺ کو دیکھا کہ آپ اس پر بیٹھئے اور عجیب کی لوگوں نے بھی عجیب کی۔ آپ نے رکوع کیا حالانکہ منبر ہی پر تھے پھر اٹھا تر آئے اور منبر کی جڑ میں سجدہ کیا، پھر دنبارہ کیا، یہاں تک کہ نماز سے فارغ ہو گئے۔ اس میں آپ نے وہی گیا جیسا کہ آپ نے پہلی رکعت میں کیا تھا۔ جب آپ فارغ ہوئے تو لوگوں کی طرف متوجہ ہوئے فرمایا کہ اے لوگوں میں نے یہ شخص اس لیے کیا کہ تم میری اقتدار کرو اور تمہیں میری نماز معلوم ہو جائے۔

جابر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ زمان نبی ﷺ میں اس مسجد کی چھت کھجور کے تنوں پر پڑی ہوئی تھی نبی ﷺ جب خطبہ پڑھتے تھے تو انہیں تنوں میں سے ایک تنے کے پاس کھڑے ہوتے تھے۔ جب منبر بنایا گیا تو اس پر تشریف فرمائونے لگے۔ ہم لوگوں نے اس نے کی ایسی آواز سنی جیسی آٹھ نو میںیں کی گا بھن اونٹیوں کی آواز ہوتی ہے یہاں تک کہ نبی ﷺ آئے اور اس پر اپنا ہاتھ رکھا تو اس سے سکون ہو گیا۔

### منبر مصطفیٰ ﷺ کی شان و عظمت:

ابو ہریزہ ہبی الدعوے سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا کہ میرا یہ منبر جنت کے دروازوں میں سے ایک دروازے پر ہے۔ ہل بن سعد سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا کہ میرا یہ منبر جنت تھے دروازوں میں سے ایک دروازے پر ہے۔ ابو ہریزہ ہبی الدعوے سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا۔

میرے منبر اور میرے جھرے کے درمیان جنت کے باغوں میں سے ایک باغ ہے اور میرا منبر حوض (کوثر) پر ہے (یعنی قیامت میں حوض کوثر پر آپ کے لیے رکھا جائے گا)۔

ام سلمہ ہبی الدعوے سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا میرے منبر کے پائے جنت میں مراتب (درجات) ہیں۔ ام سلمہ ہبی الدعوے سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میرے منبر کے پائے جنت میں مراتب (درجات) ہیں۔

جابر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: جو شخص اس منبر کے پاس جھوٹی قسم کھائے گا وہ لا محال اپنا دوزخ میں ٹھکانہ بنائے گا اگر چوہ قسم بزرگ مسوак ہی پر کیوں نہ ہو۔

ابو ہریزہ ہبی الدعوے سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: جو شخص میرے منبر کے پاس جھوٹی قسم کھائے گا، خواہ وہ تر مسوак ہی پر کیوں نہ ہو اس کے لیے دوزخ واجب ہو جائے گی۔

ابراہیم بن عبد الرحمن بن عبد القاری سے مروی ہے کہ انہوں نے این عمر ہبی الدعوے کو دیکھا کہ اپنا ہاتھ منبر پر نبی ﷺ کی نشست گاہ پر رکھا پھر اس کو اپنے چہرے پر رکھا (یعنی بوسہ دیا)۔

یزید بن عبد اللہ بن قسططی سے مروی ہے کہ میں نے چند اصحاب نبی ﷺ کو دیکھا کہ جب مسجد خالی ہوتی تھی تو وہ منبر کے اس سادہ اٹوکو جو قبر تشریف کے متصل ہے اپنے دائبے ہاتھوں سے پکڑتے تھے پھر قبلہ رخ ہو کر دعا نلتے تھے۔

صفہ اور اصحاب صفة فی المکان:

یزید بن عبد اللہ بن قسطنطین سے مروی ہے کہ اصحاب صدر رسول اللہ ﷺ کے وہ اصحاب تھے جن کا کوئی مکان نہ تھا رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں وہ مسجد ہی میں سوتے تھے اس کے ساتھے میں رہتے تھے۔ سوائے اس کے ان لوگوں کا کوئی اور مکان نہ تھا رسول اللہ ﷺ جب شام کا کھانا نوش فرماتے تو ان لوگوں کو بلاستے اور انہیں (کھانا کھلانے کے لیے) اپنے اصحاب پر تسلیم فرمادیتے تھے۔ ان میں سے ایک گروہ رسول اللہ ﷺ کے ساتھ حش کا کھانا کھاتا تھاں تک کہ اللہ تو مگری لا تھا۔

ابن کعب القرظی سے اس آیت کی تفسیر میں کہ ﴿لِلْفَقَرَاءِ الَّذِينَ احْصَرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ﴾ (یعنی صدقات ان فقراء کے لیے ہیں جو اللہ کی راہ میں مقید ہیں، اصحاب حضرت مراد ہیں۔ مدینے میں ان لوگوں کا کوئی مکان تھا نہ اقارب تھے لہذا اللہ تعالیٰ نے لوگوں کو انہیں صدقہ دیئے پر ابھارا۔

ابو ہریرہؓ سے مروی ہے کہ میں نے تین اہل صفو کو دیکھا کہ وہ لوگ رسول اللہ ﷺ کے پیچے اس طرح نماز پڑھتے تھے کہ ان کے بدن پر چادریں نہ ہوتی تھیں۔ واٹلہ بن الاشع ر سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کے تین اصحاب کو رسول اللہ ﷺ کے پیچے تھدوں میں نماز پڑھتے دیکھا۔ جن میں میں بھی تھا۔ (یعنی اوڑھنے کو چادر لئک نہ تھی صرف ایک نہب باندھے رہتے تھے)۔

ابو ہریرہؓ سے مروی ہے کہ ایک شب رسول اللہ ﷺ برآمد ہوئے اور فرمایا کہ اصحاب صد کو بلا دو۔ میں ایک ایک شخص کو تلاش کر کے بیدار کرنے لگا یہاں تک کہ انہیں جمع کیا۔ ہم لوگ رسول اللہ ﷺ کے باب عالی پر حاضر ہوئے۔ ہم نے (حاضری کی) اجازت چاہی تو ہمیں اجازت دی گئی۔ آپؐ نے ہمارے لیے ایک پیالہ رکھا جس میں کوئی چیز جو کی تیار کی ہوئی تھی۔

اس پر آپ نے اپنا ہاتھ رکھ دیا اور فرمایا کہ بسم اللہ اول ہم لوگوں نے ان میں سے جتنا چاہا کھایا۔ (سیر ہونے کے بعد) ہم نے اپنے ہاتھ اٹھا لیے جس وقت وہ پیالہ رکھا گیا تھا تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا تھا کہ قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضے میں محمد ﷺ کی جان ہے اس کھانے کے سوا جو تم لوگ دیکھتے ہو آل محمد میں اور کسی کھانے کی نوبت آج رات نہیں آئی۔ ہم لوگوں نے ابو ہریرہ رض سے کہا کہ جب آپ لوگ فارغ ہوئے تو وہ کس قدر باتی رہا تھا۔ ابو ہریرہ رض نے کہا کہ جیسا رکھا گیا تھا ویسا ہی رہا سوائے اس کے کہ اس میں انگلیوں کے ثان، ہو گئے تھے۔

ابو ہریرہ رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی حیات میں میں اہل صفت میں سے تھا اور یہ کیفیت تھی کہ ام سلمہ و عائشہ رض کے مجرموں کے درمیان مارے بھوک کے مجھ پر غشی طاری ہو جاتی تھی۔

ابوذر جیؑ سے مردی سے کہ میں بھی اہل صفة میں سے تھا۔

یعیس بن قیس بن طہفۃ النقاری نے اسے والد سے روایت کی:

”میں بھی اصحاب صفتہ میں سے تھا۔“

جنازہ گاہ:

ابو سعید خدری ح سے مروی ہے کہ ہم لوگ نبی ﷺ کے مدینے تشریف لانے پر جب کوئی مرگ ہوتا تو آپؐ کے پاس حاضر ہو کر خبر دیتے تھے۔ آپؐ اس کے پاس آتے اور اس کے لیے استغفار فرماتے جب اس کی روح قبض ہو جاتی تو آپؐ اور آپؐ کے ہمراہ واپس جاتے تھے اکثر آپؐ اس کے دفن تک بیٹھ رہتے تھے۔ اور اکثر آپؐ کی یہ پابندی طویل ہو جاتی تھی۔

جب ہمیں آپؐ پر اس کی مشقت کا اندر یہ ہوا تو قوم کے بعض افراد نے بعض سے کہا کہ واللہ کیا اچھا ہوتا کہ ہم جی ع کو بغیر قبض روح کے کسی کی اطلاع نہ کرتے۔ اس کی روح قبض ہو جاتی تو آپؐ کو اطلاع کر دیتے تھے، تاکہ آپؐ پر مشقت و پابندی نہ ہو۔ ہم لوگوں نے بھی کیا مر جانے کے بعد ہم آپؐ کو مطلع کرتے تھے۔ آپؐ اس کے پاس آتے تھے۔ دعائے رحمت و مغفرت فرماتے تھے۔ اکثر آپؐ اس کے بعد واپس ہو جاتے تھے اور اکثر میت کے دفن ہونے تک بھر جاتے تھے۔

ہم لوگ ایک زمانے تک اس معمول پر رہے۔ لوگوں نے کہا کہ واللہ کیا اچھا ہوتا ہم لوگ رسول اللہ ﷺ کو اپنی جگہ سے نہ اٹھاتے۔ میت کو آپؐ کے مکان کے پاس لے جاتے، آپؐ کو کھلا جیتے اور آپؐ اپنے مکان ہی کے پاس نماز پڑھاتے ہیں۔ آپؐ کے لیے زیادہ بہل اور زیادہ آسان ہوتا۔ ہم نے سبھی کیا۔

محمد بن عمر نے کہا کہ اسی وجہ سے اس مقام کا نام موضع الجنازہ رکھ دیا گیا کیونکہ جنازے وہاں لائے جاتے تھے۔ آج تک جنازوں کو وہاں لے جانے اور اسی مقام پر ان پر نماز پڑھنے کے بارے میں لوگوں کا یہی معمول چاری ہے۔

بادشاہوں کے نام مکاتیب نبوی ﷺ

دعوت اسلام اور مکاتیب نبوی ﷺ

ابن عباس ح وغیرہ سے متعدد طرق و اسناد سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ میں حدیث سے واپس تشریف لائے تو قاصدوں کو سلطین کے پاس دعوت اسلام دینے کے لیے بھجا، ان کے نام فرمان تحریر فرمائے۔

حضور ﷺ کی مہر مبارک:

عرض کی گئی یا رسول اللہ ﷺ کوی تحریر نہیں پڑھتے تا وقایک اس پر مہر نہ لگی ہو۔ رسول اللہ ﷺ نے اسی روز ایک چاندی کی مہر بنوائی جس کا گلیئہ بھی چاندی ہی کا تھا اس پر قسم سطرنیں یہ نقش تھا: "محمد رسول اللہ" اسی سے آپؐ نے فرمانوں پر مہر لگائی، ان قاصدوں میں سے چھ آدمی ایک ہی دن روانہ ہوئے یہ حرم ح کا دافع ہے۔ ان میں سے ہر شخص اس قوم کی زبان میں کلام کر سکتا تھا جن کے پاس آپؐ نے انہیں بھیجا تھا۔

قادس نبوی شاہنجاشی کے دربار میں:

سب سے پہلے قاصد جن کو رسول اللہ ﷺ نے نجاشی کے پاس بھیجا تھا عمرو بن امية الصمری تھے۔ آپؐ نے نجاشی کو دو فرمان تحریر فرمائے تھے ایک میں انہیں دعوت اسلام دی تھی اور قرآن کی آیات تحریر فرمائی تھیں۔ نجاشی نے رسول اللہ ﷺ کا فرمان لے لیا۔ آنکھوں سے لگایا بطور تواضع کے اپنے تحت سے زمین پر اتر آئے۔ پھر اسلام لائے کلمہ شہادت ادا کیا اور کہا کہ اگر مجھے آپؐ

کی خدمت میں حاضری کی سمجھا کش ہوتی تو ضرور آپؐ کے پاس حاضر ہوتا انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو اپنی فرمان برواری اور تصدیق اور اللہ رب العالمین کے لیے جعفر بن ابی طالب علیہ السلام کے ہاتھوں پر اسلام لانا لکھ دیا۔

دوسرے فرمان میں آپؐ نے یہ حکم دیا تھا کہ وہ ام حمیۃ بنت ابی سفیان بن حرب کا نکاح آپؐ کے ساتھ کر دیں، جنہوں نے اپنے شوہر عبد اللہ بن جمیل الاسدی کے ہمراہ ملک جبشہ کو بھرت کی تھی ابن جمیل جبشہ ہی میں نصرانی ہو گیا اور مرجی گیا۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمان میں آپؐ نے یہ حکم دیا تھا کہ جو اصحاب وہاں جیں انہیں آپؐ کے پاس بیچج دیں اور سوار کر دیں۔

نجاشی نے ایسا ہی کیا۔ انہوں نے ام حمیۃ بنت ابی سفیان بن حرب کا نکاح آپؐ کے ساتھ کیا اور آپؐ کی جانب سے چار سو دینار مہرا دیا۔ مسلمانوں کے سفر کا اور جو چیزیں انہیں درکار ہوں سب کا سامان کر کے عمر و بن امیہ الصمری کے ہمراہ دو کشیوں میں سوار کر دیا۔ ہاتھی دانت کا ایک ذبہ منگا کے رسول اللہ ﷺ کے دونوں فرمان اس میں رکھ دیئے۔ اور کہا کہ اہل جبشہ بحال خیر رہیں گے جب تک یہ دونوں فرمان ان کے درمیان ہیں۔

### رسول اللہ ﷺ کا قیصر کے لئے پیغام:

اہل علم نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے وحیہ بن خلیفة الکھی کو جوان چھ میں سے ایک تھے قیصر کے پاس بھیجا کر وہ اسے دعوتِ اسلام دیں آپؐ ﷺ نے ایک فرمان بھی تحریر فرمادیا اور انہیں یہ حکم دیا کہ اسے عظیم بصری (یعنی والی) کو دیں کہ وہ اسے قیصر کو دے دے۔

عظیم بصری نے اسے قیصر کو دے دیا جو اس زمانے میں حفص میں تھا۔ قیصر اس زمانہ میں ایک نذر میں جو اس پرواہب تھی پیادہ چل رہا تھا۔ نذر یہ تھی کہ اگر رومنی فارس پر غالب آگئے تو قسطنطینیہ سے ایلیاء (بیت المقدس) تک برہنہ پا جائے گا۔

اس نے فرمان کو پڑھا حفص کے ایک گرجا میں عظمائے روم کو حاضری کی اجازت دی اور کہا کہ اے گروہ روم کیا تمہیں فلاج و شد کی، اپنی سلطنت کو اپنے لیے قائم رہنے کی اور جو کچھ عسٹی بن مریم علیہ السلام نے فرمایا اس کی پیروی کی خواہش ہے؟ رومیوں نے کہا کہ اے بادشاہ وہ کیا بات ہے؟ اس نے کہا کہ ان ہبی عربی (علیہ السلام) کی پیروی کرتے ہو؟ یہ سن کر وہ لوگ گورخر کی طرح بھڑک گئے۔ اونٹ کی طرح بلبلائے اور صلیب اٹھائی۔ ہر قل نے یہ حالت دیکھی تو وہ ان کے اسلام سے نایوس ہو گیا۔ اسے اپنی جان اور سلطنت کا اندیشہ ہوا۔ آخر انہیں تسلیم دی کہ میں نے جو کچھ کہا وہ حفص اس لیے تھا کہ امتحان لے کے یہ دیکھوں اپنے دین میں تمہاری پیشگوئی کیسی ہے۔ میں نے تمہاری وہی کیفیت دیکھی ہو میں چاہتا ہوں ان بسب نے اسے مجدہ کیا۔

### کسری ایران کی طرف دعوت حق کا پیغام:

اہل علم نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے عبد اللہ بن حدا و اسکی کو جو (مذکورہ بالا) چھ میں سے ایک تھے کسری کے پاس بھیجا کر وہ اسے دعوتِ اسلام دیں۔ ایک فرمان بھی تحریر فرمادیا تھا۔

عبد اللہ نے کہا کہ میں نے کسری کو رسول اللہ ﷺ کا فرمان دے دیا جو اسے پڑھ کر سایا گیا، اس نے اسے لے لیا اور چاک کر دیا۔ جب یہ واقعہ رسول اللہ ﷺ کو معلوم ہوا تو آپؐ نے فرمایا کہ اے اللہ اس کے ملک کو پارہ پارہ کر دے۔ کسری نے

اپنے عامل بکن باذان کو لکھا کہ تم اپنے پاس سے دو بہادر آدمیوں کو اس شخص کے پاس جو جاز میں ہے بھجوگہ وہ دونوں میرے پاس اس کی خبر لا میں۔ باذان نے قہر مانہ اور ایک شخص کو بھیجا اور ایک خط بھی لکھ دیا۔ یہ دونوں مدینے آئے اور انہوں نے باذان کا خط نبی ﷺ کو دیا۔

### کسری فارس کا انجام:

رسول اللہ ﷺ مسکرائے اور دونوں کو دعوتِ اسلام دی۔ ان کی یہ کیفیت تھی کہ (آپ کے) رعب سے لرزہ بر انداز تھے۔ آپ نے فرمایا کہ آج تو تم دونوں میرے پاس سے جاؤ۔ کل پھر آنا تو میں اپنے ارادے سے تمہیں آگاہ کروں گا۔ دوسرے روز وہ دونوں آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے، آپ نے فرمایا کہ تم دونوں اپنے صاحب (باذان) کو یہ خبر پہنچا دو کہ اسی شب کو جو شب سر شنبہ از جمادی الاولی رکے تھی، سات بجے میرے رب نے اس کے رب (کسری) کو قتل کر دیا ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ نے اس کے بیٹے شیرودی کو اس پر مسلط کر دیا، جس نے اسے قتل کر دیا یہ دونوں شخص اس خبر کو لے کر باذان کے پاس واپس گئے تو باذان اور وہ سب مولود قابل کہیں میں "انباء" کہلاتے تھے اسلام لے آئے۔

### مقوس کو دعوتِ اسلام:

اہل علم نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے حاطب بن ابی بلتعہؓ کو چھ قاصدوں میں سے ایک تھے مقوس والی اسکندریہ کے پاس بھیجا جو قوم میط کا سردار تھا اسے دعوتِ اسلام دیں اور ایک فرمان بھی تحریر فرمایا۔ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کا فرمان اسے پہنچا دیا۔ مقوس نے وہ فرمان لے لیا اور اسے ہاتھی دانت کے ڈبے میں رکھ کے اس پر مہر لگا دی اور اسے اپنی کنیر کے سپر کر دیا۔ نبی ﷺ کو لکھا کہ مجھے معلوم ہے کہ ایک نبی باقی ہیں اور میں یہ خیال کرتا تھا کہ وہ ملک شام میں ظہور فرمائیں گے۔ میں نے آپ کے قاصد کا احترام کیا ہے اور آپ کے پاس دو کنیریں بھی ہیں جن کا قوم قبط میں بڑا مرتبہ ہے۔ میں نے ہدیہ آپ کو ایک چادر اور ایک مادہ خچر بھی ہے کہ آپ اس پر سوار ہوں۔ مقوس نے اس سے زیادہ پکھنہ لکھا اور اسلام نہیں لایا۔

رسول اللہ ﷺ نے اس کا ہدیہ قبول فرمایا اور دونوں کنیریں بھی لے لیں جو ماریہ ام ابراہیم بن رسول اللہ ﷺ اور ان کی بہن سیرین تھیں۔ مادہ خچر بھی لے لی جو سفید تھی اس زمانے میں عرب میں اس کے سوا کوئی اور (ایسی مادہ خچر) نہ تھی۔ اور یہی دلدل تھی۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اس خبیث نے اپنی سلطنت پر چل کیا۔ حالانکہ اس کی سلطنت کو کوئی بقاہ نہیں۔ حاطب نے کہا کہ وہ مہماں داری میں میرا اکرام کرتا تھا۔ میں نے صرف پانچ روز اس کے پاس قیام کیا۔

### حارث بن ابی شمر کو پیغام:

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے شجاع بن وہب الاسدی کو جو چھ میں سے ایک تھے حارث بن ابی شر الغساني کے پاس بھیجا کہ اسے دعوتِ اسلام دیں۔ ایک فرمان بھی تحریر فرمادیا۔ شجاع نے کہا کہ میں اس کے پاس گیا۔ وہ غوطہ و مشرق میں قصر کی مہماں داری و مدارات کی تیاری میں مشغول تھا جو شخص سے ایسا، آنے والا تھا۔

میں دو یا تین روز تک اس کے درباز سے پر مقیم رہا۔ اس کے درباز سے کہا کہ میں نبی رسول اللہ ﷺ کا قاصد ہو کر اس کے پاس آیا ہوں۔ اس نے کہا کہ تم اس کے پاس نہیں بھیج سکتے تو فتنکہ فلاں تاریخیں گزرنہ جائیں۔ درباز روئی تھا۔ اس کا نام مری تھا مجھ سے رسول اللہ ﷺ کو دریافت کرنے لگا میں اس سے رسول اللہ ﷺ کے حالات اور آپ کی دعوت و تبلیغ کا تذکرہ کرتا تھا تو اس کا دل بھرا آتا تھا یہاں تک کہ اس پر گریہ وزاری غالب آجائی تھی۔ وہ کہتا تھا کہ میں نے انجلیں پڑھی ہے میں بھی نبی ﷺ کا حال پاتا ہوں آپ پر ایمان لاتا ہوں اور آپ کی تقدیق کرتا ہوں، حارت سے ڈرتا ہوں کہ وہ مجھے قتل کر دے گا، یہ درباز میرا کرام کرتے اور اچھی طرح مہمان نوازی کرتے تھے۔

ایک روز حارت نکلا اور بیٹھ گیا۔ اس نے اپنے سر پر تاج رکھا مجھے اپنے پاس آنے کی اجازت دی میں نے رسول اللہ ﷺ کا فرمان اسے دے دیا۔ اس نے اسے پڑھ کے بھیک دیا اور کہا کہ مجھ سے میری سلطنت کوں چھین سکتا ہے۔ میں ان (آنحضرت ﷺ) کے پاس جانے والا ہوں خواہ وہ میں میں ہوں۔ لوگوں کو بھیج کے میں ان کو اپنے پاس بلواؤں گا۔ وہ اسی طرح کی فرضی باتیں کرتا رہا پھر انہا اور گھوڑوں کے غل نگانے کا حکم دیا۔ پھر مجھ سے کہا کہ جو پکھ تم دیکھتے ہو اپنے صاحب (آنحضرت ﷺ) سے بتا دینا۔

یہ واقعات جن کی ذیل میں اپنا ارادہ بھی واضح کر دیا تھا قیصر کو لکھ بھیجے۔ قیصر نے اسے لکھا کہ تو آنحضرت ﷺ کی جانب نہ جا آپ سے بے پرواہ رہ۔ اور ایلیاء میں میرے پاس بیٹھ جا۔

جب اس کے پاس کا جواب آگیا تو اس نے مجھے بلایا اور کہا کہ تم اپنے صاحب کے پاس روانہ ہونے کا کب ارادہ رکھتے ہو۔ میں نے کہا کہ مل۔ اس نے میرے لیے سو مشقال سونے کا حکم دیا۔ (ایک مشقال = ۲۲ راماش) مری (درباز) نے بھی میرے ساتھ احسان کیا اور میرے لیے زادراہ اور لباس کا حکم دیا اور کہا کہ رسول اللہ ﷺ سے میر اسلام کہہ دینا۔

میں رسول اللہ ﷺ کے پاس آیا اور آپ کو خبر دی تو آپ نے فرمایا کہ اس کی سلطنت برباد گئی۔ میں نے آپ سے مری کا سلام بھی کہہ دیا اور جو کچھ کہا تھا اس کی بھی خبر دے دی۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ مری نے بیچ کہا۔ (یعنی انجلیں میں میرے تذکرے کا حوالہ بھیج ہے) حارت بن الی شر اس سال مراجیں سال مکمل فتح ہوا ہے۔

### فروہ بن عمر و کا قبول اسلام

اہل علم نے کہا کہ فروہ بن عمر والجذ ای علاقہ بلقاء پر قیصر کے عامل تھے مگر رسول اللہ ﷺ نے انہیں کچھ نہیں تحریر فرمایا۔ فروہ خود ہی اسلام لائے۔ اپنے اسلام لانے کی عرض داشت رسول اللہ ﷺ کو لکھی۔ آپ کو ہدیہ بھجا اور اپنے پاس سے اپنی قوم کے ایک قاصد کو جن کا نام مسعود بن سعد تھا روانہ کیا۔

رسول اللہ ﷺ نے ان کا خط پڑھا ہدیہ قبول فرمایا اور جواب تحریر فرمادیا۔ آپ نے مسعود کو سازھے بارہ او قیہ جو بائیچ سو درم تھے انعام دیا۔ اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے سلیط بن عمر والعامری کو جو کچھ قاصدوں میں سے ایک تھے ہو ذہ بن علی اکٹھی کے پاس بھیجا کہ اسے دعوت اسلام دیں۔ ایک فرمان بھی تحریر فرمادیا۔ وہ اس کے پاس گئے تو اس نے انہیں ٹھہرا یا۔ ان کی

حفاظت کی نبی ﷺ کا فرمان پڑھا اور ایسا جواب دیا جو مرتبے سے کم تھا۔

نبی ﷺ کو لکھا کہ آپ جس چیز کی دعوت دیتے ہیں وہ نہایت خوب اور بہت اچھی ہے۔ میں اپنی قوم کا شاعر و خطیب ہوں عرب میرے مراتبے سے ذرتے ہیں۔ لہذا کچھ امور میرے پر کر دیجیے تو میں آپ کی چیزوں کی کلیتی کروں۔ اس نے سلطیں بن عمر کو کچھ انعام اور بصر کے بنے ہوئے کپڑوں کا لباس بھی دیا۔ وہ ان سب چیزوں کو نبی ﷺ کے پاس لائے اور جو کچھ اس نے کہا تھا اس کی خبر آپ کو دی۔

آپ نے اس کا خط پڑھا اور فرمایا کہ اگر وہ مجھ سے زمین کے پانی کا بھاؤ بھی مالکتا تو میں خلور نہ کرتا۔ وہ بھی بر باد ہوا اور جو اس کے ہاتھوں میں ہے وہ بھی بر باد کیا۔ جب آپ فتح کم سے دابیں آئے تو آپ کے پاس جریئل آئے اور انہوں نے اطلاع دی کہ وہ مرن گیا۔

### بادشاہ عمان کو دین حق کی دعوت:

اہل علم نے کہا کہ ذی القعدہ ۸ھ میں رسول اللہ ﷺ نے عمرو بن العاص رضی اللہ عنہ کو بغرض دعوت اسلام جنیفر و غیرہ فرزندان الحجلذی کے پاس بھیجا۔ یہ دونوں قبیلہ ازاد کے تھے۔ دونوں میں بادشاہ جنیفر تھے ان دونوں کے نام ایک فرمان بھی تحریر فرمادیا اور فرمان پر مہر بھی لگادی۔ عمرو بن العاص نے کہا کہ جب میں عمان آیا تو عبد کے پاس جانے کا ارادہ کیا جو ان دونوں شخصوں میں زیادہ بردبار اور زیادہ فرم مزاج کے تھے۔

میں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ کی جانب سے میں تمہارے اور تمہارے بھائی کے پاس قاصد ہو کر آیا ہوں۔ عبد نے کہا کہ میرے بھائی مجھ سے عمرو سلطنت میں بڑھے ہوئے ہیں۔ میں آپ کو ان کے پاس پہنچا دوں گا کہ وہ آپ کا لایا ہوا فرمان پڑھ لیں۔ میں چند روز تک ان کے دروازے پر خبر ارہا۔ انہوں نے مجھ کو بلا یا تو میں ان کے پاس گیا اور وہ مہر لگا ہوا فرمان دے دیا۔ انہوں نے اس کی مہر توڑی اور آخوندک پڑھ کے اپنے بھائی کو دے دیا۔ انہوں نے بھی انہیں کی طرح پڑھا۔ میں نے ان کے بھائی کو دیکھا کہ وہ ان سے زیادہ رقیق القلب تھے۔ انہوں نے کہا کہ مجھے آج کی مہلت دیجیے اور کل میرے پاس آئیے۔ صبح ہوئی تو میں ان کے پاس گیا۔ انہوں نے کہا کہ آپ نے مجھے جس امر کی دعوت دی ہے اس میں میں نے غور کیا تو اس نتیجے پر پہنچا کہ جب میں اپنے موقوفات کا ایک شخص کو مالک بنادوں گا تو اس وقت میں تمام عرب سے زیادہ کروڑ ہو جاؤں گا میں نے کہا کہ اچھا تو میں کل روان ہونے والا ہوں۔

جب انہیں میری روائی کا یقین ہو گیا تو صحیح کو بلا بھیجا، میں گیا تو انہوں نے اور ان کے بھائی نے اسلام قبول کر لیا۔ نبی ﷺ کی تصدیق کی اور مجھے زکوہ لینے اور لوگوں میں حکومت کرنے کے لیے چھوڑ دیا۔

جو میری مخالفت کرتا تھا اس کے خلاف دونوں میرے مددگار ہو گئے ان کے اغذیاء سے میں نے زکوہ وصول کی اور ان کے فقراء میں تقسیم کر دیا۔ میں برادر انہیں لوگوں میں مقیم رہا۔ یہاں تک تھیں رسول اللہ ﷺ کی وفات کی خبر پہنچنے گئی۔

## بھرین کے گورنر کے لئے پیغام نبوی میں تحریر:

رسول اللہ ﷺ نے بھر ان سے اپنی واپسی کے وقت علاء بن الحضری کو منذر بن سادی العبدی کے پاس بھیجا جو بھرین میں تھے کہ وہ انہیں دعوتِ اسلام دیں۔ آپ نے ان کے نام ایک فرمان بھی تحریر فرمایا۔ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو اپنے اسلام اور آنحضرت ﷺ کی تصدیق کی جز لکھی کہ میں نے آپ کا فرمان اہل بھر کو سنایا۔ ان میں سے بعض نے اسلام کو پسند کیا جو انہیں اچھا معلوم ہوا وہ دائرہ اسلام میں داخل ہو گئے بعض نے ناپسند کیا میرے ملک میں جوں و پہوڑ ہیں اس بارے میں مجھے آپ اپنے حکم سے از سر زمٹن فرمائے۔ رسول اللہ ﷺ نے محوس بھر کو ایک فرمان تحریر فرمایا کہ اگر وہ افکار کریں تو ان سے جزوی لیا جائے۔ ان کی گورتوں سے نکاح نہ کیا جائے اور نہ ان کا ذہب کھایا جائے۔

رسول اللہ ﷺ نے علاء کو اونٹ گائے بکری، پھل اور مال کے فرائض (زکوٰۃ) تحریر فرمائے علاء نے آپ کا فرمان لوگوں کو سنایا اور اسی کے مطابق زکوٰۃ و صول کی۔

## مکتوبات نبوی کا اندماز تحریر:

شعیٰ رضیٰ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ بھی قریش کی طرح (فرمان کے سر نامہ) پر "باسم اللہ" (یعنی اے اللہ تیرے نام سے شروع کرتا ہوں) تحریر فرمایا کرتے تھے یہاں تک کہ آپ پر یہ آیت نازل ہوئی: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمَا فِيهَا بِسْمَ اللَّهِ مُجْرِيَهَا وَمُرْسَلَهَا﴾ تو آپ "بِسْمِ اللَّهِ" لکھنے لگے۔ پھر یہ آیت نازل ہوئی: ﴿قُلْ ادْعُوا اللَّهَ أَوْ ادْعُوا الرَّحْمَنَ﴾ تو آپ "بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ" لکھنے لگے جب یہ آیت نازل ہوئی ﴿إِنَّهُ مِنْ سَلِيمَانَ وَإِنَّهُ بِسْمَ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ﴾ تو آپ "بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ" لکھنے لگے۔

## مختلف قبائل کی جانب حضور ﷺ کے پیغامات اور مکتوبات:

شعیٰ رضیٰ وغیرہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے اصحاب سے فرمایا کہ کل صحیح کوتم سب کے سب میرے پاس آتا آپ کا معمول یہ تھا کہ نماز فجر پڑھ پکتے تو مصلیٰ ہی پڑھوڑی دریتیج پڑھتے اور دعا کرتے۔ پھر لوگوں کی طرف متوجہ ہوتے تھے۔ آپ نے ایک گروہ کو ایک جماعت کی طرف بھیجا اور ان سے فرمایا کہ خدا کے لیے اس کے بندوں میں نیکی و خیر خواہی کرنا۔ یونکہ جس شخص کو لوگوں کے امور کا راجی (رعایا کا نگہبان) بنایا جائے وہ ان کی خیر خواہی نہ کرے تو اللہ نے اس پر جنت حرام کر دی ہے جاؤ اور ایسا نہ کرنا جیسی عیسیٰ بن مریم ﷺ کے قاصدوں نے کیا تھا کہ وہ قریب کے پاس خبر گیری کو آتے اور بعد کو چھوڑ دیتے تھے۔ پھر غفلت سے بیدار ہوئے۔

ان میں ہر شخص اس قوم کی زبان میں بتیں کر سکتا تھا جس کی طرف ان کو بھیجا جا رہا تھا۔ نبی ﷺ سے یہ بیان کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ اللہ کے بندوں کے معاملات میں جو حقوق اللہ کے ان لوگوں پر واجب ہیں ان میں یہ سب سے براحت ہے (کہ یہ ان کی زبان جانیں)۔

رسول اللہ ﷺ نے اہل بیت کو ایک فرمان تحریر فرمایا جس میں انہیں شرائع اسلام اور مواثیٰ و مال کے بارے میں فرائض

زکوٰۃ کی خبر دی، اور وصیت فرمائی کہ ان صحابہؓ اور نامہ بردن کے ساتھ اچھا برتاؤ کیا جائے۔ اہل یمن کی جانب آپؐ کے پیامبر معاذ بن جبل و مالک بن مرارہؓ میں تھے، آپؐ نے ان لوگوں کے ان کے قاصد کے اپنے پاس پہنچنے کی اور جو پیام اس نے ان کی جانب سے پہنچایا تھا اس کی بھی خبر دی۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اہل یمن کی ایک جماعت کو نامہ بنا تھا تو فرمایا جن میں حارث بن عبد کلال و شریح بن عبد کلال و نعیم بن عبد کلال و نعمان قتل ذی ریزان و معاذ و ہمدان و زر عذر ذی ریعن بھی تھے۔ یہ زر عذر قبیلہ حیر کے پہلے ہی گروہ میں اسلام لائے تھے۔

ایک فرمان تحریر فرمایا اور ان کو حکم دیا کہ یہ لوگ صدقہ (زکوٰۃ) و جزیہ جمع کریں اور اسے معاذ بن جبل بن عوف و مالک بن مرارہ کے پرد کرو۔ آپؐ نے ان لوگوں کو ان دونوں کے ساتھ بہتر سلوک کرنے کا حکم دیا۔ مالک بن مرارہ اہل یمن کے قاصد تھے جو ان کے اسلام و اطاعت کا پیام نبی ﷺ کے پاس لے گئے تھے۔ رسول اللہ ﷺ نے ان لوگوں کو تحریر فرمایا کہ مالک بن مرارہ نے خبر پہنچا دی ہے اور انہوں نے غائبانہ حقیقت کی حفاظت کی ہے۔ آپؐ نے کندہ کے بھی معاذ یہ کو بھی اسی طرح تحریر فرمایا۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے قبیلہ حیر کے بھی معاذ یہ کو بھی تحریر فرمایا کہ اسلام کی دعوت دی تھی۔ خالد بن سعید بن العاص نے اس فرمان کو لکھا تھا۔ رسول اللہ ﷺ نے جبلہ بن الائیم با دشاد غسان کو بھی دعوت اسلام دی۔ وہ اسلام لایا اور اس نے اپنے اسلام کی خبر رسول اللہ ﷺ کو لکھ دی۔ آپؐ کو بدی یہ بھی بھیجا اور بر ایم مسلمان رہا۔ جب عمر بن الخطابؓ نے کا زمانہ آیا تو اتفاق سے دمشق کے ایک بازار میں قبیلہ مزینہ کے ایک شخص کو کچل دیا۔ مزنی نے حملہ کر کے اسے تھپڑ مار دیا۔ اسے گرفتار کر کے ابو عبیدہ بن الجراحؓ نے کوئی پاس لا یا گیا۔

لوگوں نے کہا کہ اس نے جبل کے تھپڑ مارا ہے ابو عبیدہ نے کہا کہ اسے جائیے کہ وہ بھی اس کو تھپڑ مار دے۔ لوگوں نے کہا کہ قتل نہیں کیا جائے گا؟ تو ابو عبیدہ نے کہا کہ نہیں۔ کہا کہ اچھا تو اس کا ہاتھ بھی نہیں کاٹا جائے گا؟ ابو عبیدہ نے کہا کہ نہیں۔ ہمیں تو اللہ تبارک و تعالیٰ نے محض قصاص کا حکم دیا ہے۔

جب کہ تم لوگ یہ خیال کرتے ہو کہ میں اپنا چہرہ اس بھیڑ کے چہرے مشابہ بنانے والا ہوں جو جنگل سے آئی ہے۔ یہ بہت خراب دین ہے وہ مرتد ہو کر نصرانی ہو گیا اور اپنی قوم کو لے کر روم میں داخل ہو گیا۔ عمر بن حیونؓ کو یہ معلوم ہوا تو انہیں شاق گزر احسان بن ثابتؓ نے کہا کہ اسے ابوالولید کیا تھیں معلوم ہیں کہ تمہارا دوست جبلہ بن الائیم مرتد ہو کر نصرانی ہو گیا۔ انہوں نے کہا ”اللہ و انا الیہ راجعون“ کیوں مرتد ہو گیا۔ فرمایا کہ اسے قبیلہ مزینہ کے ایک شخص نے تھپڑ مارا تھا۔ حسان نے کہا کہ تو وہ حق بجانب تھا عمر بن حیونؓ کے پاس گئے اور انہیں درے سے مارا۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے جریر بن عبد اللہ الحنفی کو ذی الکلاع بن ناکور بن حبیب بن حسان بن جعی اور ذی عمرہ کے پاس بھیجا کہ ان دونوں کو دعوت اسلام دیں۔ دونوں اسلام لائے۔ ذی الکلاع کی بیوی ضریبہ بنت ابرہم بن الصباح بھی اسلام لائیں۔ رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو جریر انہیں لوگوں کے پاس تھے۔ ذی عمرہ نے انہیں آپؐ کی وفات کی خبر دی تو جریرؓ

مدینے روانہ ہو گئے۔

رسول اللہ علیہ السلام نے معدی کرب بن ابرہہ کو تحریر فرمایا کہ جس حالت حکومت میں وہ اسلام لا سیں گے وہ انہیں کی رہے گی۔ رسول اللہ علیہ السلام نے بني الحارث بن کعب کے پادری، بخاری کے پادریوں کا ہنوں ان کی پیروی کرنے والوں اور ان کے درویشوں کو تحریر فرمایا کہ جو قلیل و کثیر اشیاء (منقولہ وغیرہ منقول) ان کے گرجاؤں اور نمازوں اور رہبانیت (درویشی) کی ان کے تحت ہیں اور جو اللہ اور اس کے رسول کے مسایہ ہیں وہ سب انہیں عیاسیوں کی رہیں گی (یعنی باوجود اسلام نہ لانے کے ان سے کچھ نہ لیا جائے گا) نہ کسی پادری کو اس کے منصب سے بدل لاجائے گا۔ نہ کسی راہب کو اس کی رہبانیت سے نہ کسی کا، ان کو اس کی کہانت سے نہ ان کے حقوق میں کوئی تغیری کیا جائے گا اور نہ ان کی سلطنت میں یا اس چیز میں جس پر وہ تھے۔ جب تک وہ خیر خواہی کریں گے اور جو حقوق ان پر واجب ہیں ان کی اصلاح کریں گے تو ان پر کسی ظلم کا بارپڑے گا اور نہ وہ خود ظلم کریں گے۔ فرمان مخیرہ نے لکھا تھا۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ علیہ السلام نے ربیع بن ذی مرحب الحضری اور ان کے بھائیوں اور بھجوں اور بچاؤں کو تحریر فرمایا کہ ان لوگوں کے مال۔ عطا یا۔ غلام آبگیر اور کنوبیں۔ درخت۔ دیہات کے کنویں۔ جھوٹی شہریں۔ جڑی بوئیاں۔ صحرائی نالے جو حضر موت میں ہیں اور ذی مرحب کے خاندان کا ہر مال انہیں لوگوں کے لیے ہے۔ ہر وہ رہن جوان کے ملک میں ہے اس کا تمثرا اور اس کی شناخت سب اسی رہن میں شمار کی جائیں گی جس میں وہ ہوں گی۔ جو خیر برکت ان کے بچلوں میں ہوگی اس کو کوئی بھی نہ پوچھے گا اور اللہ اور اس کا رسول دوноں اس سے بری ہیں۔ خاندان ذی مرحب کی مدد مسلمانوں کی جماعت پر واجب ہے ان لوگوں کا ملک ظلم سے بری ہے ان کے جان و مال اور بادشاہ کے باغ کی وہ آپاشی والی تہر جو خاندان قیس تک بھتی ہے وہ بھی انہیں کی رہے گی۔ اللہ رسول اس پر مددگار ہیں۔ اس فرمان کو معادیہ نے لکھا تھا۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ علیہ السلام نے تحریر فرمایا کہ قبلہ الحجہ میں سے جو اسلام لائے گا، نماز قائم کرے گا۔ زکوٰۃ دے گا اللہ اور رسول علیہ السلام کا حصہ دے گا۔ مشرکین کو ترک کر دے گا، تودہ اللہ و محمد (علیہما السلام) کی پناہ ذمہ داری میں بے خوف ہے۔ جو شخص اپنے سے پھر جائے گا تو اللہ اور اس کے رسول محمد (علیہما السلام) اس سے بری الذمہ ہیں۔ جس شخص کے اسلام کی کوئی مسلمان شہادت دے تو وہ بھی محمد (علیہما السلام) کی پناہ ذمہ داری میں ہے اور وہ مسلمانوں میں ہے۔ اس فرمان کو عبد اللہ بن زید بن حفظہ نے لکھا تھا۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ علیہ السلام نے خالد بن خدا والا زدی کو تحریر فرمایا کہ وہ اپنی جس زمینداری کی حالت میں اسلام لائے وہ زمینداری انہیں کی رہے گی بشرطیکہ وہ اس اللہ پر ایمان لا سیں جس کا کوئی شریک نہیں اور یہ شہادت دیں کہ محمد (علیہما السلام) اس کے بندے اور اس کے رسول ہیں۔ نماز کو قائم کریں۔ زکوٰۃ دیں۔ رمضان کے روزے رکھیں۔ بیت اللہ کا حج کریں۔ کسی بدعتی کو پناہ نہ دیں۔ نہ اسلام کی حقانیت میں شک کریں۔ اللہ اور اس کے رسول کی خیر خواہی کریں۔ اللہ کے دوستوں کو دوست اور اللہ کے دشمنوں سے بغضہ رکھیں۔ محمد نبی (علیہما السلام) پر یہ لازم ہے کہ اپنی جانب سے ان کی ویسی ہی حمایت و حفاظت کریں جیسی کہ اپنی جان و مال والی عیال کی کرتے ہیں۔ خالد الازدی کے لیے اللہ و محمد نبی (علیہما السلام) کی ذمہ داری ہے بشرطیکہ خالد اس عہد کو پورا کریں۔ اس فرمان کو ابی (بن کعب) نے لکھا تھا۔

ابن علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے جب عمرو بن حزم کو سین بھجا تو انہیں ایک عہد نامہ تحریر فرمادیا جس میں آپ نے

شروع و فرائض وحدو دلسلام کی تعلیم دی تھی۔ اس عہد کو اپنی نے لکھا تھا۔

ابن علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے قیم بن اوس برادر تیم داری کے لیے تحریر فرمایا کہ ملک شام کا موضع حری و عینون کل کا کل لیتھی اس کی زمین اس کے پیہاڑ اس کا پانی اس کی بھتی۔ اس کے کنوؤں کا پانی۔ اس کے گائے بیتل سب ان کے اوزان کے بعد ان کے پس ماندوں کے لیے ہیں۔ اس میں کوئی ان سے جھگڑا نہ کرے اور ان اس میں ان لوگوں پر ظلم کر کے داخل ہو۔ جوان پر ظلم کرے گیا ان سے کچھ لے گا تو اس پر اللہ اور تمام ملک اور لوگوں کی لعنت ہے۔ اس کو علی ہی نہ کھونے لکھا۔

ابن علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے حسین بن اوس الصلی کے لیے تحریر فرمایا کہ آپ نے انہیں فرغین و ذات اعشاں عطا فرمادیا ہے۔ اس میں ان سے کوئی جھگڑا نہ کرے۔ اس کو علی ہی نہ کھونے لکھا۔

ابن علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بنی قرہ بن عبد اللہ ابن ابی بخجع البهانیں کے لیے تحریر فرمایا کہ آپ نے انہیں پورا لمظاہ۔ اس کی زمین۔ اس کا پانی۔ اس کے پیہاڑ اور اس کی غیر کوئی زمین عطا فرمائی۔ یہ سب بطور شرکت ان کے لیے ہے جس میں وہ اپنے مواثی چ رائیں گے۔ اس کو معاویہ نہ کھونے لکھا۔

ابن علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بنی الحارث بن کعب کے بنی الصباب کے لیے تحریر فرمایا کہ ساریہ اور اس کا بلند حصہ ان لوگوں کے لیے ہے۔ اس میں کوئی ان سے جھگڑا نہ کرے۔ جب تک یہ لوگ نماز کو قائم رکھیں۔ زکوٰۃ دیں۔ اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کریں۔ اور مشرکین سے بے تعلق رہیں۔ اس کو مغیرہ نہ کھونے لکھا۔ ابن علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے زیاد بن طفیل الحارثی کے لیے تحریر فرمایا کہ پورا المصہ ان کے لیے ہے۔ اس میں کوئی ان سے جھگڑا نہ کرے۔ جب تک کہ یہ نماز قائم رکھیں۔ زکوٰۃ دیں اور مشرکین سے جہاد کریں۔ جہنم بن الصلت نے اس کو لکھا۔

ابن علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بنی الحارث بن ثعلبہ کے لیے تحریر فرمایا کہ جس ان لوگوں کے لیے ہے۔ یہ لوگ اپنے جان و مال کے متعلق اہل دلسلام کی طرف سے امن میں ہیں۔ اس کو مغیرہ نہ کھونے لکھا۔

ابن علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے عبد یغوث بن وعلہ الحارثی کے لیے تحریر فرمایا کہ وہ جس زمین کی زمینداری رکھتے ہوئے اسلام لائے وہ زمین اور اس کی اشیاء خلستان ان کے اور ان کی قوم کے ان لوگوں کے لیے ہیں جو ان کی بیروتی کریں جب تک کہ وہ نماز کو قائم رکھیں۔ زکوٰۃ دیجئے رہیں۔ جہاد کے مال غیرت میں خس ادا کرتے رہیں۔ ان پر عشر (یعنی زمینداری کی بیوی اور کا دسوی حصہ) بھی نہیں ہے اور ناشی کی زمینداری سے بے خل کیے جائیں۔ بقلم ارقم بن ابی الارقم المختر وی۔

ابن علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بنی زیاد بن الحارث الحارثین کے لیے تحریر فرمایا کہ جماء و اذنیمان لوگوں کا ہے۔ ان لوگوں کو امن ہے جب تک یہ نماز کو قائم رکھیں، زکوٰۃ ادا کرتے رہیں اور مشرکین سے جہاد کرتے رہیں۔ بقلم علی ہی نہ کھونے۔

ابن علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے زید بن محبل الحارثی کے لیے تحریر فرمایا کہ عمرہ اور اس کی آپاشی کے راستے اور اس کے جنگل میں سے وادی الرحمن انہیں لوگوں کی بے یہ (بیزید) اور ان کے پیمانہ اپنی قوم بنی مالک پر سردار ہیں زمان لوگوں سے جنگ کی

جائے گی اور نہ ان کا اخراج کیا جائے گا۔ بقلم غیرہ بن شعبہ۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ذوالغضہ قیم بن الحصین کے لیے ان کے والد کی اولاد بنی الحارث اور بنی نہد کو من دینے کے لیے تحریر فرمایا کہ ان لوگوں کے لیے اللہ اور اس کے رسول کی ذمہ داری ہے نتوان کا اخراج کیا جائے۔ ندان سے عشر لیا جائے۔ جب تک یہ لوگ نماز کو قائم رکھیں۔ زکوٰۃ دیتے رہیں۔ مشرکین سے جدائی رکھیں اور اپنے اسلام کی شہادت دیتے رہیں۔ ان کے مال میں مسلمانوں کا بھی حق ہے۔ بنی نہد بنی الحارث کے خلیف تھے۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بنی قنان بن یزید الحارثیں کے لیے تحریر فرمایا کہ ندوہ اور اس کے ذرائع آپاشی ان لوگوں کے ہیں جب تک یہ لوگ نماز کو قائم رکھیں۔ زکوٰۃ دیتے رہیں۔ مشرکین سے جدائی رکھیں۔ راستے کو مامون رکھیں اور اپنے اسلام کی گواہی دیتے رہیں۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے عامر بن الحارث الحارثی کے لیے تحریر فرمایا کہ راکس کے پودے اور درخت ان کے ہیں۔ ان میں کوئی ان سے مراحت نہ کرے۔ بقلم ارم۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بنی معاویہ بن جرول الطائین کے لیے تحریر فرمایا کہ ان میں سے جو اسلام لائے۔ نماز کو قائم رکھے۔ زکوٰۃ ادا کرے۔ اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی اطاعت کرے۔ اموال غنیمت میں سے اللہ کا حسوس او بنی ﷺ کا حصہ مشرکین سے جدائی اور اپنے اسلام کی گواہی دے تو وہ اللہ و رسول ﷺ کے امان میں بے خوف ہے۔ اسلام کے وقت جو کچھ ان کا تحاسب انہیں کاہے۔ اور بھیڑ چرتے چرتے رات کو جہاں تک پہنچے (وہ جگہ بھی انہیں کی ہے) بقلم زہر بن العوام جیسا ہے۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے عامر بن الاسود بن عامر ابن جوین الطائی کے لیے تحریر فرمایا کہ ان کی اور ان قوم کی بستیاں اور کنوئیں ان کے اور ان کی قوم مٹے کے ہیں جب تک یہ نماز کو قائم رکھیں۔ زکوٰۃ دیں اور مشرکین سے جدار ہیں۔ بقلم غیرہ بن شعبہ۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بنی جوین الطائین کے لیے تحریر فرمایا کہ ان میں سے جو اللہ پر ایمان لائے۔ نماز کم کرے۔ زکوٰۃ دے۔ مشرکین سے جدار ہے۔ اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی اطاعت کرے۔ مال غنیمت میں سے اللہ کا خداوند اور رسول اللہ ﷺ کا حصہ اور اپنے اسلام پر گواہی دے تو اس کے لیے اللہ اور محمد بن عبد اللہ (علیہ السلام) کی امان ہے۔ انہیں۔ ان کے کنوئیں اور وہ اشیاء جن پر اسلام لانے کے وقت یہ قابض و متصرف جائز تھے اور بھیڑ صحیح سے شام تک چرتے چرتے جہاں تک پہنچے وہ سب انہیں لوگوں کا ہے۔ بقلم غیرہ بن شعبہ۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بنی معین الطائین کے لیے تحریر فرمایا کہ ان کی وہ بستیاں اور کنوئیں کہ اسلام لا کے وقت ان کی ملک تھا اور بھیڑ کے صحیح سے شام تک چرنے کی جگہ ان لوگوں کی ہے جب تک یہ لوگ نماز کو قائم رکھیں زکوٰۃ دیں۔ اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کریں۔ مشرکین سے جدار ہیں۔ اپنے اسلام پر گواہی دیں اور راستے کو مامون رکھیں۔ گواہ شد

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے تحریر فرمایا: بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ۔ مجاہد حسن بن علیؓ بن اسد۔ سلام علیکم، میں تمہارے آگے اسی اللہ کی حمد کرتا ہوں جس کے سوا کوئی معبوذ نہیں۔ اما بعد! قبیلہ طے کے کنوؤں اور ان کی زمین کے ہر گز کوئی داخل نہ ہو سوائے اس جاؤ (یعنی اس پر تصرف مالکانہ نہ کرو) کیونکہ تمہارے لیے ان کے کنویں حلال نہیں۔ ان کی زمین میں ہر گز کوئی داخل نہ ہو سوائے اس کے جس کو وہ خود داخل کریں۔ شخص محمد ﷺ کی نافرمانی کرے گا تو آنحضرت ﷺ اس سے بری اللذمة ہیں۔ قضائی بن عمرو کو (جوبنی غدرہ میں سے تھے اور ان لوگوں پر عامل بنائے گئے تھے اس کا) انتظام کرنا چاہیے۔ بِقَلْمِ خالدِ بن سعید۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے جنادہ الازدی اور ان کی قوم اور ان کی پیروی کرنے والوں کے لیے ایک فرمان تحریر فرمایا کہ جب تک یہ لوگ نماز کو قائم رکھیں۔ زکوٰۃ ادا کرتے رہیں۔ اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کریں۔ مال غیرت میں سے اللہ کا حصہ اور نبی ﷺ کا حصہ ادا کرتے رہیں اور شرکیں سے جدار میں قوان کے لیے اللہ اور محمد بن عبد اللہ ﷺ کی ذمہ داری ہے۔ بِقَلْمِ ابی۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے سعد بہذیم کو جو قضاۓ میں سے تھے اور حدام کو ایک ہی فرمان تحریر فرمایا جس میں آپؐ نے ان لوگوں کو زکوٰۃ و صدقہ کے فرائض کی تعلیم فرمائی اور حکم دیا کہ یہ لوگ صدقہ و خمس آنحضرت ﷺ کے قاصدین ابی و عنبرہ یا جس کو یہ دونوں بھیجیں اس کو دے دیا کریں۔ راوی نے کہا کہ بمیں ان دونوں (ابی و عنبرہ) کا نائب نہیں بتایا گیا۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بنی زرعد و بنی الربعہ کے لیے جو قبیلہ جمینہ سے تھے تحریر فرمایا کہ ان لوگوں کو ان کے جان و مال میں امن ہے۔ جو شخص ان پر ظلم کرے یا ان سے جنگ کرے اس کے خلاف ان کی مدد کی جائے گی سوائے اس کے وہ ظلم و جنگ دین یا اہل و عیال کے بارے میں ہو (یعنی خود ان کی بے دینی پر یا کسی کے اہل و عیال پر ان کے ظلم سے جو جنگ یا ظلم کیا جائے گا تو اس میں ان کی مدد نہیں کی جائے گی۔ ان کے دیہاتیوں میں سے جو نیک کار اور پہیزگار ہو گا اس کے وہی حقوق ہوں گے جو ان کے شہریوں کے ہیں۔ وَاللّٰهُ أَعْلَمُ.

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے قبیلہ بیلی کے بنی جحیل کے لیے تحریر فرمایا کہ یہ لوگ قریش کے پھر بنی عبد مناف کے ایک گروہ ہیں۔ ان کے دیے ہی حقوق میں جیسے ان لوگوں کے ہیں۔ ان لوگوں پر وہی ذمہ داری ہے جیسی ان لوگوں پر ہے۔ ان کا نتو اخراج کیا جائے گا اور نہ ان سے خزان لیا جائے گا۔ اسلام لانے کے وقت حسن مال و متاع کے وہ مالک تھے وہ انہیں کا ہے نصر و سعد بن بکر و شمارہ وہذیل کے صدقات انہیں لوگوں کے لیے ہے۔

رسول اللہ ﷺ سے اسی پر عاصم بن ابی صفی و عمر و بن ابی صفی و اسفلی بن سفیان و علی بن سعد نے بیعت کی اور اس پر عباس بن عبد المطلب و علی بن ابی طالب و عثمان بن عفان و ابو سفیان بن حرب نے شکم گواہ بنے۔ اور اس پر آپؐ نے اس وجہ سے بنی عبد مناف میں سے گواہ بنائے کہ یہ لوگ بنی عبد مناف کے حليف تھے۔ اخراج نہ کیے جانے کا مطلب یہ تھا کہ یہ زکوٰۃ میں ایک منزل سے دوسری منزل تک نہ نکالے جائیں گے۔ عشرہ نے جانے کا یہ مدعا تھا کہ وہ سال میں صرف ایک مرتبہ لیا جائے گا۔ زیادہ نہ لیا

جائے گا۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے خزانے کے قبیلہ اسلام کے لیے تحریر فرمایا کہ ان میں سے جو ایمان لائے نماز کو قائم کرے۔ زکوٰۃ ادا کرے۔ اللہ کے دین میں خلوص اختیار کرے۔ ان لوگوں کی اس شخص کے خلاف مدد کی جائے گی جو ان پر ظلم ڈھانے۔ اور جب نبی ﷺ ان کو بلا کیں تو ان پر نبی ﷺ کی مدد و اجنب ہوگی۔ ان کے دیہاتیوں کے بھی وہی حقوق ہیں جو ان کے شہریوں کے ہیں۔ یہ جہاں چاہیں بھرت کر سکتے ہیں۔ گواہ شد علاء بن الحضر میں بقلم خود۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے عوجہ بن حرمہ الجہنی کے لیے تحریر فرمایا کہ بسم اللہ الرحمن الرحيم۔ رسول اللہ ﷺ نے عوجہ بن حرمہ کو جو (مقام) ذی المرزوہ عطا فرمایا۔ یہ اس کی دستاویز ہے۔ آپ نے انہیں مانیں بلکہ سے مصنوع بخلاف جد جبل قبلہ تک دے دیا ہے۔ اس میں کوئی ان سے مراجحت نہ کرے جو ان سے مراجحت کرے گا اس پر ہو گا حق عوجہ ہی کا ہو گا۔ گواہ شد عقبہ بقلم خود۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے قبیلہ رہبینے کے بنی شعیش کے لیے تحریر فرمایا کہ ”بسم اللہ الرحمن الرحيم“۔ یہ دستاویز ہے جو محمد نبی ﷺ نے قبیلہ رہبینے کے بنی شعیش کو عطا فرمائی۔ آپ نے انہیں صفتیہ کی وہ زمین عطا فرمائی جس پر ان لوگوں نے خط لگایا اور ہبھتی کی جو ان سے مراجحت کرے گا تو اس کا کوئی حق نہ ہو گا اور ان کا دعویٰ سچا ہو گا۔ گواہ شد علاء بن عقبہ بقلم خود۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بنی الجرم بن رہبینے کے لیے جو قبیلہ رہبینے سے تحریر فرمایا کہ ان لوگوں کو ان کی بستیوں میں امن ہے یہ لوگ بجالت قبول اسلام جو دولت و مال رکھتے تھے وہ سب انہیں کا ہے۔ بقلم مغیرہ۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے عمر و بن معبد الجہنی و بن الحرقہ کے لیے جو رہبینے میں سے تھے اور بنی الجرم کے لیے تحریر فرمایا کہ ان میں سے جو اسلام لائے۔ نماز قائم کرے۔ زکوٰۃ دے۔ اللہ و رسول کی اطاعت کرے۔ مال غنیمت میں سے خس اور بنی ﷺ کا متحب حصہ ادا کرے۔ اپنے اسلام پر گواہی دے اور مشرکین سے جدار ہے تو وہ اللہ و رسول کی امان میں ہے۔ مسلمان میں سے جس کا کوئی قرض (ان لوگوں میں سے کسی پر) واجب الادا ہو گا تو اس کو صرف اصل رقم دلائی جائے گی۔ رہن کا سود باطل ہو گا۔ پچاؤں کی زکوٰۃ دسوں حصہ ہوگی۔ جو شخص ان لوگوں میں شامل ہو گا اس کے حقوق بھی انہیں کی طرح ہوں گے۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بلال بن الحارث المرنی کے لیے تحریر فرمایا کہ انخل اور جزو اور اس کا جزو ذوالمراءع اور انخل انہیں کا ہے۔ اور وہ آل جوز راعت کے لیے مفید و ضروری ہو وہ بھی ان کا ہے۔ المضہ اور جزع اور غیلہ بھی ان کا ہے۔ پسر طیکہ وہ صادق (ثابت قدم) رہیں۔ بقلم معاویہ بنی هاشم۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بدیل و بسر و رفات فرزند ان عمر و کے نام تحریر فرمایا کہ امام بعد میں نے نہ تو تمہارے مال میں کوئی جرم انہیں کیا ہے اور نہ تمہارے حق میں کوئی کمی کی ہے۔ اہل تمہارہ میرے نزدیک سب سے زیادہ قابل اکرام اور باعتبار رشتے کے سب سے زیادہ مجھ سے قریب تم لوگ اور طبیعت کے وہ لوگ ہیں جو تمہارے تائیں ہیں۔ میں نے تمہارے مہاجر کے لیے وہی اختیار کیا ہے جو خود اپنے لیے اختیار کیا ہے۔ اگرچہ وہ اپنے ملک کو بھرت کرے۔ سو اے ساکن مکہ کے (کہ ان کے احکام

جدا ہیں) اور سوائے عمرہ کرنے والے کے کہاں کے احکام جدا ہیں اور سوائے عمرہ کرنے یا حج کرنے والے کے کہاں کے احکام بھی (عامر سفر، بھرت کے سے نہیں ہیں) کیونکہ میں نے جب سے صلح کی تم سے جنگ نہیں کی۔ تم لوگوں کو میری جانب سے خائف نہ ہوں چاہیے کہ تم لوگوں کا محاصرہ کیا جائے گا۔ علقہ بن علائش اور ہوذہ کے دو بیٹے اسلام لائے۔ دونوں نے بھرت کی اور اس شرط پر بیعت کی جس پر قبلہ عکرمہ کے ان لوگوں نے کی ہے جو ان کے تابع ہیں۔ حلال و حرام میں ہم لوگ یکسان ہیں۔ مخدامیں تم سے غلط نہیں کہتا۔ ضرور ضرور تمہارا رب تم سے محبت کرے گا۔

راوی نے کہا کہ اس فرمان میں آپ نے سلام نہیں تحریر فرمایا اس لیے کہ یا آپ نے سلام کا حکم نازل ہونے سے پہلے تحریر فرمایا تھا۔ علقہ بن علائش ہی علقہ بن علائش بن عوف بن الا خوص بن جعفر بن کلب ہیں۔ فرزندان ہوذہ العداء و عمر و فرزندان خالد بن ہوذہ ہیں جو نبی عمر و بن ربيعہ بن عامر بن صعصعہ میں سے ہیں قبلہ عکرمہ میں سے ان کے تابع عکرمہ بن حشفہ بن قیم بن غیلان ہیں۔ مطہبین بی باشم و بی زہرہ و بی الحارث بن فہر و قیم بن هرہ و اسد بن عبد العزیز ہیں۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے العداء بن خالد بن ہوذہ کے اور عامر بن عکرمہ کے خاندان میں سے جو لوگ ان کے پیروتھے ان کے نام تحریر فرمایا کہ آپ نے انہیں المصاعب کے درمیان سے الزوح ولوایہ بخراستک عطا فرمادیا۔ بقلم خالد بن سعید۔ اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مسیلمہ کذاب لعنة اللہ علیہ کے نام تحریر فرمایا اور اسے دعوت اسلام دی اس فرمان کو عمر و بن امیہ الصمری کے ہمراہ بھیجا۔ مسیلمہ نے فرمان کے جواب میں لکھا کہ وہ بھی آپ تھی کی طرح نبی ہے۔ آپ سے یہ درخواست کی کہ ملک کو باہم قسم کر لیں۔ یہ بھی ذکر کیا کہ قریش وہ قوم ہے جو انصاف نہیں کرتے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اس پر اعتماد کرو۔ اس پر اعتماد کرے۔ اور اس کے نام تحریر فرمایا کہ مجھے تیرا جھوٹا اور اللہ پر بھتیان سے بھرا ہوا خط ملا: ”وَإِن الْأَرْضَ لَهُ يَوْرَثُهَا مِنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ۔ وَالسَّلَامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَى“۔ (ملک تواللہ علی کا ہے جس کو وہ اپنے بندوں میں سے جسے چاہتا ہے دیتا ہے اور انجام کار (بھلائی) پر ہیز گاروں ہی کے لیے ہے۔ اور اس پر سلام ہو جو بدایت کی پیروی کرے)۔ اس کا آپ نے السابب بن العوام بردار زیر بن العوام فیضی کے ہمراہ روانہ فرمایا۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے سلمہ بن مالک بن ابی عامر اسلامی کے لیے جو نبی حارث میں سے تھے کہ آپ نے انہیں مدفوا عطا فرمادیا۔ اس میں کوئی ان سے مراجحت نہ کرے۔ جو ان سے مراجحت کرے گا تو اس کا کوئی حق نہ ہوگا۔ حق انہیں کا ہوگا۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے عباس بن مرداوس اسلامی کے لیے تحریر فرمایا کہ آپ نے مدفوا انہیں عطا فرمادیا۔ للہذا جو ان سے مراجحت کرے گا اس کا کوئی حق نہ ہوگا۔ گواہ شد الصاء بن عقبہ لقلم خود۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ہوذہ بن بنی شریہ اسلامی کے لیے جو نبی عصی میں سے تھے تحریر فرمایا کہ آپ نے انہیں جو کچھ ابھر میں ہے سب عطا فرمادیا۔ اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے الاجب کے لیے جو نبی سلیم کے ایک فرد تھے تحریر فرمایا کہ آپ نے انہیں فالس عطا فرمادیا۔ بقلم الارقم۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے راشد بن عبد اللہ کے لیے تحریر فرمایا کہ آپ نے انہیں رہا طمیں سے اتنی زمین دی جتنی ووردو مرتبہ تیر جاسکے اور ایک مرتبہ پتھر جاسکے۔ اس میں ان کا کوئی مراحم نہ ہو جوان سے مراجحت کرے گا تو اس کا کوئی حق نہ ہوگا۔ حق انہیں کا ہوگا۔ بقلم خالد بن سعید ہے۔

رسول اللہ ﷺ نے حرام بن عبد کے لیے جو نی سیم میں سے تحریر فرمایا کہ آپ نے انہیں اذاما اور شواق کا وہ حصہ جو ان کا ہے عطا فرمادیا۔ نہ کسی کو ان لوگوں پر ظلم کرنا روا ہے اور نہ یہ لوگ کسی پر ظلم کریں۔ بقلم خالد بن سعید۔ رسول اللہ ﷺ نے تحریر فرمایا: ”بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ“ یہ حلی معابدہ ہے جو عیم بن مسعود بن زحلہ الائچی نے کیا ہے۔ انہوں نے مدد و خیر خواہی پر اس وقت تک کے لیے حلی معابدہ کیا ہے جب تک کوہ احمد اپنے مقام پر رہے اور سمندر ایک بال کو بھی ترکر سکے۔ بقلم علی بن ابی ذئب۔

رسول اللہ ﷺ نے تحریر فرمایا: ”بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ“ یہ محمد رسول اللہ ﷺ کی جانب سے زبر بن العوام ہے۔ وہ کسے نام میں نے انہیں شواق کا بلند و پست حصہ عطا کر دیا۔ اس میں کوئی ان سے مراجحت نہ کرے۔ بقلم علی بن ابی ذئب۔ رسول اللہ ﷺ نے حسین بن نصلہ الاسدی کے لیے تحریر فرمایا کہ ارام و کسہ ان کے لیے ہے۔ اس میں کوئی ان سے مراجحت نہ کرے۔ بقلم مغیرہ بن شعبہ ہے۔

رسول اللہ ﷺ نے بنی غفار کے لیے تحریر فرمایا کہ یہ لوگ مسلمان ہیں۔ ان کے وہی حقوق ہیں جو مسلمانوں کے ہیں۔ ان پر وہی واجب ہے جو مسلمانوں پر واجب ہے۔ نبی ﷺ نے ان کے جان و مال پر اللہ اور اس کے رسول ﷺ کو ذمہ دار بنالیا ہے۔ اس شخص کے خلاف ان کے مدد کی جائے گی جو ان کے ساتھ ظلم کی ابتداء کرے گا۔ بنی ﷺ جب انہیں اپنی مدد کے لیے بلا کیں گے تو یہ آپ کا حکم مانیں گے اور ان پر آپ کی مدد واجب ہو گی جو اس کے کہ جو (ان میں سے آپ سے) دینی جنگ کرے (یعنی مرتد ہو جائے تو اس پر اس معابدہ کی پابندی نہ ہوگی۔ یہ معابدہ اس وقت تک تائز رہے گا) جب تک سمندر ایک بال بھی ترکر سکے سوائے گناہ کے اس فرمان میں اور کوئی حاکم نہ ہوگا“ (یعنی جو اس پر عمل کرنے سے روکے گا وہ گنگا رہوگا)۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بنی ضرہ بن بکر بن عبد مناة بن کنانہ کے لیے تحریر فرمایا کہ ان لوگوں کو ان کے جان و مال کا احسن ہے۔ اس کے خلاف ان کی مدد کی جائے گی جو ان پر ظلم سے جملہ کرے۔ ان پر نبی ﷺ کی مدد واجب ہو گی جب تک تمام سمندر ایک بال بھی ترکر سکے۔ سوائے اس کے کہ یہ لوگ دینِ الہی میں جنگ کریں جب نبی ﷺ ان کو بلا کیں گے تو یہ آپ کا حکم قبول کریں گے۔ اس پر ان لوگوں کا اللہ و رسول ذمہ دار ہے۔ ان میں سے جو نیکو کار و مرتقی ہو گا اس کی بھی مدد کی جائے گی۔

رسول اللہ ﷺ نے ہلال والی بحرین کو تحریر فرمایا کہ تم صلح جو ہو اس لیے میں تم سے اسی اللہ کی حمد کرتا ہوں جس کے سوا کوئی معیوب نہیں نہ اس کا کوئی شریک ہے۔ میں تمہیں خداۓ واحد کی طرف دعوت دیتا ہوں کہ تم اللہ پر ایمان لاو، اطاعت کرو اور جماعت (نبی) میں داخل ہو جاؤ۔ کیونکہ یہی تمہارے لیے بہتر ہے۔ والسلام علی من اتبع الهدی۔ رسول اللہ ﷺ نے اس بیت بن عبد اللہ والی بحر کو تحریر فرمایا کہ اقرع تمہارا خط اور تمہاری قوم کے لیے تمہاری سفارش میرے پاس لائے۔ میں نے تمہاری سفارش کو قبول کر لیا اور تمہاری قوم کے ہارے میں تمہارے قاصد کی میں نے تصدیق کی۔ تم نے مجھ سے جو ماہکا اور اپنی جس پسندیدہ چیز کی مجھ

اخبار ابن سعد

سے درخواست کی اس کے بارے میں تم کو خوش خبری ہو۔ لیکن میں مناسب سمجھتا ہوں کہ اسے بتا دوں۔ اور تم مجھ سے ملو۔ اگر تم ہمارے پاس آؤ گے تو ہم تمہارا اکرام کریں گے اور اگر بیٹھو گے تو تمہارا اکرام کریں گے۔ میں کسی سے بدی طلب نہیں کرتا۔ اگر تم مجھے ہدیہ بیٹھجو گے تو میں تمہارا ہدیہ قبول کروں گا۔ میرے عمال نے مجھ سے تمہارے مرتبے کی تعریف کی ہے۔ تم جس حالت پر ہو میں تمہیں اس سے بہتر کی وصیت کرتا ہوں یعنی نماز و زکوٰۃ اور مومنین کی مہمان نوازی۔ میں نے تمہاری قوم کا نام یعنی عبد اللہ رکھا ہے۔ لہذا انہیں بھی نماز اور سب سے بہتر عمل کا حکم دو۔ اور تمہیں خوشخبری ہوتی پر اور تمہاری قوم کے مومنین پر سلام۔

رسول اللہ ﷺ نے اہل بھر کے نام تحریر فرمایا۔ اما بعد میں تم لوگوں کو اللہ کے اور خود تمہارے لیے وصیت کرتا ہوں کہ ہدایت دیئے جانے کے بعد گراہنا ہوتا اور راہ راست بتا دیئے جانے کے بعد بھی نہ اختیار کرنا۔ میرے پاس تمہارا وفد آیا ہے۔ میں نے ان کے ساتھ وہی برداشت کیا ہے جس سے وہ خوش ہوئے۔ اگر میں تمہارے بارے میں اپنی پوری کوشش صرف کرتا تو تم لوگوں کو بھر سے نکال دیتا۔ مگر میں نے تمہارے غائب کی سفارش قبول کی اور تمہارے حاضر پر احسان کیا۔ لہذا اللہ کی اس نعمت کو یاد کرو جو تم پر ہے۔ جو کچھ تم لوگوں نے کیا ہے میرے پاس اس کی جزا گئی ہے۔ تم میں سے جو بھی کرے گا اس پر میں بدکار کا گناہ عائد نہیں کروں گا۔ جب تمہارے پاس میرے حکام آئیں تو تم اللہ کے کام پر اور اس کی راہ میں ان کی احاطت و مدد کرنا۔ تم میں سے جو کوئی نیکی کرے گا تو وہ نیکی نہ خدا کے بیہاں کبھی فراموش ہوگی نہ میرے بیہاں۔

رسول اللہ ﷺ نے منذر بن ساولی کے نام تحریر فرمایا: اما بعد میرے قاصدوں نے تمہاری تعریف کی ہے تم جب تک نیکی کرو گے میں بھی تمہارے ساتھ یہی کروں گا اور تمہارے کام پر تم کو اجر دوں گا۔ تم اللہ اور اس کے رسول کی خیر خواہی کرتے رہو۔ والسلام علیک اس فرمان کو آپ نے علاء بن الحضری کے ہمراہ ارسال فرمایا۔ رسول اللہ ﷺ نے منذر بن ساولی کے نام ایک اور فرمان تحریر فرمایا: اما بعد: ”میں نے تمہارے پاس قدمہ اور ابو ہریرہؓ کو بھیجا ہے تمہارے ملک کا جو جزیرہ تمہارے پاس جمع ہو وہ ان دونوں کے پرد کر دو۔ والسلام“۔ لقلم ابی۔ رسول اللہ ﷺ نے علاء بن الحضری کے نام تحریر فرمایا: ”اما بعد۔ میں نے منذر بن ساولی کے پاس ان لوگوں کو بھیجا ہے جو ان سے وہ جزیرہ موصول کر لیں جو ان کے پاس جمع ہو۔ لہذا تم بھی ان سے اس کے متعلق جعل کرو۔ اور اسی کے ہمراہ تم بھی وہ صدقہ و عزیزیج دو جو تمہارے پاس جمع ہو۔ والسلام“۔ لقلم ابی۔

رسول اللہ ﷺ نے ضفاطرا اسقف کے نام تحریر فرمایا کہ ”اس شخص پر سلام ہے جو ایمان لائے۔ اس کے بعد یہ ہے کہ عیسیٰ بن مریم روح اللہ و کلمۃ اللہ ہیں جس (کلے) کو اللہ نے پاک دامن مریم کو القاء کیا میں اللہ پر ایمان لاتا ہوں اور اس پر ایمان لاتا ہوں جو ہم پر نازل کیا گیا ہے۔ ابراہیم و اسماعیل و احتش و یعقوب و اس باط ﷺ (اولاد یعقوب) پر نازل کیا گیا ہے۔ جو موسیٰ و عیسیٰ ﷺ کو دیا گیا ہے۔ جوانبیاء کو ان کے رب کی جانب سے دیا گیا ہے۔ ہم ان میں سے کسی کے درمیان فرق نہیں کرتے ہیں۔ ہم اللہ کے لیے اسلام لانے والے ہیں۔ والسلام علی من اتبع الهدی۔ یہ فرمان آپ نے دیجہ کلبی کے ہمراہ ارسال فرمایا۔

رسول اللہ ﷺ نے یہودی جدید کے نام جو متناہی تھے اور اہل مقنا کے نام تحریر فرمایا۔ مقنا ایلہ کے قریب ہے جو تمہارے قاصد جو تمہاری بستی کو واپس جا رہے ہیں وہ میرے پاس اترے۔ لہذا جب میرے فرمان تمہارے پاس پہنچ تو تم لوگوں کو ملن ہے۔

تمہارے لیے اللہ اور اس کے رسول کی ذمہ داری ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے تمہاری ساری برا بیان اور تمام حرام مخالف کر دیے ہیں تھے مگر تمہارے لیے اللہ اور اس کے رسول کی ذمہ داری ہے۔ تم پر کوئی ظلم و زبردستی نہ ہوگی، رسول اللہ ﷺ جس چیز سے خود اپنی حفاظت کرتے ہیں اس سے تمہارے بھی حافظہ ہیں گے۔ لہذا رسول اللہ ﷺ کے لیے وہ تمہارا مال غنیمت ہے جس پر تم کسی سے صلح کرو اور وہ غلام جو تمہارے پاس صلح میں آئیں، مواثی گھر میلو ہتھیار اور مال، سوا اس کے جو خود رسول اللہ ﷺ کے معاون فرمادیں یا آپ کا کوئی قادر مخالف کر دے۔

تم پر تمہارے کھجور کے باغوں کا چوتھائی حصہ، بھری شکار کا چہارم حصہ اور تمہاری عورتوں کے کاتے ہوئے سوت کا چوتھائی حصہ ہے، آئندہ تم لوگ ہر قسم کے جزیے یا بیگار سے بری ہو، اگر تم سنو گے اور اطاعت کرو گے تو رسول اللہ ﷺ کے ذمہ ہو گا کہ وہ تمہارے بزرگ کا اکرام کریں اور تمہارے بزرگار سے درگز کریں۔ اما بعدہ ہمامِ موئین مسلمین۔ جو شخص اہل مقنای کے ساتھ نیکی کرے گا تو یہ اس کے لیے بہتر ہو گا اور جوان کے ساتھ بدی کرے گا تو اس کے لیے بھی برا ہو گا۔ اور تم لوگوں پر جو حاکم و امیر ہو گا وہ یا تو تمہیں میں سے ہو گا۔ یا رسول اللہ ﷺ کے متعلقین میں سے ہو گا۔ والسلام۔

رسول اللہ ﷺ نے مسیح بن زوہر اور سردار ان اہل ایکہ کے نام تحریر فرمایا کہ تم لوگ صلح جو ہو، تمہارے سامنے اسی اللہ کی حمد کرتا ہوں جس کے سوا کوئی معبد و نیم، میں تم لوگوں سے جنگ کرنے والا نہیں ہوں تا وقٹیکہ تمہیں لکھنے دوں، لہذا اسلام لا ایسا جزیہ دو، اللہ اس کے رسول اور رسول کے قاصدوں کی اطاعت کرو، قاصدوں کا اکرام کرو، انہیں اچھا لباس پہناؤ، جو مجاہدین کا سانہ ہو۔ زید کو بہت اچھا لباس پہناؤ۔ جب میرے قاصد راضی ہوں گے تو میں بھی راضی ہوں گا۔

جزیہ معلوم ہی ہے، اگر تم چاہتے ہو کہ بخوبی میں امن رہے تو اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرو۔ سو اے اللہ و رسول کے حق کے اور جو حق عرب و جنم کا ہو گا اس کو تم سے روکا جائے، اگر تم نے ان (قادوں) کو واپس کر دیا اور انہیں راضی نہ کیا تو میں تم سے کچھ نہ لوں گا، یہاں تک کہ میں تم سے جنگ کروں گا، بھجوں کو قید کروں گا اور بڑوں کو قتل کروں گا۔ کیونکہ میں حق پہنچانے کے لیے اللہ کا رسول ہوں، میں اللہ پر اور اس کی کتابوں اور اس کے رسولوں پر ایمان لاتا ہوں اور عیسیٰ بن مریم ﷺ پر کہہ کہ ملکت اللہ ہیں، میں ان پر ایمان لاتا ہوں کہ وہ اللہ کے رسول ہیں، قبل اس کے کہ تم کو کوئی شر پہنچے تم آ جاؤ، میں نے اپنے قاصدوں کو تم لوگوں کے متعلق فصیحت کر دی ہے۔ حرمہ کو تین وسق جودو (ایک وسق = ۶۰ صارع کے اور ایک صارع تقریباً پونے دو سیر کا ہوتا ہے) حرمہ نے تمہاری سفارش کی ہے۔ اگر یہ معاملہ اور اللہ کے رسول کو تین وسق جودو کی قسم کی مرسلت نہ کرتا یہاں تک کہ تم لشکر کو دیکھتے، تم لوگوں نے اگر میرے قاصدوں کی اطاعت کر لی تو اللہ اور محمد ﷺ اور جو لوگ ان کی جانب سے ہوں گے وہ تمہارے محافظ ہوں گے، شرحیل (حزم) اور ابی وحریث بن زید الطائی میرے قاصد ہیں۔ یہ لوگ جب تم سے اس پر فیصلہ کر لیں گے تو میں بھی اس سے راضی ہوں گا تمہارے لیے اللہ اور محمد رسول اللہ ﷺ کی ذمہ داری ہو گی۔ اگر تم اطاعت کرو تو تم پر سلام ہے۔ اہل مقنای کو ان کے ملک جانے کے لیے سامان مہیا کر دو۔

رسول اللہ ﷺ نے ان جمع ہونے والوں کے نام جو کوہ تمہارے میں تھے اور قبیلہ کنانہ و مزینہ و حکم وقارہ اور ان کے تابعین

غلام کو لوٹا تھا حکم بھیجا، جب رسول اللہ ﷺ کا ظہور ہوا تو ان کا ایک وفد نبی ﷺ کے پاس آیا، رسول اللہ ﷺ نے ان لوگوں کو تحریر فرمایا: "بسم اللہ الرحمن الرحيم"، محمد نبی رسول اللہ ﷺ کی جانب سے یہ فرمان اللہ کے آزاد بندوں کے نام ہے۔ یہ لوگ اگر ایمان لائیں اور نماز کو قائم کریں اور زکوٰۃ دیا کریں تو ان کا غلام آزاد ہے، ان کے موالا محمد (علیہ السلام) ہیں، ان میں سے جو کسی قبیلے کا ہو گا اسے اس قبیلے کے پاس واپس نہ کیا جائے گا، ان میں جو خون ہو گا جس کا انہوں نے ارتکاب کیا ہو یا کوئی مال ہو جو انہوں نے لے لیا ہو تو وہ انہیں کارہے گا، لوگوں میں ان کا جو قرض ہو گا وہ ان کو واپس دلایا جائے گا ان پر ظلم و تہذیب نہ ہوگی، ان امور پر ان کے لیے اللہ و محمد (علیہ السلام) کی ذمہ داری ہے۔ والسلام علیک، بقلم ابی بن کعب۔

رسول اللہ ﷺ نے تحریر فرمایا: "بسم اللہ الرحمن الرحيم"، یہ مدد رسول اللہ ﷺ کی جانب سے بنی یهود کے نام فرمان ہے کہ ان لوگوں کی ذمہ داری ہے، ان پر یہ مفہر کیا گیا ہے، نہ یہ سرکشی کریں گے اور نہ انہیں جلاوطن کیا جائے گا اور فرمان کو نہ رات توڑ سکے گی نہ دن۔، بقلم خالد بن سعید۔

رسول اللہ ﷺ نے تحریر فرمایا: "بسم اللہ الرحمن الرحيم"، یہ فرمان محمد رسول اللہ (علیہ السلام) کی جانب سے یہودی عربیش کے لیے (ان کے لیے) رسول اللہ ﷺ کی جانب سے دس و سو گیہوں اور دس و سو جو برغلے کی کثائی کے وقت اور بچاں و سوں بکھور ہے جس کو وہ ہر سال اپنے وقت پر پاتتے رہیں گے۔ ان پر کوئی ظلم نہ ہو گا، "خالد بن سعید" بقلم خود۔

ابوالعلاء سے مردی ہے کہ میں سوق الاعلیٰ (بازار شتر) میں مطرف کے سراہ تھا کہ ایک اعرابی ایک چڑے کا نکڑا یا چڑی تو شد ان لایا اور کہا کہ اس کو کون پڑھے گا، یا یہ کہا کہ کیا تم لوگوں میں کوئی شخص ہے جو اس کو پڑھ دے، میں نے کہا کہ میں پڑھ دوں گا۔ اس نے کہا کہ اس کو لو۔ یہ رسول اللہ ﷺ نے میرے لیے تحریر فرمایا ہے، لکھا تھا کہ:

"بسم اللہ الرحمن الرحيم"، محمد نبی (علیہ السلام) کی جانب سے بنی زہیر، بن اقیش کے لیے جو قبیله عقل کی ایک شاخ ہے یہ ہے کہ اگر یہ لوگ لا اللہ الا اللہ و محمد رسول اللہ کی شہادت دیں، مشرکین سے جدا ہو جائیں، غاصم میں خس کا اور بنی ﷺ کے عام حصے اور خاص حصے کا اقرار کریں تو ان لوگوں کو اللہ رسول کی امان ہے، (فقط)

بعض لوگوں نے ان اعرابی سے کہا کہ کیا آپ نے رسول اللہ ﷺ سے کوئی حدیث سنی ہے؟ اگر سنی ہے تو ہم لوگوں سے بیان کچھ انہوں نے کہا کہ ہاں (سی ہے) لوگوں نے کہا کہ خدا آپ پر محنت کرے، ہم سے بیان کیجیے۔

انہوں نے کہا کہ میں نے آپ ﷺ کو فرماتے سن کہ جو شخص اس سے خوش ہو کر سینے کا اکثر کینہ چلا جائے تو وہ ماہ رمضان میں اور ہر ماہ میں تین روزے رکھا کرے، بعض لوگوں نے ان سے کہا کہ کیا یہ حدیث آپ نے رسول اللہ ﷺ سے سنی ہے؟ انہوں نے کہا کہ میں خیال کرتا ہوں کہ لوگ اندیشہ کرتے ہو کہ میں رسول اللہ ﷺ پر جھوٹ بولتا ہوں۔ واللہ میں آج سے تم لوگوں سے کوئی حدیث نہ بیان کروں گا۔

لوط بن حبیل الازدی سے مردی ہے کہ نبی ﷺ نے ابوظیابن الازدی کو جو قبیله عامد کے تھے اور ان کی قوم کو ایک فرمان میں دعوست اسلام تحریر فرمائی، انہوں نے اپنی قوم کے ایک گروہ کے ساتھ جو کے میں تھے اس کو قبول کر لیا جن میں مخفف عبداللہ و زہیر

فرزندان سلیم و عبد شمس بن عفیف بن زہیر بھی تھے یہ لوگ کے میں تھے مدینے میں آپ کے پاس ابی بن المرق و جذب بن زہیر و جذب بن کعب حاضر ہوئے بعد کوچالیس آدمیوں کے ہمراہ الحکم آئے جو قبیلہ مغل کے تھے میں آپ کے پاس چالیس آدمی آئے نبی ﷺ نے ابوظیحان کو ایک فرمان تحریر فرمادیا تھا۔ انہوں نے آپ کی محبت بھی پائی اور عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ کا زمانہ بھی پایا۔

جیل بن مرشد سے مروی ہے کہ ایک شخص قوم الجبلیں میں سے جن کا نام حبیب بن عمر و تھامی ﷺ کے پاس حاضر ہوئے آپ نے انہیں ایک فرمان تحریر فرمادیا کہ ”فرمان محمد رسول اللہ ﷺ کی جانب سے حبیب بن عمر و برادر اجا اور ان کی قوم کے اس شخص کے لیے ہے جو اسلام لائے تھماز قائم کرے اور زکوٰۃ دے۔ ان کا مال اور ان کا پانی (کنوں) انہیں کا ہے زمانہ پر اس کے شہری (مال) میں کچھ نہ اس کے صراری میں اس پر اللہ کا عہد اور اس کے رسول کی ذمہ داری ہے۔

قبيلہ طے کے بی بھر میں سے ایک شخص سے مروی ہے کہ ولید بن جابر بن ظالم بن حارثہ بن عتاب بن ابی حارثہ بن جدی بن مدول بن حتر رسول اللہ ﷺ کے پاس حاضر ہوئے اسلام لائے آپ نے انہیں ایک فرمان تحریر فرمادیا جو الجبلیں میں ان کے متعلقین کے پاس ہے۔

زہری وغیرہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے عبد اللہ بن عوجہ الغری کے ہمراہ سمعان بن عمر و بن قریطہ بن عبید بن ابی بکر بن کلب کے نام فرمان تحریر فرم کر بھیجا، انہوں نے آپ کے فرمان کا اپنے ڈول میں رقد (یعنی پیوند) کا گوں کو (اسی لیے) بنا لرا قع کہا جاتا ہے سمعان اسلام لائے رسول اللہ ﷺ کے پاس حاضر ہوئے اور حسب ذیل شعر کہا۔

اقلنی کما امتن دردا ولم اکن . باسواء زينا اذ اتيتك من درد

”محبھی معانی دیجئے جیسا کہ آپ نے درد کو پناہ دی جب میں آپ کے پاس حاضر ہو گیا تو زد سے زیادہ گہنگا رہنیں ہوں“۔  
ابوالحق ہمدانی سے مروی ہے کہ عرقی ان کے پاس رسول اللہ ﷺ کا فرمان لائے (جو چجزے پر تحریر تھا) انہوں نے (از راہ انکار و گستاخی) اپنے ڈول میں آپ کے فرمان کا پیوند لگا دیا تو ان سے ان کی بیٹی نے کہا کہ میرا خیال ہے تم پر کوئی بڑی مصیبیت آئے گی؛ تمہارے پاس سید الغرب کا فرمان آیا اور تم نے اپنے ڈول میں اس کا پیوند لگا دیا۔

رسول اللہ ﷺ کا ایک لٹکران کے پاس سے گزر اور ان لوگوں نے ان کی ہر چیز کو تباہ کر دیا۔ پھر وہ اسلام لائے اور نبی ﷺ کے پاس حاضر ہوئے آپ کو اس واقعے کی خبر دی تو رسول اللہ ﷺ نے ان سے فرمایا کہ جو مال مسلمانوں کے تقسیم کرنے سے پہلے تم پا لتو تمہیں اس کے زیادہ مستحق ہو۔

زال بن عمر والحدای سے مروی ہے کہ فروعہ بن عمر والحدای روم کی جانب سے عمان ملک بلقاء یا معان پر عامل مقرر تھے وہ اسلام لائے رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں اپنا اسلام لکھا، اس کو اپنی قوم کے ایک شخص کے ہمراہ جن کا نام مسعود بن سعد تھا بھیج دیا، آپ کی خدمت میں ایک غیر مادہ خچر اور گھوڑا اور گدھا اور زرم کپڑے اور سندس کی (رسانی) قبائل میں سونے کے پتہ لگے ہوئے تھے بھی، رسول اللہ ﷺ نے انہیں تحریر فرمایا کہ مخاب رسول اللہ ﷺ بنام فروعہ بن عمر واباعدہ ہمارے پاس تمہارے قاصد آئے جو کچھ تم نے بھجا تھا انہوں نے پہچا دیا، تمہارے حالات کی تھیں خبر دی، تمہارے اسلام کا مژده سنایا۔ اور یہ بھی کہ اللہ نے

تمہیں اپنی بُدایت سے سرفراز کیا، اگر تم نیکی کرو اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرو۔ نماز قائم کرو۔ زکوٰۃ دو (تو تمہارے لیے بہتر ہے)۔ آپ نے بلال بن عوف کو حکم دیا تو انہوں نے ان کے قاصد سعید بن سعد کو سائز ہے بارہ او قیہ چاندی (بیٹھو رفعاً) دی۔ شاہ روم کو فروع کے اسلام کی خبر معلوم ہوئی تو اس نے انہیں بلایا اور کہا کہ تم اپنے دین سے پھر جاؤ تو ہم تم کو بادشاہ بنا دیں گے انہوں نے کہا کہ میں دینِ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کو ترک کروں گا، تو بھی جانتا ہے کہ عیسیٰ علیہ السلام نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہی کے متعلق بشارت دی ہے لیکن تو اپنی سلطنت کی وجہ سے دریغ کرتا ہے۔

مگر اس نے انہیں قید کر دیا، پھر قید سے نکال کر قتل کر کے دار پر لکھا دیا۔ نبی سعد وہی کے ایک شخص سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بکر بن واہل کو تحریر فرمایا: "ابا بند: اسلام لا وَ تو سلامت رہو گے"۔ قادہ نے کہا کہ لوگوں کو کوئی ایسا شخص نہ ملا جو اس کو پڑھتا (اسی لیے) یہ لوگ بھی اکابر کہلاتے ہیں جو صاحب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس فرمان کو ان لوگوں کے پاس لائے تھے وہ طبیان بن مرشد السد وی تھے۔

عبداللہ بن عیجی بن سلیمان سے مردی ہے کہ مجھے سعیر بن عداء کے ایک فرزند نے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا ایک فرمان دکھایا (جو یہ تھا) کہ "مجاہدِ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم" بیام العصیر بن عداء۔ میں نے تمہیں (مقام) الریح کا حافظ بنایا اور مسافر کی رہی ہوئی اشیاء تمہارے لیے کر دیں"۔

زہری سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قبلہ ہمیر کے حارث و مسرور و نعیم بن عبد کلال کے نام تحریر فرمایا کہ "تم لوگوں سے صلح ہے جب تک تمہارا ایمان اللہ اور رسول پر ہے اور یہ کہ اللہ واحد ہے جس کا کوئی شریک نہیں اس نے موئی علیہ السلام کو اپنی شانیوں کے ساتھ بھجا اور عیسیٰ علیہ السلام کو (بغیر باپ کے حضن) اپنے گلہات (قدرت) سے پیدا کیا۔ یہود نے کہا کہ عزیز علیہ السلام کے فرزند ہیں اور نصاریٰ نے کہا کہ اللہ تین (معبودوں) میں کا تیرا ہے۔ عیسیٰ علیہ السلام کے فرزند ہیں"۔

یہ فرمان آپ نے عیاش بن ربیعہ الحجر وی کے ہمراہ بھجا۔ اور فرمایا کہ جب تم ان کے ملک میں جانا تو تاوقتیک صلح نہ ہو جائے ہرگز داخل نہ ہونا (جب صلح ہو جائے تو) وضو کرنا اور اچھی طرح کرنا، دور کعت نماز پڑھنا اللہ سے کامیابی و قبولیت کی دعا کرنا اللہ سے پناہ مانگنا، میر افرمان داہنے ہاتھ میں لینا، اپنے داہنے ہاتھ سے ان لوگوں کے داہنے ہاتھوں میں دینا تو وہ لوگ قبول کر لیں گے۔

انہیں (لَمْ يَكُنُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ مُنْفَكِينَ) پڑھ کر سنانا، جب اس سے نارنج ہونا تو کہنا محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) ایمان لائے اور میں سب سے پہلا مون ہوں پھر ہرگز کوئی جنت تمہارے سامنے نہ آئے گی جو باطل نہ ہو جائے نہ کوئی باطل سے آرستہ کی ہوئی کتاب آئے گی جس کا نور نہ جاتا رہے۔

وہ لوگ تمہیں پڑھ کر سنائیں گے مگر جب وہ عجیزی زبان میں بتائیں کہیں تو کہنا کہ ترجمہ کرو۔ اور کہنا حسی اللہ احسنت بما انزل اللہ من کتاب و امرت لاعدل بینکم اللہ ربنا و ربکم لنا اعمالنا ولکم اعمالکم لا حجۃ بیننا و بینکم اللہ مجمع بیننا والیه المصیر مجھے اللہ کافی ہے۔ اللہ نے جو کتاب نازل کی میں اس پر ایمان لایا اور مجھے حکم دیا گیا کہ میں تم لوگوں

آخر ابنی علیہ السلام

کے درمیان عدل کروں اللہ ہمارا اور تمہارا رب ہے ہمارے لیے ہمارے اعمال ہیں اور تمہارے لیے تمہارے اعمال۔ ہمارے تمہارے درمیان کوئی جھٹ نہیں۔ اللہ ہمیں (سب کو قیامت میں) جمع کر دے گا اور اسی کے پاس واپس جانا ہے۔

جب وہ اسلام لے آئیں تو ان سے وہ تینوں چھڑیاں مانگنا کر جب وہ انہیں حاضر کرتے ہیں تو سجدہ کرتے ہیں وہ بول کی ہیں، ایک چھڑی پر لگا جسی ملیع ہے، ایک چھڑی ایسی گانجھوں والی ہے کہ یا نس کی معلوم ہوتی ہے، تیری ایسی خالص سیاہ ہے کہ وہ ساسم (شیشم) معلوم ہوتی ہے۔ انہیں باہر نکال کر بازار میں جلا دینا۔

عیاش نے کہا کہ مجھے رسول اللہ ﷺ نے جو حکم دیا تھا میں وہی کرتا ہوا روانہ ہوا جب میں داخل ہوا تو لوگ اپنے زینت کے لباس پہنے ہوئے تھے، میں گزرتا کہ ان لوگوں کو دیکھو یہاں تک کہ میں بڑے بڑے پردوں تک پہنچا جو مکان کے تین دروازوں پر پڑے ہوئے تھے۔ میں درمیان دروازے میں داخل ہوا، ایک قوم کے پاس پہنچ گیا جو صحنِ مکان میں تھی، میں نے کہا کہ میں رسول اللہ ﷺ کا قاصد ہوں، میں نے وہی کیا جو مجھے رسول اللہ ﷺ نے حکم دیا تھا، ان لوگوں نے قبول کر لیا اور ایسا ہی ہوا جیسا آنحضرت ﷺ نے فرمایا تھا۔

اہل علم نے پہلی ہی سند سے بیان کیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے عبد القیس کے نام تحریر فرمایا۔ مخاطب محمد رسول اللہ ﷺ بنام اکبر بن عبد القیس۔ ان لوگوں کو ان فسادوں پر جو زمانہ جاہلیت میں برپا کیے اللہ و رسول کی امان ہے، ان پر بھی اپنے عہد کا پورا کرنا لازم ہے، انہیں یہ حق ہے کہ ان کو سداور غلے کے راستے سے نہ روکا جائے گا اس بارش کے (جمع شدہ) پانی سے روکا جائے گا، نہ پھلوں کی تیاری کے وقت منع کیا جائے گا۔

علاء بن الحضری اس مقام کے خود بڑی قابلِ انبہاد اور جو اس سے پیدا ہواں پر رسول اللہ ﷺ کے امین ہیں، اہل مجرمین ظلم کے موقع پر ان کے حامی طالم کے مقابلے میں ان کے مددگار اور جنگوں میں ان کے معاون ہیں۔ ان لوگوں پر اس کے متعلق اللہ کا عہدہ و میثاق ہے۔ زر وہ کسی قول کو بد لیں اور نہ جدائی کا رادہ کریں۔ مسلمانوں کے لشکر پر ان لوگوں کو مال غنیمت میں شریک کرنا، حکم میں عدل کرنا، جہاد کی روائی میں میانہ روی کا خیال رکھنا لازم ہے، یہ حکم ہے جس کی فریقین میں کوئی تبدیلی نہ ہوگی اللہ و رسول ان لوگوں پر گواہ ہیں۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے حضرموت کے معززین دروسا کے نام فرمائیں یہیجے۔ آپ نے زرعہ قہد، الشیعی، عبد کلال زربیہ و ججر کے نام فرمان تحریر فرمائے۔

شاعر ان میں سے بعض رؤسا کی مدح میں کہتا ہے۔

الا ان خیز الناس کلهم قہد      عبد کلال خیر سائرهم بعد  
”خبردار ہو کر تمام لوگوں میں سب سے بہتر قہد ہیں۔ ان کے بعد بقیہ لوگوں میں سب سے بہتر عبد کلال ہیں۔“

ایک دوسر اشعار زرعی کی مدح میں کہتا ہے:

الا ان خیز الناس بعد محمد      لزرعہ ان کان البحیری اسلاما

”خیردار ہو کہ محمد ﷺ کے بعد سب سے بہتر رصہ ہیں اگرچہ بھیری اسلام لا چکے ہیں۔“

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے نفاش بن فروہ الدلکی رئیس السماوہ کے نام فرمان تحریر فرمایا۔

اہل علم نے کہا ہے کہ آپ نے عذرہ کے نام ہدای پتھر فرمایا اسے بنی عزرہ ہی کے ایک شخص کے ہمراہ بھیجا، مگر اس پروردہ بن مرداس نے جوندیم کے بنی سعد کے ایک فرد تھے دراز دستی کی اور توڑا والا۔ اسلام لے آئے اور زید بن حارثہ کے ساتھ غزوہ وادی القرمی میں یا غزوة القرود میں شہید ہو گئے۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مطرف بن الکاہن اور قبیلہ بابلہ کے ساکنان بیشہ کے لیے تحریر فرمایا کہ ”یہ فرمان مخاطب محمد رسول اللہ ﷺ مطرف بن الکاہن اور قبیلہ بابلہ کے ساکنان بیشہ کے لیے ہے، جو شخص بالکل ناقابل زراعت زمین کو قابل زراعت بنائے گا جس میں مواثیق اور اوثنوں کے لگلے بھائے جاتے ہیں تو وہ اسی کی ہو جائے گی۔ ان لوگوں کے ذمے ہر تین گائے پر ایک پوری عمر کی گائے، ہر چالیس بھیڑ پر ایک سال بھر کی بھیڑ، ہر پچاس اوتھ پر ایک شش سالہ اوتھ واجب ہے، زکوٰۃ وصول کرنے والے کو یہ حق نہیں کہ وہ ان کی چراغاہ کے علاوہ کہیں اور زکوٰۃ وصول کرے۔ یہ سب امان الہی میں محفوظ ہیں۔“

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے قبیلہ بابلہ کے نہشل بن مالک الاولائی کے لیے تحریر فرمایا کہ ”بَا سَكِ اللَّهُمَّ“ یہ فرمان محمد رسول اللہ ﷺ کی جانب سے نہشل بن مالک اور بنی واہل کے ان ہمراہیوں کے لیے ہے جو اسلام لائے تمازقاً مکرے زکوٰۃ دے اللہ رسول کی اطاعت کرے مال نعمت میں سے اللہ کا خس اور نبی کا حصہ ادا کرے اپنے اسلام پر گواہی دے۔ مشرکین کو چھوڑ دے تو وہ اللہ کی ایمان میں ہے، محمد ﷺ اسے ہر قسم کے ظلم سے بچائیں گے، ان لوگوں کا یہ حق ہے کہ نہ ان کو جلاوطن کیا جائے نہ ان سے عشر (پیداوار کا دسوال حصہ) لیا جائے، ان کا عامل انہیں میں سے ہو گا۔ لقلم عثمان بن عفان

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ثقیف کے لیے ایک فرمان تحریر فرمایا کہ آنحضرت ﷺ نے جو کچھ ان لوگوں کے لیے تحریر فرمادیا اس کی ذمہ داری اللہ اور محمد بن عبد اللہ ﷺ پر ہے لقلم خالد بن سعید گواہ شد۔ حسن و حسین بنی ﷺ نے فرمان نمیر بن خرشد کے حوالہ کر دیا۔

اہل علم نے کہا ہے کہ وفد تقویت نے رسول اللہ ﷺ سے درخواست کی کہ آپ ان کے لیے وہ (علاقہ طائف کے ایک گاؤں) کو حرام بنا دیں (یعنی وہاں کا شکار وغیرہ حرام فرمادیں) آپ نے ان کے لیے تحریر فرمایا کہ یہ فرمان محمد رسول اللہ ﷺ کی جانب سے مسلمانوں کے نام ہے کہ وہ عصاہ (خاردار درخت) قطع نہ کیے جائیں اور نہ وہاں شکار کیا جائے، جو اس کا مرتبہ ہو گا اسے گرفتار کر کے بنی ﷺ کے پاس پہنچایا جائے گا، نبی محمد بن عبد اللہ رسول اللہ ﷺ کا حکم ہے راتم خالد بن سعید حکم نبی محمد بن عبد اللہ (ﷺ) جو کچھ محمد رسول اللہ (ﷺ) نے حکم دیا ہے کوئی شخص ہرگز اس سے نہ بڑھے اور نہ اپنے اوپر ظلم کرے۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے سعید بن سفیان الرعلی کے لیے تحریر فرمایا کہ یہ اس امریکی دستاویز ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے سعید بن سفیان الرعلی کو السوارقیہ کا کھجور کا باغ عطا فرمایا۔ اس میں کوئی ان سے مزاحمت نہ کرے، جو مراجحت کرے گا اس کا کوئی حق نہ ہو گا اور حق انہیں کا ہو گا۔ لقلم خالد بن سعید

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے عتبہ بن فرقہ کے لیے تحریر فرمایا کہ یہ اس بات کی دستاویز ہے کہ جب ﷺ نے عتبہ بن فرقہ کو کئے میں مکان کی زمین دی تاکہ وہ اسے مروہ کے متصل تعمیر کر لیں۔ کوئی ان سے مراجحت نہ کرے جو مراجحت کرے گا اس کا کوئی حق نہ ہوگا، حق انہیں کا ہوگا۔ بقلم معاویہ رحمہ اللہ علیہ

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے سلمہ بن مالک اسلامی کے لیے تحریر فرمایا کہ یہ اس امر کی دستاویز ہے جو رسول اللہ ﷺ نے ان کو ذاتِ الحنفی و ذاتِ الاسلوو کے درمیان قطعہ عطا فرمایا ہے۔ گواہ شد علی بن ابی طالب و حاطب بن ابی بلاغہ رضی اللہ عنہما

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے قبیلہ کلب کے بھی جناب کے لیے تحریر فرمایا کہ ”یہ فرمانِ محمد نبی رسولِ اللہ ﷺ کی جانب سے بھی جناب اور ان کے خلیفوں اور ان لوگوں کے لیے ہے جو نماز قائم کرنے زکوٰۃ ادا کرنے ایمان کو مضبوط کرنے اور عہد کے پورا کرنے میں ان لوگوں کے مددگار ہیں۔ اور ان لوگوں پر لازم ہے کہ چھوٹی ہوئی (بغیر چرواہے کے) چڑنے والی گکریوں پر ہر پانچ گکری میں ایک بے عیب بکری دیں۔ بار بار ار غد لانے والے جانوروں پر بھی راستہ جو نے والے جانوروں انہیں کے لیے ہوں گے، وہ زمین بھی جس کی آپاشی نہر اور بارش سے ہوتی ہے۔ امین کو اس کے متعلق وظیفہ ملے گا، ان لوگوں پر اس سے زیادہ نہ کیا جائے گا۔ گواہ شد۔ سعد بن عبادہ و عبد اللہ بن انس و دحیہ بن خلیفہ الکعی رحمہ اللہ عنہم۔“

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے تحریر فرمایا کہ یہ فرمانِ محمد رسولِ اللہ ﷺ کی جانب سے مہری بن الاء بن کریم کے لیے ہے کہ خاندانِ مہرہ کے مومنین فناہ کیے جائیں گے اور نہ ان پر حملہ کیا جائے گا اور نہ ان سے جنگ کی جائے گی، ان لوگوں کے ذمہ شرائجِ اسلام کا قائم کرنا ہے۔ جو اس عہد کو بدلتے گا تو (گویا) وہ اللہ سے جنگ کرے گا اور جو اس پر ایمان لائے گا تو وہ اللہ رسول کی ذمہ داری میں ہوگا، گری پڑی چیز ادا کرنا ہوگی اور موسا شی کو پانی پلانا ہوگا۔ خوزریزی بدکلامی اور نافرمانی بری بات ہے۔ بقلمِ محمد بن مسلمہ الانصاری۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسولِ اللہ ﷺ نے خشم کے لیے تحریر فرمایا کہ خشم کے جلوگ (مقام) بیش اور اس کے دیہیات میں مقیم ہیں ان کے لیے یہ ہے کہ تم لوگوں نے زماتہ جاہلیت میں جو خون کیا ہے وہ تم سے معاف ہے، تم میں سے جو اسلام لائے خواہ خوشی سے یا ناگواری سے اس کے قبضے میں نرم باخت زمین کا کوئی کھیت ہے جو بارش سے سیراب ہوتا ہے یا اس کی آپاشی چیز سے ہوتی ہے اور وہ (کھیت) بغیر قحط سالی و خشک سالی کے سر سبز و شاداب ہو گیا تو اس کو موسا شی چرانے اور اس کے کھانے کا حق ہے اور ان لوگوں کے ذمے ہر جاری پانی (والے کھیت) میں دسوال حصہ اور ہر پر (سے سیراب ہونے والے کھیت) میں بیسوال حصہ ہے گواہ شد جریر بن عبد اللہ و حاضرین۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسولِ اللہ ﷺ نے و قد شالہ والمدان کے لیے تحریر فرمایا کہ رسولِ اللہ ﷺ کا یہ فرمانِ ساحل کے رہنے والوں اور اس اندر و نی علاقے کے رہنے والوں کے لیے ہے جو علاقہ محار کے متصل ہے کہ ان لوگوں کے ذمے بھجور کے باغوں پر نہ تو اندازہ ہے نہ پیانہ کہ بیش اسی پر عمل ہو اور وہی ان سے وصول کیا جائے، ان لوگوں کے ذمے ہر دس و میں (پیانہ) میں ایک و ستر

یہ، اس صحفے کے کاٹ ثابت بن قیس بن شناس ہیں، اور شاہد سعد بن عبادہ و محمد بن مسلمہ تھیں۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے قبلہ ازد کے بارق کے لیے تحریر فرمایا کہ یہ فرمان محمد رسول اللہ ﷺ کی جانب سے بارق کے لیے ہے کہ زندقا بارق کے بے اجازت ان لوگوں کے پھل قلع کیے جائیں اور نہ ان کی فعل ریبع یا فعل خریف کی چراگا ہوں میں جانور چڑائے جائیں، جو مسلمان ان لوگوں کے پاس کسی ایسے مقام پر گزرے کہ چراگا ہستہ ہو یا ایسی شورہ زمین سے گزرے جہاں اپنا اونٹ چھوڑ دے اور وہاں سے یقیناً ضرورت چرے تو اس کی تین دن کی مہماں داری (ان لوگوں کے ذمے) ہوگی۔ جب ان لوگوں کے پھل پک جائیں تو مسافر کو اتنے گرے پڑے چلوں کا حق ہو گا جو اسے شکم سیر کر دیں بغیر اس کے کوہاں سے لا دکر لے جائے۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے واٹل بن حجر کے لیے تحریر فرمایا: جب انہوں نے اپنے وطن جانے کا لارادہ کیا تو عرض کیا رسول اللہ مجھے میری قوم کے نام ایک فرمان تحریر فرمادیجئے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اے معاویہ یا اختیار روساکے نام لکھ دو کہ وہ نماز قائم رکھیں اور رزکوؤ ادا کرتے رہیں، زکوٰۃ باہر چنے والے موائی اور ان کے ساتھ کے گھر میں رہنے والے موائی پر ہے۔

مالک کو جائز نہیں کہ وہ دھوکا دے اور جانوروں کو (حساب کے وقت) ہنکادے۔ (وصول کرنے والے کو) مناسب نہیں کہ رس باندھ کر بلوائے اور (اپنے پڑا اور) جانوروں کو منگوائے (مالک کو) بھی جائز نہیں کہ آمیزش کرے، (یعنی محصل کو یہ لازم ہے کہ جہاں جانور چرہ ہے ہوں وہیں جا کر شمار کو کے صدقے کا حساب کرے یا نہ کرے کہ اپنے پڑا اور جانوروں کو منگائے اور بالکل مواثیٰ کو لازم ہے کہ وہ انہیں چھپانے کی کوشش نہ کرے) اور ان لوگوں پر مسلمانوں کے شکروں کی مدد کرنا واجب ہے۔ ہر ایک دن مرلقد را ایک اونٹی کے بوحکے کے ہے؛ جس (محصل) نے باج لیا۔ اس نے زیادہ ستانی کی۔

وائل نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ میرے لیے اس زمین (کی معافی) کے متعلق بھی تحریر فرمادیجئے جو زمانہ جاہلیت میں میری تھی، روساے قبیلہ حمیر و روساے حضرموت نے وائل کے موافق شہادت دی (کہ یہ زمین ان کی تھی)۔

آپ نے ان کے لیے تحریر فرمایا کہ یہ فرمان محمد نبی ﷺ کی جانب سے واکل بن جو جریئیں حضرموت کے لیے ہے یا اس لیے ہے کہ تم اسلام لے آئے جو زمینیں اور قلعے تمہارے قبضے میں ہیں وہ میں نے تمہارے ہی لیے مخصوص کر دیئے، تم سے (بطور زکوٰۃ) ہر دس میں سے ایک لیا جائے گا جس میں دو صاحب عدل غور کریں گے، میں نے تمہارے لیے یہ بھی کر دیا کہ اس میں تم پر ظلم نہ کر جائے گا جب تک رہدن قائم ہے اور نبی ﷺ اور سو متین اس پر مد گار ہیں۔

اہل علم نے کہا ہے کہ قبیلہ کنہہ کے اشعث وغیرہ نے حضرموت کی ایک وادی کے بارے میں واکل بن جھر سے جھگڑا کیا، رسول اللہ ﷺ کے پاس اس کا دعویٰ کیا تور رسول اللہ ﷺ نے اس کا فیصلہ واکل بن جھر کے موافق تحریر فرمادیا۔

اہل علم نے کہا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اہل نجراں کے لیے تحریر فرمایا کہ یہ فرمان محمد رسول اللہ ﷺ کی جانب سے اہل نجراں کے لیے ہے کہ ان لوگوں پر (حسب ذیل طریقے پر) آپ کے حکم کی پابندی لازم ہوگی۔ ہر زرد یا سفید یا سیاہ چھل میں یا غلام

کے باب میں حکم نبوی پر عمل کریں گے، لیکن آنحضرت ﷺ نے ان پر یہ مکرمت کی کہ: یہ مصروف دو ہزار حلے کے عوض میں چھوڑ دیا جائے گا جو اوقت کے حساب سے ہوں گے۔ ہر جب میں ایک ہزار حلے واجب الاداء ہوں گے، اسی طرح ہر صرف میں ایک ہزار واجب الاداء ہوں گے، ہر حلہ اوقت کے حساب سے ہو گا جو زائد ہوں یا اوقت سے کم ہوں وہ حساب سے لیے جائیں گے۔

ان کے قبضے کی جو زر ہیں یا گھوڑے یا اونٹ یا اسباب ان سے لے لیے جائیں گے وہ بھی حساب سے ہو گا اور نجران کے ذمے میں روز تک اور اس سے کم کی میرے قاصدوں کی مہمان داری ہے۔ اور میرے قاصدوں کو ایک ماہ سے زیادہ نہ روکا جائے (یعنی جب وہ وصول کرنے جائیں تو انہیں ایک ماہ کے اندر اندر خراج دے کر خصت کرنا ہو گا)۔ جب یہیں میں جنگ ہوتا ہل نجران کے ذمے میرے قاصدوں کو تمیں زرہ، تیس گھوڑے اور تیس اونٹ بطور عاریت دینے ہوں گے۔ میرے قاصد جوزہ، گھوڑے اور اونٹ بطور عاریت لیں اس میں سے جو چیز فنا ہو جائے اس کا تادا ان میرے قاصد پر ہو گا۔ یہاں تک وہ اسے ان لوگوں کو ادا کر دے۔ اہل نجران اور ان کے قرب و جوار کے لیے ان کی جان نہ ہب، ملک و مال، حاضر و غائب، ان کے معابد و عبادات اللہ کی بناء اور محمد نبی رسول اللہ ﷺ کی ذمہ داری میں ہیں نہ قوان کے کسی اسقف کو تبدیل کیا جائے گا، نہ کسی راہب (عیسائی تارک دینا) کو اس کی رہبانیت سے اور نہ کسی واقف (تارک جنگ) کو اس کی وقفا نیت سے۔

اس قلیل یا کثیر مقدار میں کوئی تبدل و تغیر نہ کیا جائے گا جو ان لوگوں کے قبضے میں ہے سود کے لین دین کا کوئی حق نہ ہو گا نہ زمانہ جاہلیت کے خون کے انتقام کا، ان میں سے جو کوئی حق کا مطالہ کرے گا تو ان کے درمیان انصاف کیا جائے گا، نہ تو ظلم کیا جائے گا اور نہ نجرانیوں پر ظلم سہا جائے گا، جس نے سابق میں سود کھایا تو میں اس سے بری الذمہ ہوں، دوسرے کے ظلم میں ان لوگوں سے مسوغہ نہ ہو گا۔

جو کچھ اس فرمان میں مذکور ہے اس پر ہمیشہ کے لیے اللہ کی پناہ اور "محمد" نبی ﷺ کی ذمہ داری ہے، یہاں تک کہ اللہ اپنا حکم بھیجے، بشرطیکہ یہ لوگ بلا جبرا کراہ اپنی ذمہ داری میں نیکی و خیر خواہی کریں۔

گواہ شد۔ ابو سفیان بن حرب و غیلان بن عمرو و مالک بن عوف النصری و اقرع بن حابس و مستور بن عمرو و برادر ملی و مغیرہ بن شعبہ و عامر مولائے ابی بکر میں نہ ہو۔

اہل دوسرے کے ایک شیخ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اکیدر کے لیے جو تحریر فرمایا وہ یہی ہے۔ محمد بن عمرو نے کہا کہ شیخ فرمان لائے تو میں نے اسے پڑھا، ان سے لیا مضمون یہ تھا، آپ نے یہ فرمان اس وقت تحریر فرمایا تھا جب اکیدر نے اسلام کو قبول کر لیا اور سیف اللہ خالد بن ولید حسنی سور کے ہمراہ دو مرتبہ الجندل اور اس کے اطراف میں بتوں اور اصنام کو اکھیز چھینا۔

بسم اللہ الرحمن الرحيم۔ محمد رسول اللہ ﷺ کی طرف سے یہ فرمان اکیدر کے لیے ہے چھوٹے چھوٹے تالابوں کے کنارے کی زمین غیر مزروعہ زمین وہ زمین جس کی حد بندی ہے۔ وہ زمین جس کی حد بندی نہیں کی گئی ہے، زرہ، تھیار باولی اور قلعہ اکیدر کے لیے ہے، تم لوگوں کے لیے بھور کے تھے، آبادی کا جاری پانی ہے۔ جس ادا کرنے کے بعد تھا، موئیشی کو چاگاہ سے نہ ہٹایا جائے گا، نہ تھا، ان مواثیکو شمار کیا جائے گا، جن میں زکوٰۃ نہیں ہے۔ تمہیں گھاس سے نہ روکا جائے گا، تم سے سوائے ان بھور

کے درختوں کے جواہی طرح جڑ پکڑ لے ہیں اور کسی سے عشر (یعنی بیدا اور کادسوں حصہ) نہیں لیا جائے گا۔ نماز کو اس کے وقت پر ادا کرنا ہو گا اور زکوٰۃ کو اس کے حق کے مطابق ادا کرنا ہو گا۔ تم پر اس عہد و بیان کی پابندی لازم ہو گی اس سے تمہاری بھائی اور وفاداری کا ثبوت ملے گا، اللہ اور حاضرین مسلمین اس پر گواہ ہیں۔

محمد بن عمر نے کہا کہ دو مدد والیہ و شماء کے لوگوں نے جب یہ دیکھا کہ تمام عرب اسلام لے آیا تو انہیں نبی ﷺ سے خوف پیدا ہوا، اس پر ان کی تسلی کے لیے یہ فرمان تحریر فرمایا۔

محمد بن عمر نے کہا سخن بن رویہ نبی ﷺ کے پاس حاضر ہوئے یہ ایلہ کے بادشاہ تھے، انہیں اندر یہ شہر ہوا کہ گہمیں رسول اللہ ﷺ ان کے پاس بھی (لٹکر) نہ بھیج دیں جس طرح آپ نے اکیدر کے پاس بھیج دیا تھا، سخن آئے تو ان کے ہمراہ اہل شام اہل سین و اہل بحر بھی تھے، کچھ لوگ جربا اور اذرح کے بھی تھے۔ آپ نے ان لوگوں سے مصالحت فرمائی ایک معینہ جزویہ مقرر فرمادیا اور ان کے لیے یہ فرمان تحریر فرمادیا۔

بسم اللہ الرحمن الرحيم یہ امن نامہ اللہ اور محمد نبی ﷺ کی جانب سے سخنہ بن رویہ اور اہل ایلہ کے لیے ان کی کشتوں اور قاتلوں کے لیے ہے جو بحر و بر میں ہیں ان لوگوں کے لیے اور ان اہل شام اور اہل سین و اہل بحر کے لیے جوانان کے ہمراہ ہیں اللہ اور محمد رسول اللہ ﷺ کی ذمہ داری ہے جو کوئی (اس عہد کے خلاف) انی بات کرے گا تو اس کا مال اس کی جان کو نہ مچائے گا، وہ اس شخص کے لیے علاں ہو گا جو اس کو لے لے (یعنی اس پر عمل کرے) یہ بھی علاں نہ ہو گا کہ یہ لوگ جس پانی (کے کوئی) پر اترتے ہیں اسے روکیں (کہ اور کوئی نہ بھرے) اور نہ خشکی و تری کے اس راستے کو جس کا وہ لوگ ارادہ کرتے ہیں۔

یہ فرمان چہیم بن الصعلت و شرحبیل بن حنثہ نے رسول اللہ ﷺ کے حکم سے لکھا۔ عبد الرحمن بن جابر نے اپنے والد سے روایت کی کہ جس روز سخنہ بن رویہ نبی ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے تو میں نے ان کے بدن پر سونے کی صلیب دیکھی جوان کی پیشانی پر بندھی ہوئی تھی، جب انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا تو وہ دست بستہ کھڑے ہو گئے اور اپنے سر سے (تقطیم و سلام کا) اشارہ کیا، نبی ﷺ نے اشارے سے فرمایا کہ اپنا سراخھا، آپ نے اسی روز ان سے مصالحت کر لی۔

رسول اللہ ﷺ نے انہیں ایک سنتی چادر اڑھائی اور بلال کے پاس سخنرانی کا حکم دیا؛ جس روز اکیدر کو خالد لائے تو میں نے انہیں بھی اس کیفیت سے دیکھا تھا کہ ان کے بدن پر سونے کی صلیب تھی۔ اور وہ ریشی لباس پہنے تھے۔ اس کے بعد پھر اذول مضمون کی طرف عود کیا جاتا ہے کہ محمد بن عمر نے کہا۔ میں نے اہل اذرح کا فرمان لکھ لیا، اس میں یہ مضمون تھا۔

بسم اللہ الرحمن الرحيم یہ فرمان محمد نبی ﷺ کی جانب سے اہل اذرح کے لیے ہے کہ یہ لوگ اللہ اور محمد ﷺ کی امان میں ہیں، ان پر ہر رجب میں سود بیار کھرے پورے پورے واجب الاداء ہوں گے، مؤمنین کے ساتھ خیر خواہی و احسان کرنے سے اللہ ان لوگوں کا کفیل ہو گا، مؤمنین میں سے جو شخص خوف و تغیری کی وجہ سے ان لوگوں کے پاس پناہ لے جب کہ ان لوگوں کو مؤمنین پر اندر یہ شہر ہو (تو اس حالت میں پناہ دیئے اور احسان کرنے سے بھی اللہ کفیل ہو گا) یہ لوگ اس وقت تک امان میں ہیں جب تک کہ محمد ﷺ بغرض جنگ، روانگی سے پہلے تک ان سے بیان نہ کر دیں۔ رسول اللہ ﷺ نے اہل ایلہ پر جو تین سو تھے تین سود بیار

سالانہ جزیہ مقرر فرمایا تھا۔

محمد بن عمرو نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے اہل جربا و اہل اذرح کے لیے تحریر فرمایا کہ یہ فرمان محمد بنی (آل قبائل) کی جانب سے اہل جربا و اذرح کے لیے ہے کہ یہ لوگ اللہ اور محمد (علیہما السلام) کی امان میں ہیں، ان کے ذمے ہر رجب میں (بطور جزیہ) سو دینار ہیں جو اتنے اور پورے ہوں اللہ ان کا کفیل ہے۔

محمد بن عمرو نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے اہل مقنا کے لیے تحریر فرمایا کہ یہ لوگ اللہ و محمد (علیہما السلام) کی امان میں ہیں، ان پر (بطور جزیہ) ان کے کاتے ہوئے سوت اور کپڑے کا اور ان کے چپلوں کا چوتھائی حصہ ہے۔

صالح مولائے توہمند سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اہل مقنا سے ان کے چوتھائی کتے ہوئے سوت اور چوتھائی چپلوں کے لیے پٹل فرمائی۔ محمد بن عمرو نے کہا کہ اہل مقنا یہودی تھے جو ساحل بحر پر رہتے تھے اور اہل جربا و اذرح بھی یہودی تھے۔

## وفود عرب

(۱) قبیلہ مزینہ کا وفد:

کثیر بن عبد اللہ المزینی نے اپنے والد سے اور انہوں نے ان کے دادا سے روایت کی کہ قبیلہ مضر کا سب سے پہلا وفد جو رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا مزینہ کے چار سو آدمیوں پر مشتمل تھا، یہ وفد رجب ۵ھ میں حاضر ہوا۔ رسول اللہ ﷺ نے ان کے مکانوں میں رہنے ہی کو بھرت قرار دیا کہ تم لوگ جہاں رہو مہار ہو لہذا تم لوگ اپنے مال و ممتانع کی جانب واپس جاؤ، وہ لوگ اپنے دلن واپس گئے۔

ابو عبد الرحمن الجباری سے مروی ہے کہ قبیلہ مزینہ کی ایک جماعت رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئی جن میں خراہی بن عبد تمہ بھی تھے، انہوں نے اپنی قوم مزینہ پر آپ سے بیت کی، ان میں سے دس آدمی ساتھ آئے جن میں بالا بن الحارث، عثمان بن مقرن، ابو اسامة، عبید اللہ بن بردة، عبد اللہ بن درہ و بشر بن امکھر بھی تھے۔ محمد بن سعد کہتے ہیں کہ ایک دوسرے راوی نے بیان کیا کہ ان میں دُکین بن سعید و عمرو بن عوف بھی تھے۔

ہشام نے کہا کہ پھر خراہی اپنی قوم کی جانب روات ہو گئے مگر انہوں نے ان لوگوں کی وہ کیفیت نہیں باقی جیسا ان کا خیال تھا، وہ مقیم ہو گئے رسول اللہ ﷺ نے حسان بن ثابت کو بلایا اور فرمایا کہ خراہی کا ذکر کرو اور ان کی تہجیز کرو، حسان بن ثابت تھی وہ خدا نے کہا۔

الا ابلغ خزا عبا رسوله بان الذم يغسله الوفاء

”خبردار خراہی کے پاس قاصد بیچ دے۔ کہ قادری مدد کو دھو دیتی ہے۔

وائل خیر عثمان بن عمرو و اسناها اذا ذكر النساء

تم عثمان بن عمرو کی اولاد میں سب سے بہتر ہو جب خونی و بلندی کا ذکر کیا جائے تو ان سب میں زیادہ بلند و خوب تر ہو۔

وبایعت الرسول وكان خيراً الى خير واداك الشراء  
تم ن رسول اللہ ﷺ سے بیعت کی اور وہ خیر تھی جو خیر کی طرف پہنچ گئی اور تمہیں ثروت نے پہنچا دیا۔

فما يعجزك او ما لا تقدر من الاشياء لا تعجز عداء تم کو عاجز نہ کرے یا جن اشیاء کی تم کو طاقت نہیں ہے اس سے قوم عداۓ عاجز نہ ہو۔

خزاںی اٹھ کر ہوئے اور کہا کہ اے قوم ان بزرگ کے شاعر نے تم کو خاص کیا لہذا میں تمہیں خدا کا واسطہ دیتا ہوں ان لوگوں نے کہا کہ ہم تم پر اعتراض نہ کریں گے وہ سب لوگ اسلام لائے اور بطور وفندی علی اللہ عزوجلیٰ کے پاس حاضر ہوئے۔ فتح کمک کے دن رسول اللہ علی اللہ عزوجلیٰ نے قبیلہ مزینہ کا جھنڈا خزاںی کو دیا اس روز وہ ایک ہزار آدمی تھے۔ وہ (خزاںی) عبداللہ بن مغفل کے والد مغفل کے بھائی اور عبد اللہ عزوجلیٰ الحجاذین کے بھائی تھے۔

(۲) و قد می اسد بن خزیمه:

ہشام بن محمد الکھی نے اپنے والد سے روایت کی کہ ابتدائے ۹ھ میں می اسد بن خزیمہ کے دس گروہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس حاضر ہوئے۔ جن میں حضری بن عامر، ضرار بن الاژور وابصہ بن معبد، قادہ بن القاتل، سلمہ بن جمیع، طلحہ بن خوبیل، شدادہ بن عبد اللہ بن خلف بھی تھے۔

حضری بن عامر نے کہا کہ ہم لوگ سخت تاریک شب اور سخت خلک سابل میں سفر کر کے آپ ﷺ کے پاس آئے ہیں حالانکہ آپ نے ہمارے پاس کوئی لشکر نہیں بھیجا انہیں لوگوں کے بارے میں یہ آیت نازل ہوئی: «یمنون علیک ان اسلاموا» (کہ یہ لوگ اپنے اسلام لانے کا آپ پر احسان جاتے ہیں، آپ کہہ دیجئے کہ اللہ احسان جاتا ہے کہ اس نے تمہیں اسلام کی پدائیت کر دی)۔

ان لوگوں کے ہمراہ فی الزیستہ کی بھی ایک قوم تھی جو مالک بن مالک بن شلبہ بن دوداہن بن اسد کی اولاد تھے ان لوگوں سے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ تم لوگ الرشدہ کی اولاد ہو ان لوگوں نے عرض کی کہ ہم مثل اولادِ حور کے نہیں ہیں یعنی مثل عبد اللہ بن عطیفان کے نہیں ہیں۔

بنی مالک بن مالک کے ایک شخص سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے نقاوہ بن عبد اللہ بن خلف بن عمیرہ بن مری بن سعد بن مالک الاسدی سے فرمایا کہ اے نقاوہ میرے لیے ایک ایسی اونچی تلاش کر د جو دو دھن بھی دے اور سواری کا کام بھی دئے اے پچے سے حدانہ کرنا۔

انہوں نے اپنے جانوروں میں ہلاش کی مگر کوئی نہیں یافت، البتہ اپنے پچاڑ بھائی کے پاس پہنچی جن کا نام سنان بن غفاری تھا، وہ اونچی سینگالی اور نقاؤہ اسے رسول اللہ ﷺ کے پاس لے گئے۔

آنحضرت ﷺ نے اس کے تھن چھوٹے اور نقاوہ کو بیلایا، انہیوں نے اس کا دودھ دوہ لیا اور کچھ حصہ چھوڑ دیا فرمایا کہ اس نقاوہ کا دودھ حصہ چھوڑ دو جس سے دوبارہ دودھ آتے۔

رسول اللہ ﷺ نے خونوش فرمایا، اصحاب کو بلا یا تقاضہ کو پنا بچا ہوا دیا اور فرمایا کہ "اے اللہ اس اونٹی کو اور اس شخص کو جس نے اسے دیا ہے برکت دئے۔" تقاضہ نے کہا: "یا نبی اللہ اور اس شخص کو جو سے لایا ہے،" فرمایا "اور اس شخص کو جو سے لایا ہے۔"

## (۳) وفہ بتوہیم:

سعید بن عمرو سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بشر بن سفیان کو جن کو خمام العدوی بھی کہا جانا تھا خراصہ کے بنی کعب کے صدقات (وصول کرنے پر) مامور فرمایا کہ بھیجا بنی عمرو بن جندب بن العصر ابن عمرو بن قیم جوان (بنی کعب) کے اطراف میں اترے ہوئے تھے آئے خراصہ نے اپے موائی زکوٰۃ نکے لیے جمع کیے تو اس امر کو بنی قیم نے برا جانا اور (زکوٰۃ سے) انکار کیا، کمانوں کی طرف بڑھے اور تلواریں نکال لیں۔

محصل زکوٰۃ (یعنی بشیر بن سفیان) بنی علیٰ بنتیم کے پاس آئے اور خبر دی فرمایا کہ ان لوگوں (کی سرکوبی) کے لیے ہے کوئی؟ عینہ بن بدر الفزاری تیار ہو گئے۔ بنی علیٰ بنتیم نے انہیں پچاس عرب سواروں کے ہمراہ جن میں نہ کوئی مہاجر تھا ان انصاری، بھیج دیا۔ ان لوگوں نے حملہ کیا، گیارہ مرد، گیارہ سورتیں اور تیس پیچے گرفتار کر لیے۔ اور انہیں مدینے گھیث لائے۔ روز ساے بنی قیم کی ایک جماعت جو عطاء بن حاجب، زہر قان بن بدر، قیس بن عاصم، قیس بن الحارث، قیم بن سعد، اقرع بن حابس، ریاح بن الحارث، عمرو بن الاسم پر مشتمل تھی آئی، کہا جاتا ہے کہ ہمراہ اسی یادوںے آدمی تھے۔ یہ لوگ مسجد میں ایسے وقت داخل ہوئے کہ بلاں ظہر کی ادا ان کہہ چکے تھے اور لوگ رسول اللہ ﷺ کے برآمد ہونے کے منتظر تھے۔ ان لوگوں نے عجلت کی اور آپ کی آمد میں دیر سمجھے تو پکارا کہ اے محمد (علیٰ بنتیم) ہمارے پاس تشریف لا یعنی رسول اللہ ﷺ برآمد ہوئے بالا نے اقامت کی اور رسول اللہ ﷺ نے نماز ظہر پڑھائی۔

لوگ آپ کے پاس حاضر ہوئے، اقرع نے کہا کہ یا محمد (علیٰ بنتیم) مجھے اجازت دیجئے کیونکہ اللہ میری کمی موجود رہتی ہے اور میری مذمت عیب ہے۔

رسول اللہ ﷺ نے انہیں جواب دیا کہ تم نے جھوٹ کہا، یہ تو اللہ تبارک و تعالیٰ کی شان ہے۔ رسول اللہ ﷺ نکلے اور میٹھے گئے، ان لوگوں کے خطیب عطاء بن حاجب نے تقریر کی رسول اللہ ﷺ نے ثابت بن قیس بن شناس سے فرمایا کہ تم ان کو جواب دو، انہیوں نے جواب دیا۔

ان لوگوں نے عرض کی کہ یا محمد (علیٰ بنتیم) ہمارے شاعر کو اجازت دیجئے۔ آپ نے انہیں (شعر نانے کی) اجازت دی، زہر قان بن بدر اٹھے اور شعر پڑھے۔ محمد رسول اللہ ﷺ نے حسان بن ثابت (پیغمبر سے فرمایا کہ تم ان کو جواب دو، انہیوں نے ان کو اشعار میں جواب دیا۔ ان لوگوں نے کہا کہ واللہ آنحضرت ﷺ کا خطیب (مقرر) ہمارے خطیب سے زیادہ فضح و بلیغ اور آپ کا شاعر ہمارے شاعر سے بڑھا ہوا ہے اور یہ سب لوگ ہم سے زیادہ بردبار و حليم ہیں۔ انہیں لوگوں کے بارے میں یہ آیت نازل ہوئی۔

﴿أَنَّ الَّذِينَ يَنَادُونَكَ مِنْ وَرَاءِ الْحَجَرَاتِ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ﴾

”جو لوگ آپ کو مجرموں کے پیچھے سے پکارتے ہیں ان میں سے اکثر بے عقل ہیں۔“

رسول اللہ ﷺ نے قیس بن عاصم کے بارے میں فرمایا کہ یہ اونٹ کے اوون والوں کے سردار ہیں۔ آنحضرت ﷺ نے قیدیوں کو واپس کر دیا اور ان لوگوں کے لیے بھی اسی طرح انعامات کا حکم دیا جس طرح آپؐ وفد کو انعام دیا کرتے تھے۔ بنی الحجر کی ایک خاتون سے مروی ہے کہ میں اس روز اس وفد کو دیکھ رہی تھی جو بالائی سے اپنے انعامات کی سماڑی ہے بازہ بارہ او قیر (چاندی) لے رہے تھے، میں نے ایک بچکو دیکھا جس کو اس روز انہوں نے پانچ او قیر دیئے۔ وہ ان میں سب سے چھوٹا تھا اور وہ عمر و بن الاعتم تھا۔

محمد بن جناح برادر بنی کعب بن عمر و بن حمیم سے مروی ہے کہ سفیان بن الہذیل بن الحارث بن مصاد بن مازن بن ذویب بن کعب بن عمر و بن حمیم بطور وفد کے نبی ﷺ کے پاس حاضر ہوئے اور اسلام لائے۔ ان کے بیٹے قیس نے کہا کہ اے میرے باپ مجھے بھی اپنے ہمراہ نبی ﷺ کی خدمت میں حاضر ہونے دیجئے انہوں نے کہا کہ ہم عنقریب وابیس آ جائیں گے (تو پھر دوبارہ چلتا)۔

عینم بن قیس بن سفیان نے بیان کیا کہ ہمیں ایک شتر سوار نظر آیا۔ اور اس نے محمد رسول اللہ ﷺ کی خبر وفات سنائی، ہم لوگ جھوپڑیوں سے ٹکل پڑے اور کہا کہ ہمارے ماں باپ رسول اللہ ﷺ پر قربان ہوں۔ میں نے یہ اشعار کہے۔

اللَّٰهُ الْوَيْلُ عَلٰى مُحَمَّدٍ قَدْ كُنْتَ فِي حَيَاتِهِ بِمَقْعَدٍ

وَفِي أَمَانٍ مِّنْ عَدُوٍّ مَّتَعِدِي

”خیر دار! میری تباہی ہے محمد ﷺ کے واقعہ پر کہ میں آپ کی حیات میں بیٹھا رہا (اور آپ کی زیارت نہ کی) میں خالم دشمن سے بھی امن میں تھا۔“

راوی نے کہا کہ قیس بن سفیان بن الہذیل کی وفات ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے زمانے میں علاء بن الحضری کے ہمراہ بھریں میں ہوئی ایک شاعرنے یہ شعر کہا ہے۔

فَانِ يَكَ قَيْسٌ قَدْ مَضِيَ لِسَبِيلِهِ فَقَدْ طَافَ قَيْسٌ بِالرَّسُولِ وَسَلَماً

”اگر قیس اپنی راہ چلے گئے تو کیا مصالقة رسول اللہ ﷺ کے گرد بھی تو قیس پھرے اور آنحضرت کو سلام بھی تو کیا،“ (۲) وقد بنی عبس۔

ابوالثقب عکرشه بن اربد الجیسی وغیرہ سے مروی ہے کہ بنی عبس کے نو شخص بطور وفد رسول اللہ ﷺ کے پاس حاضر ہوئے۔ یہ لوگ مہاجرین اوقیان میں سے تھے جن میں میرہ بن سردق، حارث بن الربيع یہی (حارث کامل بھی کہلاتے تھے)، قنان بن دارم، میشر بن الحارث بن عبادہ، ہدم بن مسعودہ، سباع بن زید، ابو الحسن بن القبان، عبد اللہ بن مالک، فروہ بن الحصین بن فضائل تھے۔

یہ لوگ اسلام لائے رسول اللہ ﷺ نے ان کے لیے دعائے خیر فرمائی اور فرمایا کہ میرے لیے ایسے شخص کو جلاش کرو جو تم

لوگوں سے عشر (دو ان حصہ بطور زکوہ) وصول کرے تاکہ میں تمہارے لیے جھنڈا باندھ دوں۔ طلحہ بن عبد اللہ آئے، آپ نے ان کے لیے جھنڈا باندھ دیا، اور ان لوگوں کا شعار "یاعشرہ" مقرر فرمایا (شعار چند مخصوص الفاظ پہلے سے مقرر کر دیے جاتے ہیں، کہ میدان جنگ میں ان کے ذریعے سے اپنی فوج کے لوگ پیچان لیے جائیں)۔

عروہ بن اذیۃ اللیثی سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو معلوم ہوا کہ قریش کا ایک قافلہ ملک شام سے آیا ہے۔ آپ نے ایک سریر (شکر) کے ہمراہ نی عبس کو بھیجا اور ان کے لیے جھنڈا باندھا۔

ان لوگوں نے عرض کیا، رسول اللہ اگر ہم لوگ مال غیمت پائیں تو اسے کس طرح تقسیم کریں، ہم نوآدمی ہیں، فرمایا تھا کہ تمہارا دسویں میں ہوں، میں نے سب سے بڑا جھنڈا اجماعت داماں کا جھنڈا کر دیا۔ بنی عبس کے لیے چھوٹا جھنڈا ابھیں ہے۔

ابو ہریرہ ؓ سے مروی ہے کہ بنی عبس کے تین شخص رسول اللہ ﷺ کے پاس حاضر ہوئے اور عرض کی ہمارے پاس قاری (حافظ قرآن و معلم) آئے، انہوں نے ہمیں خبر دی کہ جو بھرت نہ کرے اس کا اسلام نہیں، ہمارے پاس مال (زمین) اور مواثی ہیں۔ جو ہمارا ذریعہ معاشر ہیں۔ اگر اس کا اسلام نہ ہو جو بھرت نہ کرے تو ہم ان کو فروخت کر دیں۔ اور بھرت کریں۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ "جہاں کہیں رہو اللہ سے ڈرتے رہو (تفوی اختیار کرو) اگر تم صمد و جاز ان میں رہو جب بھی دہ ہرگز تمہارے اعمال میں سے کچھ کنم نہ کرے گا"۔

آپ نے ان لوگوں سے خالد بن سنان کو دریافت فرمایا، ان لوگوں نے کہا کہ ان کا کوئی پس ماندہ نہیں ہے، فرمایا ایسے نبی جن کو قوم نے ضائع کر دیا۔ اور اصحاب سے خالد بن سنان کا ذکر شروع کر دیا۔

#### (۵) وفد بنی فزارہ:

ابودجہ السعدی سے مروی ہے کہ جب ۹ھ میں رسول اللہ ﷺ غزوہ تبوک سے واپس ہوئے تو بنی فزارہ کے ائمہ آدمیوں کا ایک وفد بلے اونٹوں پر آیا جس میں خارجہ بن حصن، حرب بن قیس، بن حصن بھی تھے یہ (حریم قیس) ان سب میں چھوٹے تھے یہ لوگ اسلام کا اقرار کرتے ہوئے آئے۔

رسول اللہ ﷺ نے ان کے وطن کا حال دریافت فرمایا تو ایک شخص نے عرض کیا، رسول اللہ ہمارے وطن میں قحط سالی ہے مواثی ہلاک ہو گئے اطراف خلک ہو گئے اور ہمارے عیال بھوکے مر گئے لہذا اپنے پروردگار سے ہمارے لیے دعا فرمائے۔

رسول اللہ ﷺ نمبر پر تشریف لے گئے اور دعا فرمائی کہ اے اللہ اپنے شہر اور جانوروں کو سیراب کر دے اپنی رحمت کو پھیلادے اور مردہ شہر کو زندہ کر دے اے اللہ ہمیں ایسی بارش سے سیراب کر دے جو مدد کرنے والی مبارک نسیم، شبائی روز و سبع، فوری، غیر تاخیر کننده، خفیدہ وغیر مضر ہو۔ اے اللہ ہمیں باران رحمت سے سیراب کر دے نہ کہ باران عذاب سے یا منہدم اور غرق کرنے اور مٹانے والی بارش سے اے اللہ ہمیں بارش سے سیراب کر اور ہمارے دشمنوں کے مقابلے میں ہماری مدد کر۔

(اس دعا کے بعد) اتنی بارش ہوئی کہ لوگوں کو چھ روز تک آسان نظر نہ آیا۔ رسول اللہ ﷺ نمبر پر تشریف لے گئے اور دعا فرمائی کہ اے اللہ ہمارے اوپر سہ ہو ہمارے اطراف نیلوں پر زمین سے اٹھرے ہوئے پھر وہیں پر زادیوں پر اور جہاڑوں پر

ہو۔ اب مرد یئے سے اس طرح پھٹ گیا جس طرح کپڑا پھٹ جاتا ہے۔

#### (۶) وفدرہ:

عبد الرحمن بن ابراهیم المزني نے اپنے شیوخ سے روایت کی کہ وفدرہ "محمد رسول اللہ ﷺ" کی خدمت میں روح میں غزوہ تبوک سے والی کی وقت حاضر ہوا یہ تیرہ آدمی تھے جن کے رئیس حارث بن عوف تھے، ان لوگوں نے عرض کی، یا رسول اللہ ہم لوگ آپ ہی کی قوم و خاندان کے ہیں، ہم لوگ اُویں غالب کی قوم سے ہیں، رسول اللہ ﷺ نے تبسم فرمایا (رئیس وفد حارث بن عوف سے) فرمایا کہ تم نے اپنے متعلقین کو کہاں چھوڑا عرض کی والی ہم لوگ قحط زده ہیں، آپ اللہ سے ہمارے لیے دعا فرمائیے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اے اللہ ان لوگوں کو پارش سے سیراب کر بلال کو حکم دیا کہ وہ ان لوگوں کو انعام دیں۔ چنانچہ انہوں نے ان لوگوں کو دس دس اوپر چاندی دی اور حارث بن عوف کو زیادہ دی ان کو بارہ اوپر دی۔ لوگ اپنے وطن واپس گئے تو معلوم ہوا کہ جس وزر رسول اللہ ﷺ نے ان کے لیے دعا فرمائی اسی روز بارش ہوئی۔

#### (۷) وفدبی شلبیہ:

بی شلبیہ کے ایک شخص نے اپنے والد سے روایت کی کہ جب رسول اللہ ﷺ ہمیں ہمراہ سے تشریف لائے تو ہم چار آدمی آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کی کہ ہم اپنی قوم کے پیمانہ لوگوں کے قاصد ہیں، ہم اور وہ اسلام کا اقرار کرتے ہیں، آپ نے ہماری مہماں داری کا حکم دیا، ہم لوگ چند روز میتم رہے پھر آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے کہ رخصت ہوں۔ آپ نے بلال بن عوف سے فرمایا کہ ان کو کبھی اسی طرح انعام دو جس طرح تم وند کو دیتے ہو وہ چند نکلے چاندی کے لائے اور ہر شخص کو پانچ اوپر دیئے ہمارے پاس درم (روپیہ) نہ تھا اور تم اپنے وطن واپس آگئے۔

#### (۸) وفدمحارب:

ابودجزہ السعدی سے مروی ہے کہ مجتبی الوداع راحیہ میں وفد محارب آیا، وہ لوگ دس آدمی تھے جن میں سواء بن الحارث اور ان کے بیٹے خزیمہ بن سواء بھی تھے، یہ لوگ رملہ بنت الحارث کے مکان میں اتارے گئے، بلال صبح و شام کھانا ان لوگوں کے پاس لایا کرتے تھے۔

یہ لوگ اسلام لے آئے اور عرض کی کہ ہم لوگ اپنے پیس نامدہ لوگوں کے قائم مقام ہیں، اس زمانے میں ان لوگوں سے زیادہ رسول اللہ ﷺ پر کوئی درشت خوستہ نہ تھا اس وفد میں انہیں کی قوم کے ایک شخص تھے رسول اللہ ﷺ نے پہچان لیا تو انہوں نے عرض کی کہ تمام تعریفیں اسی اللہ کے لیے ہیں جس نے مجھے زندہ رکھا کہ میں نے آپ کی تقدیم کی رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ یہ قلوب اللہ کے ہاتھ میں ہیں۔

آپ نے خزیمہ بن سواء کے چہرے پر با تھوڑی پھیر اتوان کی پیٹھانی سفید و منور ہو گئی، آپ نے انہیں انعام دیا جس طرح وند کو دیا کرتے تھے یہ لوگ اپنے متعلقین کے پاس واپس گئے۔

(۹) وفد بنی سعد بن بکر:

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ بنی سعد بن بکر نے رجب ۵ھ میں خمام بن تغایبہ کو جو بہادر بہت بال اور لفون والے تھے بطور وفد رسول اللہ ﷺ کے پاس بھیجا، وہ آئے اور رسول اللہ ﷺ کے پاس شہر گئے، آپ سے سوال کیا اور سوال کرنے میں بہت حسینی کی۔

پوچھا آپ کو کس نے رسول بنایا، اور کم امور کا رسول بنایا؟ آپ سے شرائع اسلام بھی دریافت کیے رسول اللہ ﷺ نے انہیں ان تمام امور کا جواب دیا۔

وہ ایسے مسلمان ہو کر اپنی قوم کی جانب واپس گئے کہ بتون کو اکھار پھینکا لوگوں کو ان امور سے آگاہ کیا جس کا آپ نے حکم دیا تھا یا منع فرمایا تھا۔ اس روز شام نہ ہونے پائی کہ تمام عورت مرد مسلمان ہو گئے ان لوگوں نے مساجد تعمیر کیں اور نمازوں کی اذانیں کہیں۔

(۱۰) وفد بنی کلاب:

خارجه بن عبد اللہ بن کعب سے مروی ہے کہ بنی کلاب کے تیرہ آدمیوں کا ایک وفد ۶ھ میں رسول اللہ ﷺ کے پاس حاضر ہوا جن میں لبید بن ربیعہ و جبار بن سلمی بھی تھے، آپ نے ان لوگوں کو مبلغ بنت الحارث کے مکان میں اتارا۔ جبار و کعب بن مالک میں دوستی تھی، جب کعب کو ان لوگوں کا آنا معلوم ہوا تو انہوں نے ان لوگوں کو مرحبا کہا، جبار کو مدید دیا اور ان کی خاطر کی۔

یہ لوگ کعب کے ہمراہ نکلے اور رسول اللہ ﷺ کے پاس گئے، آپ کو اسلامی سلام کیا اور عرض کی کہ ضحاک بن سفیان ہمارے یہاں کتاب اللہ اور آپ کی وہ سنت لائے جس کا آپ نے انہیں حکم دیا تھا، انہوں نے نہیں اللہ کی طرف دعوت دی، ہم نے اللہ و رسول کے لیے قبول کر لیا انہوں نے ہمارے امراء سے زکوٰۃ و صیول کی اور ہمارے فقراء کو واپس کر دی۔

(۱۱) وفد بنی رواس بن کلاب:

ابی نقیح طارق بن علقہ الرؤاہی سے مروی ہے کہ ہم میں سے ایک شخص جن کا نام عمرو بن مالک بن قیس بن جبید بن رواس بن کلاب بن ربیع بن عامر بن صصعہ تھا نبی ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور اسلام لائے، وہ اپنی قوم کے پاس آئے، انہیں اسلام کی دعوت دی تو ان لوگوں نے کہا کہ ہم اس وقت تک اسلام نہ لائیں گے۔ جب تک بنی عقلیل بن کعب پر اسی طرح مصیبت نہ نازل کر لیں جس طرح انہوں نے ہم پر کی۔ وہ لوگ ان کے ارادے سے نکلے، ہمراہ عمرو بن مالک بھی تھے، ان لوگوں نے ان پر مصیبت نازل کی، اور مواثی کوہ کھاتے ہوئے نکلے تو بنی عقلیل کے ایک خوارنے جس کا نام ربیعہ بن المحتض بن عامر بن عقلیل تھا ان کو پالیا، وہ یہ شعر کہہ رہا تھا۔

اقسمت لا اطعن الا فارسا اذ الكماه ليسوا القوانسا

”میں نے قسم کھائی ہے کہ سوار کے کسی کو نیزہ نہ ماروں گا، جبکہ مسلح لوگ خود پہنیں گے۔“

ابو نقیح نے کہا کہ اے گروہ پیادہ آج کے دن قسم فتح گئے (کیونکہ تم پیادہ ہو اور یہ سوار کے قتل کی قسم کھاتا ہے۔ اس عقلیل نے

بنی عبد بن رواش کے ایک شخص کو جس کا نام محروس بن عبد اللہ بن عمرو بن عبد بن رواش تھا پیاس کے بازو میں نیزہ مار کر اسے بے کار کر دیا۔ محروس اپنے گھوڑے کی گرد ورنے سے پٹت گئے اور کہا کہ اے رواش والوں ربیعہ نے کہا کہ گھوڑوں کے رواش کو پکارتے ہو یا آدمیوں کے عمرو بن مالک ربیعہ کی طرف پٹت پڑے انہوں نے نیزہ مار کر اسے قتل کر دیا۔

ابی نفع نے کہا کہ ہم لوگ مواثی کو ہنگاتے ہوئے نکلے، بنی عقیل ہماری تلاش میں آگئے ہیاں تک کہ ہم لوگ تربہ پہنچ گئے وادی تربے ہمارے اور ان کے درمیان سلسلہ منقطع کر دیا، بنی عقیل ہماری طرف دیکھ رہے تھے اور کوئی چیز پاشہ سکتے تھے ہم لوگ چل دیئے۔

عمرو بن مالک نے کہا کہ میں جیلان تھا کہ ایک خون کر دیا حالانکہ میں اسلام لایا تھا اور نبی ﷺ سے بیعت کر لی تھی، اس نے اپنا ہاتھ گردن سے باندھ لیا اور نبی ﷺ کے ارادے سے نکلا، آپ کو یہ واقعہ معلوم ہوا تو فرمایا کہ اگر یہ (عمرو بن مالک) میرے پاس آئیں گے تو میں طوق اور ضرور باروں گا۔

میں نے اپنا ہاتھ گھول دیا، آپ کے پاس حاضر ہوا اور اسلام کیا، آپ نے میری طرف سے منہ پھیر لیا، میں داہتی طرف سے آیا تو دوبارہ منہ پھیر لیا، میں طرف سے آیا اور عرض کی، یا رسول اللہ پر رور دگا کہ راضی کیا جاتا ہے تو وہ راضی ہو جاتا ہے خدا آپ سے راضی ہو، آپ بھی مجھ سے راضی ہو جائیے فرمایا کہ میں تم سے راضی ہو گیا۔

(۱۲) وند بن عقیل بن کعب:

بنی عقیل کے ایک شخص نے اپنی قوم کے شیوخ سے روایت کی کہ ہم بنی عقیل میں سے ربع بن معادیہ بن عمرو بن عقیل و مطرف بن عبد اللہ بن الاعلیٰ بن عمرو بن ربیعہ بن عقیل و انس بن قیس بن المعقن بن عامر بن عقیل بطور وفد رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے، ان لوگوں نے بیعت کی اور اسلام لائے، اپنی قوم کے پسمندہ لوگوں کی طرف سے بھی بیعت کی۔ نبی ﷺ نے ان لوگوں کو (مقام) عقیق بنی عقیل عطا فرمایا، یہ ایک زمین تھی جس میں چشے اور بھجور کے باع تھے، اس کے متعلق ان لوگوں نے بیعت کی اور اسلام لائے، اپنی قوم کے پسمندہ لوگوں کی طرف سے بھی بیعت کی۔

نبی ﷺ نے ان لوگوں کو (مقام) عقیق بنی عقیل عطا فرمایا۔ یہ ایک زمین تھی جس میں چشے اور بھجور کے باع تھے، اس کے متعلق ان لوگوں کے لیے سرخ چڑے پر ایک فرمان تحریر فرمادیا جس کا مضمون یہ تھا۔

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ - یہ سند ہے جو محمد رسول اللہ ﷺ نے ربع و مطرف و انس کو عطا فرمائی ہے، آپ نے ان لوگوں کو اس وقت تک کے لیے عقیق عطا فرمایا ہے۔ جب تک یہ لوگ نماز کو قائم رکھیں، زکوٰۃ ادا کرتے رہیں اطاعت و فرمائیں برواری کرتے رہیں۔ آپ نے ان کو کسی مسلمان کا کوئی حق نہیں دیا۔ یہ فرمان مطرف کے قبضے میں تھا۔ لقطی بن عامر بن المعقن بن عامر بن عقیل جو روزین کے والد تھے بطور وفد آپ کی خدمت میں آئے، آپ نے انہیں ایک پانی (کامقام) جس کا نام ظیم تھا عطا فرمایا، انہوں نے آپ سے اپنی قوم کی طرف سے بیعت کی۔

آپ کی خدمت میں ابو حرب بن خوبید بن عامر بن عقیل آئے تو رسول اللہ ﷺ نے انہیں قرآن پڑھ کر سنایا ان کے

سما نے اسلام پیش کیا، انہوں نے عرض کی بے شک آپ اللہ سے ملے ہیں یا اس سے ملے ہیں جو اللہ سے ملا ہے بے شک آپ اُسی بات فرماتے ہیں جس کے برابر اچھی بات ہم نہیں جانتے، لیکن میں اس دین پر جس کی آپ مجھے دعوت دیتے ہیں اور اس دین پر جس پر میں (پہلے سے) ہوں اپنے یہ تیر گھماوں گا (یعنی قرصہ الون گا)۔ انہوں نے تیروں کو گھایا تو کفر کا تیران کے خلاف نکلا دوبارہ سہ بارہ بھی ان کے خلاف نکلا رسول اللہ ﷺ سے عرض کی کہ یہ تو اسی کو قول کرتا ہے جو آپ کی رائے ہے۔

وہ اپنے بھائی عقال بن خوید کے پاس گئے ان سے کہا کہ تمہاری خیر کم ہے کیا تمہیں محمد بن عبد اللہ (علیہم السلام) سے دلچسپی ہے جو دین اسلام کی دعوت دیتے ہیں، قرآن پڑھتے ہیں انہوں نے میرے اسلام لانے پر مجھے موضع عقیق عطا فرمادیا ہے۔ عقال نے جواب دیا کہ اللہ میں تمہیں اس سے زیادہ زمین دوں گا جتنی حمر (علیہم السلام) تمہیں دیتے ہیں وہ (ابو حرب) اپنے گھوڑے پر سوار ہوئے تیزہ لے کر اس عقیق کو گئے، اس کا حصہ اسفل مع اس چیز کے جو اس میں تھا لے لیا۔

عقل رسول اللہ ﷺ کے پاس حاضر ہوئے، آپ نے ان کے سامنے بھی اسلام پیش کیا اور فرمایا کہ کیا تم گواہی دیتے ہو کہ محمد (علیہم السلام) اللہ کے رسول ہیں، وہ کہنے لگے کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ ہمیرہ بن العفاضہ موضع بیان کے دلوں پہاڑیوں کیڑا ای کے دن بہت اچھے سوار تھے، آپ نے پھر فرمایا کہ کیا تم گواہی دیتے ہو کہ محمد (علیہم السلام) اللہ کے رسول ہیں۔ انہوں نے کہا کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ خالص (دودھ یا شراب) جھاگ اور پھین کے نیچے ہوتی ہے۔ آپ نے سہ بارہ ان سے فرمایا کہ کیا تم گواہی دیتے ہو انہوں نے شہادت دی اور اسلام لے آئے۔

#### (۱۲) وَنَدْ جَدْرَه:

بنی عقیل کے ایک شخص سے مروی ہے کہ الرقاد بن عمرو بن زبیع بن جعدہ بن احباب بطور وقدر رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے، رسول اللہ ﷺ نے (مقام) فلج میں انہیں ایک جائیداد عطا فرمائی اور ایک فرمان تحریر فرمادیا جو ان لوگوں کے پاس ہے۔

#### (۱۳) وَفَدْ بْنِ قَشِيرَ:

علی بن محمد القرشی سے مروی ہے کہ بنی قشیر کا ایک وفد رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا جن میں ثور بن عروہ بن عبد اللہ بن سلہ بن قشیر بھی تھے، یہ اسلام لائے تو رسول اللہ ﷺ نے ان کو ایک قطعہ زمین کا عطا فرمایا اور ایک فرمان تحریر فرمادیا، اس وفد میں حیدہ بن معاویہ بن قشیر بھی تھے۔

یہ واقعہ جب الوداع سے پہلے اور غزوہ تمن کے بعد ہوا، اس وفد میں قرہ بن ہمیرہ بن سلہ الخیر بن قشیر بھی تھے۔ اسلام لائے تو رسول اللہ ﷺ نے انہیں (بھی کچھ) عطا فرمایا، ایک چادر اور ٹھانی اور حکم دیا کہ وہ اپنی قوم کے محصل زکۃ بن جائیں۔ قرہ جب واپس ہوئے تو انہوں نے یہ اشعار کہے۔

جَاهَا رَسُولُ اللَّهِ اذْ نَزَلتْ بِهِ وَمَكَثَهَا مِنْ نَاثِلٍ غَيْرِ مَنْفَدٍ

”وَقَدْ جَبَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ كِيْ جَنَابَ مِنْ حَاضِرٍ هُوَ تَوَآَپَ نَزَلَ يَهْ عَنَاتِتْ كِيْ وَنَدْ كَوَاهَا فَيْضَ بَخْشَا جَوْكَبْحِيْ خَتَمَ هُونَ وَالاَنْهِيْنَ۔“

فَاضَحَتْ بِرُوضَ الْخَضْرُوْهِ حِيلَةَ وَقَدْ اَنْجَحَتْ حَاجَاتَهَا مِنْ مُحَمَّدَ

وفد کی جماعت جو بہت گرم روحی سر بر زمزما ریں تھر گئی رسول اللہ ﷺ کے لطف و کرم سے اس کی حاجتیں پوری ہو گئیں۔

علیها فتنی لا یردد النم رحله نزوک لامر العاجز المتردد

اس جماعت کا سرگرد وہ جوان ہے کہ اس کے کجاوے کے ساتھ عیب کا گزرنیں جو لوگ عاجز و مذنب ہیں ان کے معاملات کو وہی درست کرتا ہے۔

### (۱۵) وفد بنی الہباء:

جعہ بن عبد اللہ بن عامر الہباء کی نسبتی جو بنی عامر بن صحہ میں سے تھے اپنے والد سے روایت کی ۹۷ میں بنی الہباء کے تین آدمیوں کا ایک وفد رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا جن میں معاویہ بن ثور بن عبادہ بن الہباء تھے جو اس زمانے میں سورہ کے تھے ان کے ہمراہ ان کے ایک بیٹے بھی تھے جن کا نام بشرخا اور فتح بن عبد اللہ بن جندھ بن الہباء تھے ان لوگوں کے ہمراہ عبد عمر و الہباء بھی تھے جو ہمہ تھے۔

رسول اللہ ﷺ نے ان لوگوں کو تھرانے اور مہمان رکھنے کا حکم دیا ان کو اتعابات عطا فرمائے اور یہ لوگ اپنی قوم میں واپس گئے معاویہ نے نبی ﷺ سے عرض کیا کہ میں آپؐ کے مس (چھونے) سے برکت حاصل کرنا چاہتا ہوں میں بوڑھا ہو گیا ہوں اور میرا یہ لڑکا میرے ساتھ نیکی کرتا ہے۔ لہذا اس کے چہرے پر (دست مبارک سے) مسح فرماد تھے، چنانچہ رسول اللہ ﷺ نے بشر بن معاویہ کے چہرے پر دست مبارک پھیر دیا اُنہیں سفید رنگ کی بھیڑیں عطا فرمائیں اور برکت کی دعا دی۔ جعہ راوی نے کہا کہ اکثر بنی الہباء پر قحط سالی کی مصیبت آئی مگر ان لوگوں پر نہیں آئی۔ محمد بن بشر بن معاویہ بن ثور بن عبادہ بن الہباء نے اشعار ذیل کہے ہیں۔

وابی اللذی منح الرسول برأسه و دعالة بالخير والبرکات

”میرے باپ وہ ہیں جن کے سر پر رسول اللہ ﷺ نے دست مبارک پھیرا ہے اور ان کے لیے خیر و برکت کی دعا فرمائی ہے۔

اعطاه احمد اذ اتاه اغداً عفرا نو اجل ليس بالنجبات

میرے والد کو جب وہ احمد ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے تو آپؐ نے چند سفید اچھی نسل والی بھیڑیں عطا فرمائیں جو کم دودھ والی نہ تھیں۔

يملأن وفدى الحى كل غشية ويعود ذات الملاء بالغدوات

جو ہر شب کو قیلے کے وفد کو (دودھ سے) بھر دیتی تھیں اور یہ بھرنا پھر صبح کو دوبارہ بھی ہوتا تھا۔

بورکن من مسح وبورك مانحا وعليه مني حاحتیت صلاتی

جو عطا کی وجہ سے با برکت تھیں۔ اور عطا کرنے والے بھی با برکت تھے اور جب تک میں زندہ رہوں میری طرف سے آپؐ پر میر اور وہ پہنچتا رہے۔

ہشام بن محمد بن السائب الکھنی سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فتح کے لیے ایک فرمان تحریر فرمایا، کہ ”محمد نبی (صلی اللہ علیہ وسلم) کی جانب سے فتح اور ان کے تابعین کے لیے جو اسلام لائے نماز قائم کرنے زکوٰۃ اللہ و رسول کی اطاعت کرئے مال غیمت میں سے اللہ کا خس دے“ نبی ﷺ اور ان کے اصحاب کی مدد کرئے اپنے اسلام پر گواہی دے اور مشرکین کو چھوڑ دے تو وہ اللہ عز و جل و محمد ﷺ کے امان میں ہے۔

ہشام نے کہا کہ رسول ﷺ نے عبد عمر والا صم کا نام عبد الرحمن رکھا، ان کے لیے اس پانی (یعنی کنوں کی معافی) کے لیے جس کا نام ذی القصہ تحریر فرمادیا، عبد الرحمن اصحاب صفحہ میں سے تھے۔

#### (۱۶) وفد وائلہ بن الاسقع المیشی:

ابوقلاب وغیرہ سے مردی ہے کہ وائلہ بن الاسقع المیشی رسول اللہ ﷺ کے پاس بطور وفاداً یا ایسے وقت مدینے آئے جب رسول اللہ ﷺ تبوک کی تیاری فرمائے تھے۔ چنانچہ انہوں نے آپؐ کے ہمراہ صحیح کی نماز پڑھی۔

آپؐ نے فرمایا کہ تم کون ہو، تمہیں کیا چیز لائی ہے اور تمہاری حاجت کیا ہے؟ انہوں نے آپؐ کو اپنا سب بتایا اور کہا کہ میں اس لیے آپؐ کی خدمت میں حاضر ہوا ہوں کہ اللہ اور رسول پر ایمان لاول الہدا میں جو پرند کروں سب پر مجھ سے بیعت لے لیجئے، آپؐ نے ان سے بیعت لے لی۔

وہ اپنے اعزہ میں واپس گئے، انہیں خبر دی تو ان کے والد نے کہا کہ بخدا میں تم سے کبھی کوئی بات نہ کروں گا، میں نے گفتگو سنی تو وہ اسلام لے آئیں اور ان کا سامان سفر درست کر دیا، وہ رسول اللہ ﷺ کے پاس جانے کو روانہ ہوئے کہ معلوم ہوا آپؐ تبوک جا پہنچ۔

انہوں نے کہا کہ ہے کوئی جو مجھے باڑی باری سوار کرے اور میرا مال غیمت کا حصہ اسی کا ہو؟ کعب بن جعفرؓ نے سوار کر لیا یہاں تک کہ انہیں رسول اللہ ﷺ سے ملا دیا وہ رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ تبوک حاضر ہوئے۔

رسول اللہ ﷺ نے انہیں خالد بن ولیدؓ کے ہمراہ اکیر کی جانب بیتح دیا، مال غیمت حاصل ہوا تو اپنا حصہ کعب بن جعفر کے پاس لائے، لیکن انہوں نے اس کے قبول کرنے سے انکار کیا اور انہیں کے لیے جائز کر دیا، یہ کہہ کر کہ میں نے تم حضن اللہ کے لیے تمہیں سواری دی تھی۔

#### (۱۷) وفد بنی عبد بن عدی:

اہل علم نے کہا کہ وفد بنی عبد بن عدی رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا جو مشتمل بر حارث بن اہبہ، عمیر بن الآخرم، حبیب بن ملہ ربعہ، بن ملہ مختار اہل مقدام کے ہمراہ قوم کی ایک جماعت بھی تھی۔

ان لوگوں نے عرض کیا کہ یا محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) ہم لوگ ماں کو حرم و اہل حرم ہیں۔ جو لوگ اس میں ہیں ان سب سے زیادہ طاقتور ہیں، ہم آپؐ سے جنگ کرنا نہیں چاہتے، اگر آپؐ غیر قریش سے جنگ کریں گے تو ہم بھی آپؐ کے خاندان سے محبت کرتے ہیں، اگر غلطی سے ہم میں سے کسی کا آپؐ سے خون ہو جائے تو اس کا خون بہا آپؐ کے ذمے ہو گا اور اگر غلطی سے آپؐ کے اصحاب

میں سے کسی کا ہم سے خون ہو جائے تو اس کا خون بھاہمارے ڈے ہو گا۔ آپ نے فرمایا کہ ہاں۔ پھر وہ لوگ اسلام لے آئے۔

#### (۱۸) وقد اشیع:

اہل علم نے کہا کہ قبلیۃ الشیع کے لوگ غزوہ خندق والے سال رسول اللہ ﷺ کے پاس حاضر ہوئے، وہ سوادی تھے جن کے ریس مسعود بن زنجیلہ تھے یہ لوگ (محل) شعب سلع میں اترے رسول اللہ ﷺ ان کے پاس تعریف لے گئے، آپ نے ان کے لیے کھجوروں کا حکم دیا۔

ان لوگوں نے عرض کیا۔ یا محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) ہم اپنی قوم میں سے کسی کوئی جانتے جس کا مکان ہم سے زیادہ آپ کے قریب ہو اور جس کی تعداد ہم سے زیادہ قلیل ہو، ہم لوگ آپ کی اور آپ کی قوم کی ہنگ سے نگ آگئے ہیں، لہذا آپ کے پاس حاضر ہوئے ہیں کہ صلح کریں، آپ نے ان سے صلح کر لی۔ کہا جاتا ہے کہ اشیع رسول اللہ ﷺ کے بی قریظہ سے فارغ ہونے کے بعد آئے وہ سات سوادی تھے، آپ نے ان سے صلح کر لی۔ اس کے بعد وہ اسلام لے آئے۔

#### (۱۹) وقد بالہ:

اہل علم نے کہا کہ فتح مکہ کے بعد رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں مطری بن الکا، بن الباہلی اپنی قوم کے قاصد بن کراہی اور اسلام لائے اپنی قوم کے لیے امن حاصل کیا، رسول اللہ ﷺ نے ان کے لیے ایک فرمان تحریر فرمادیا جس میں صدقات کے فرائض تھے۔

اس کے بعد نہشل بن مالک الولی جو قبلہ بالہ سے تھے اپنی قوم کے قاصد بن کر رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور اسلام لائے، رسول اللہ ﷺ نے ان کے اور ان کی قوم کے مسلمین کے لیے ایک فرمان تحریر فرمادیا جس میں شرائع اسلام تھیں۔

اسے عثمان بن عفان بن عوف نے لکھا تھا۔

#### (۲۰) وفری بی سلیم بن منصور:

اہل علم نے کہا کہ بی سلیم کے ایک شخص جس کا نام قیس بن نسیہ تھا رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے، آپ کا کلام سا چند باتیں دریافت کیں آپ نے انہیں جواب دیا اور انہوں نے ان سب کو حفظ کر لیا۔

رسول اللہ ﷺ نے انہیں اسلام کی دعوت دی تو وہ اسلام لے آئے، اپنی قوم بی سلیم کی جانب واپس گئے اور کہا کہ میں نے روم کا ترجمہ (سیرت) فارس کا غیر مفہوم کلام عرب کے اشعار کا ہن کی پیشیں گوئی اور قبیلہ حیر کے مقرر کی تقریر سنی گرے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کا کلام ان میں سے کسی کے بھی مشابہ نہیں۔ لہذا تم لوگ میری پیروی کرو اور آنحضرت سے اپنا حصہ لے لو۔

جب فتح مکہ کا سال ہوا تو بی سلیم رسول اللہ ﷺ کی جانب روان ہوئے آپ سے قدید میں ملے، یہ سات سوادی تھے یہ

بھی کہا جاتا ہے کہ ایک ہزار تھے، جن میں عباس بن مرداں، انس بن عباس بن رغل، راشد بن عبد رب بھی تھے، یہ سب لوگ اسلام لائے۔ اور عرض کی آپ ہم لوگوں کو اپنے مقدمہ الحجش میں کر دیتے ہیں، ہمارا جھنڈ اسرخ رکھئے اور ہمارا شعار "مقدم" مقرر فرمائیے۔ آپ نے ان کے ساتھ بھی کیا۔

وہ لوگ آپ کے ساتھ فتح مکہ و حنین و طائف میں حاضر ہوئے آپ نے راشد بن عبد رب کو (مقام) رہاظ عطا فرمایا، اس میں ایک چشمہ تھا، جس کا نام صین الرسول تھا۔

راشد بن سلیم کے بت کے مجاور تھے ایک روز دلومزیوں کو اس پر پیشتاب کرتے دیکھ کر یہ شعر کہا۔  
اوہ بیول الشعلان برائے لقد ذل من بالٰت عليه الشعال

"کیا وہ رب ہو سکتا ہے جس کے سر پر دلومزیاں متوقی ہیں۔ بے شک وہ ذلیل ہے جس پر دلومزیاں متوقیں"۔

انہوں نے اس پر جملہ کیا اور اسے پازدہ پارہ کر دیا، نبی ﷺ کے پاس حاضر ہوئے تو آپ نے نام پوچھا، انہوں نے کہا کہ عادی بن عبد العزیز فرمایا کہ تم راشد بن عبد رب ہو (عادی کے معنی گمراہ اور راشد کے معنی ہدایت یافہ ہیں)۔

وہ اسلام لائے، ان کا اسلام خالص تھا، فتح مکہ میں نبی ﷺ کے ہمراہ حاضر ہوئے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ عرب کے دیہات میں سب سے بہتر خبر ہے، اور نبی سلیم میں سب سے بہتر راشد ہیں، آپ نے انہیں اپنی قوم کا علم بردار بنا لیا۔ نبی سلیم کے ایک شخص سے مروی ہے کہ ہم میں سے ایک شخص جن کا نام قدر بن عمار تھا بطور وفد نبی ﷺ کی خدمت میں مدینہ حاضر ہوئے اسلام لائے اور عہد کیا کہ اپنی قوم کے ایک ہزار شہواروں کو آپ کی خدمت میں لا سیں گے اور یہ شعر پڑھنے لگ۔

شدت یمنی اذ الیت محمدًا بخیر بد شدت بحجرة فزر

"میں رسول اللہ ﷺ کی جناب میں حاضر ہوا تو اپنے دانے ہاتھ کو ایک بہترین ہاتھ سے داہستہ کر لیا۔

وذاك امرُو فاستمد نصف ديه واعطيه الف امرى غير اعسر

وہ ایسے ہیں کہ میں نے تقیم کر کے اپنا آدھا دین ان کو دے دیا۔ اور ایسے شخص کی البتہ وحیت ان کو پیش کی جو تنگ دست نہیں ہے"۔

قوم کے پاس آئے، اس واقعے کی خبر کی تو ان کے ہمراہ نوساؤ دی روانہ ہوئے۔ سواؤ دی قبلے میں چھوڑ دیئے، نبی ﷺ کے پاس ان لوگوں کو لے چلے، انہیں موت آگئی۔

القوم کے تین آدمیوں کو وصیت کی۔ ایک عباس بن مرداں کو اور انہیں تین سو پر امیر بنایا، دوسراے جبار بن الحکم کو اور بیہی قرار الشریدی تھے، ان کو بھی تین سو پر امیر بنایا، تیسراے اخشن بن یزید کو ان کو بھی تین سو پر امیر بنایا۔

ان لوگوں سے کہا کہ آنحضرت ﷺ کے پاس جاؤ، تاکہ وہ عہد پورا ہو جو میری گردن پر ہے پھر ان کی وفات ہو گئی۔

یہ لوگ روانہ ہوئے، نبی ﷺ کے پاس آئے تو آپ نے فرمایا کہ وہ خوبصورت بہت بولنے والا سچا موسیٰ کہاں ہے۔ ان لوگوں نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ ﷺ نہیں اللہ نے دعوت ری تو ان کو انہوں نے قبول کر لیا۔

ان لوگوں نے آپ کو واقعہ بتایا، آپ نے فرمایا کہ وہ ہزار کے بیکہ کہاں ہیں جن کا انہوں نے مجھ سے عہد کیا تھا، لوگوں نے عرض کی کہ اس جنگ کے خوف سے جو ہمارے اور بھائی کتابت کے درمیان ہے سوآدمیوں کو قبیلے میں چھوڑ دیا ہے۔ آپ نے فرمایا کہ ان کو بھی بلا بھجو کیونکہ اس سال تمہیں کوئی ناگوار حادث پیش نہیں آئے گا۔

ان لوگوں نے انہیں بھی بلا بھجا، جو (مقام) بدہ میں آپ کے پاس آ گئے یہ وہی سوآدمی تھے جن پر مقعن بن مالک بن امية بن عبد الغریب بن عمل بن کعب بن الحارث بن یہش بن سلیم امیر تھے۔

جب ان لوگوں نے لشکر کا شورنا تو عرض کیا کہ یا رسول اللہ ﷺ ہم لوگ حاضر کر دیے گئے، آپ نے فرمایا کہ نہیں بلکہ تمہارے نقش کے لیے نہ کہ تمہارے ضرر کے لیے یہ (قبیلہ) سلیم بن مصوّر ہے جو آیا ہے یہ لوگ رسول اللہ ﷺ کے ساتھ فتح کم وحشیں میں حاضر ہوئے۔ مقعن ہی کے لیے امیر لشکر عباس بن مرداس نے یہ شعر کہا ہے:

القائد المائة التي وفي بها تسعة المئين فتم الف اقرع

”ان سوآدمیوں کے امیر لشکر جن سے انہوں نے نوش کو پورا کر دیا اور وہ کمل سخت و ہمارہ ہزار ہو گئے“،  
(۲۱) وفد بن ہلال بن عامر

اہل علم نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں بنی ہلال کی ایک جماعت حاضر ہوئی جن میں عبد عوف بن اصرم بن عمرو بن شعیبہ بن الہزم بھی تھے جو قبیلہ رویہ سے تھے، آپ نے نام دریافت فرمایا تو انہوں نے بتایا۔ آپ نے فرمایا کہ تم عبد اللہ ہو ان کی اولاد میں سے ایک شخص نے یہ شعر کہا ہے۔

جدى الذى اختارت هوازن كلها      الى النبي عبد عوف وافدا

”وہ میرے ہی دادا ہیں جن کو تمام قبیلہ هوازن نے نبی ﷺ کی خدمت میں بطور بھجو کے لیے منتخب کیا گی۔“

ان میں سے قبیصہ بن الحارق نے عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ میں نے (ادائے قرض میں) اپنی قوم کی صفات کی ہے لہذا اس میں میری مدد فرمادیجھے۔ فرمایا: جب صدقات آئیں گے تو اس میں سے تمہیں دیا جائے گا۔

اشیاع بنی عامر سے مروی ہے کہ زیاد بن عبد اللہ بن مالک بن سعید بن الہزم بن رویہ بن عبد اللہ بن ہلال بن عامر بطور وفد بنی ﷺ کے پاس حاضر ہوئے جب وہ مدینہ شریفہ میں داخل ہوئے تو میونہ بنت الحارث بنی عزیز و محبہ بنی ﷺ کے مکان پر چلے گئے جو زیاد کی خالہ تھیں جن کی والدہ غرہ بنت الحارث تھیں اور وہ اس زمانے میں جوان تھے۔

اسی حالت میں کوہ میمونہ بنی عزیزا کے پاس تھے نبی ﷺ تشریف لائے۔ رسول اللہ ﷺ نا راض ہو کر واپس تشریف لے گئے میمونہ بنی عزیزا نے عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ یہ تو میرے بھائی ہیں رسول اللہ ﷺ ان کے پاس تشریف لے آئے آپ مسجد کو تشریف لے گئے۔ ہمارا زیاد بھی تھے نماز ظہر پڑھی، زیاد کو نزدیک کیا اور ان کے لیے دعا فرمائی، اپنا ہاتھ ان کے سر پر رکھا پھر ان کی ناک کے کنارے تک اتا رہا۔

بنی ہلال کہا کرتے تھے کہ ہم لوگ برادر زیاد کے چہرے پر برکت مشاہدہ کرتے تھے، ایک شاعر نے علی بن زیاد کے

لی کہا ہے ۔

یا ابن الذى مسح النبي برأ سه و دعا له بالخير عند المسجد  
”اے ان شخص کے بیٹے جس کے سر پر نبی ﷺ نے ہاتھ پھیرا اور مسجد میں اس کے لیے دعائے خیر مانی۔

اعنی زیاد الا ارید سواه من غائر ارمthem او منجد  
میری سزاد زیاد سے ہے ان کے علاوہ اور کوئی مراد نہیں۔ چاہے وہ غور کا ہو یا تباہہ کا یا جد کا۔

مازال ذاك النور في عينيه حتى تبتو بيته في الملحد  
یوران کے بشرے میں پھکتا رہا۔ یہاں تک کہ خانہ شین ہو کے آخر قبر میں چلے گئے۔

### (۲۲) وفد عامر بن طفیل:

اہل علم نے کہا ہے کہ عامر بن اطفیل بن مالک بن جعفر بن کلاب و اربد بن ربیعہ بن مالک بن جعفر رسول اللہ ﷺ کے پاس حاضر ہوئے اور کہا کہ اگر میں اسلام لاوں تو میرے کیا حقوق ہوں گے آپ نے فرمایا کہ تمہارے وہی حقوق ہوں گے جو مسلمانوں کے ہیں اور تم پر وہی امور لازم ہوں گے جو مسلمانوں پر لازم ہیں۔

انہوں نے کہا کہ کیا آپ اپنے بعد خلافت میرے لیے کرتے ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ خلافت تمہارے لیے ہو گی نہ تمہاری قوم کے لیے عرض کی اچھا تو کیا آپ یہ کرتے ہیں کہ دیہات میرے لیے ہوں اور شہر آپ کے لیے۔ آپ نے فرمایا نہیں لیکن میں گھوڑوں کی بائیں تمہارے لیے کردوں گا کیونکہ تم شہ سوار ہو اس نے کہا کہ کیا مجھے یہ طلاقت نہیں ہے کہ میں بیادہ و سوار لشکر سے آپ پر عاقبت ٹک کردوں۔ پھر یہ دونوں واپس گئے۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اے اللہ ان دونوں سے مجھے کافایت کرائے اللہ بنی عامر کو ہدایت کر۔ اور اے اللہ اسلام کو عامر بن اطفیل سے بے نیاز کر۔

الله تعالیٰ نے عامر کی گرون پر ایک بیماری مسلط کر دی جس سے اس کی زبان اس کے حق میں بکری کے ٹھنڈی کی طرح سوچ گر لئک پڑی وہ بنی سلوول کی ایک حورت کے گھر کی طرف متوجہ ہوا اور کہا کہ یہ گھینٹاں کیل کے کوہاں کی طرح کا ہے اور سلوولی کے گھر میں موت ہے اربد پر اللہ نے ایک بجلی بھیجی جس نے اسے قتل کر دیا، اس پر لبید بن ربیعہ روئے۔

اس وفد میں مطرف کے والد عبد اللہ بن الشیر بھی تھے انہوں نے عرض کیا یا رسول اللہ آپ تمہارے سردار ہیں اور ہم پر مہربان و کرم فرمائیں آپ نے فرمایا کہ سردار تو اللہ ہی ہے۔ شیطان تم کو بہکاند دے۔

### (۲۳) وفد عالمہ بن علائی:

اہل علم نے کہا عالمہ بن علائی بن عوف بن الاحمیش بن جعفر بن کلاب، ہوذہ بن خالد بن ربیعہ اور ان کے بیٹے رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے۔ عمر بن الخطاب رسول اللہ ﷺ کے پہلو میں بیٹھے ہوئے تھے رسول اللہ ﷺ نے ان سے فرمایا کہ عالمہ کے لیے جگد کر دو انہوں نے عالمہ کے لیے جگد کر دی اور وہ آنحضرت ﷺ کے پہلو میں بیٹھ گئے۔

رسول اللہ ﷺ نے شرائع اسلام بیان فرمائے، قرآن پڑھ کر سنایا تو انہوں نے عرض کیا کہ یا محمد ﷺ بے شک آپ کارب کریم ہے اور میں آپ پر بیان لاتا ہوں، میں عکر مد بن خصہ برادر قیس کی طرف سے بھی بیعت کرتا ہوں۔

بوزہ اذان کے بیٹھے اور سمجھنے بھی اسلام لائے اور بوزہ نے بھی عکر مد کی طرف سے بیعت کی۔  
(۲۴) وفدي عامر بن صعصعه:

عون بن ابی جحیفہ السوانی نے اپنے والد سے روایت کی کہ وفدي عامر آیا، ان لوگوں کے ساتھ بھی ﷺ کی خدمت میں ایک عریضہ بھی تھا۔ ہم لوگوں نے آنحضرت ﷺ کو (مقام) انج میں ایک سرخ خیمے میں پایا۔

آپ کو سلام کیا تو پوچھا کہ تم لوگ کون ہو؟ ہم نے عرض کی کہ بھی عامر بن صعصعہ، آپ نے فرمایا کہ تمہیں مر جا (التم منی وانا منکم) تم میرے اور میں تمہارا ہوں، نماز کا وقت آگیا تو بلاں اٹھے۔ اذان کی بھی اور اذان میں گھومنے لگے (تاکہ سب طرف آواز جائے)۔

رسول اللہ ﷺ کے پاس وہ ایک برتری الائے جس میں پانی تھا، آپ نے وضو کیا زائد پانی بھی کیا، ہم لوگ آپ کے وضو سے بچے ہوئے پانی سے وضو کرنے کی کوشش کرنے لگے بلائے اقامت کیی رسول اللہ ﷺ نے ہمیں دور کعت نماز پڑھائی، عمر کا وقت آگیا تو بلاں اٹھے اور اذان کی، اذان میں گھومنے لگے رسول اللہ ﷺ نے ہمیں دور کعت نماز پڑھائی۔

(۲۵) وفدي بنت عثیف:

عبداللہ بن ابی سیکی الاسلامی سے مروی ہے کہ عروہ بن مسعود، غیلان بن سلمہ طائف کے محاصرے میں موجود نہ تھے، یہ دونوں جوش میں سگ اندازی، قلچے کی نقب زنی، گوچھن وغیرہ آلات حرب کی صنعت یکھر رہے تھے۔

یہ دونوں اس وقت آئے جب رسول اللہ ﷺ طائف سے واپس ہو چکے تھے، ان لوگوں نے آلات سگ اندازی، نقب زنی وغیرہ (گوچھن) نصب کیے اور جنگ کے لیے تیار ہو گئے۔

عروہ بن مسعود کا قبول اسلام:

اللہ نے عروہ کے قلب میں اسلام ڈال دیا، انہیں اس حالت سے بدل دیا جس پر وہ بخوبہ نکل کر رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے اور اسلام لائے۔

رسول اللہ ﷺ سے اپنی قوم کے پاس جانے کی اجازت چاہی کہ انہیں بھی اسلام کی دعوت دیں۔ آپ نے فرمایا کہ وہ لوگ تم سے جنگ کریں گے۔ عروہ نے کہا کہ میں ان کے نزدیک ان کے اکلوتے بیٹوں سے زیادہ محظوظ ہوں، پھر عروہ نے دوبارہ اور سہ بارہ آپ سے اجازت چاہی تو آپ نے فرمایا کہ اگر تم چاہو تو جاؤ۔

وہ نکلے اور بیانج دن طائف کی طرف چلے پھر عشاء کے وقت آئے اور اپنے مکان میں گئے ان کی قوم آئی اور شرک کا سلام کیا، عروہ نے کہا کہ تمہیں اہل جنت کا سلام اختیار کرنا چاہیے جو "السلام" ہے، ان لوگوں کو اسلام کی دعوت دی۔ تو وہ لوگ نکل کر ان کے متعلق مشورہ کرنے لگے۔

### حضرت عروہ بن خنجر کی شہادت:

صحیح ہوئی تو عروہ بن خنجر اپنی کھڑکی (کے بالا گانے) پر آئے اور اذان کی، ثقیف ہر طرف سے نکل پڑے، بنی مالک کے ایک شخص نے جس کا نام اوس بن عوف تھا عروہ کو تیر مارا جوان کی رُگ بفت اندام پر (جو کلائی میں ہوتی ہے اور اسی میں فصلہ کھولی جاتی ہے) لگا، ان کا خون بند نہ ہوا۔

غیلان بن سلمہ و کنانہ بن عبدیا میل و حکم بن عروہ بن وہب اور حلفاء کے معززین انکھ کھڑے ہوئے انہوں نے تھیار پہن لیے اور سب کے سب (انقام کے لیے) جمع ہو گئے۔

عروہ بن خنجر نے یہ کیفیت دیکھی تو انہوں نے کہا کہ میں نے اپنا خون، خون کرنے والے کو معاف کر دیا تاکہ اس کے ذریعے سے میں تمہارے درمیان صلح کر دوں، یہ تو ایک بزرگی ہے جس کے سب سے اللہ نے میرا اکرام کیا، اور شہادت ہے جس کو اللہ نے میرے پاس بھیج دیا مجھے ان شہداء کے ساتھ وہ فن کرنا جو رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ شہید ہوئے۔

ان کی وفات ہو گئی تو لوگوں نے ان کو ایسیں شہداء کے ساتھ دفن کر دیا۔ رسول اللہ ﷺ کو علوم و اتو آپؐ نے فرمایا کہ ان کی مثال صاحب میمِن کی ہے جنہوں نے اپنی قوم کو اللہ کی طرف بلایا تو ان لوگوں نے انہیں قتل کر دیا۔

### اہل طائف کا قبول اسلام:

ابوالخیل بن عروہ و قارب بن الاسود بن مسعود نبی ﷺ سے جاتے اور اسلام لے آئے رسول اللہ ﷺ نے ماں بن عوف کو پوچھا تو ان دونوں نے جواب دیا کہ ہم نے انہیں طائف میں چھوڑا ہے۔

آپ نے فرمایا کہ تم لوگ انہیں خبر دو کہ وہ مسلمان ہو کر میرے پاس آئیں تو میں ان کے اعزہ و مال انہیں واپس کر دوں گا اور مزید سوات دوں گا وہ رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے تو آپؐ نے انہیں یہ سب عطا فرمایا انہوں نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ ﷺ ثقیف کے لیے تو میں کافی ہوں، میں ان کے مویشی لوٹا رہوں گا تو قتکہ وہ مسلمان ہو کر آپؐ کی خدمت میں حاضر نہ ہوں۔

رسول اللہ ﷺ نے انہیں ان کی قوم کے مسلمین اور قبل پر عامل بنا دیا، وہ ثقیف کے موais شکوئے اور لوگوں سے جگ کرتے رہے جب ثقیف نے یہ حالت دیکھی تو وہ لوگ عبدیا میل کے پاس گئے اور باہم یہ مشورہ کیا کہ اپنی قوم کے چند آدمی بطور وفد رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں روانہ کریں۔

عبدیا میل اور ان کے دو بیٹے کنانہ و ربیع اور عاصیل بن غیلان بن سلمہ اور حکم بن عروہ بن وہب بن مقبب و عثمان بن ابی العاص و اوس بن عوف و نبیر بن خرشہ بن ربیع لگئے اور ستر آدمیوں کے ہمراہ روانہ ہوئے یہ جھاؤ دی ان کے رئیس ہوئے۔

بعض اہل علم نے کہا یہ سب انہیں آدمی تھے، یہی زیادہ ٹھیک ہے۔

مغیرہ بن شعبہ بن خنجر نے کہا کہ میں مسلمانوں کے ہمراہ ذی حرس میں تھا کہ اتفاق سے عثمان بن ابی العاص مجھ سے مل کر حالات دریافت کرنے لگے۔ جب میں نے (ثقیف نے) ان لوگوں کو دیکھا تو بہت تیزی سے نکلا کہ رسول اللہ ﷺ کو ان لوگوں کی آمد کی بشارت دوں۔

میں ابو بکر صدیق رض سے ملا اور انہیں ان لوگوں کی آمد کی خبر دی، انہوں نے کہا کہ میں تمہیں قسم دیتا ہوں کہ تم مجھ سے پہلے ان لوگوں کی آمد کی خبر رسول اللہ ﷺ کو نہ دیتا وہ گئے اور رسول اللہ ﷺ کو خبر دی رسول اللہ ﷺ ان لوگوں کی آمد سے مسروڑ ہوئے۔

ان میں جو لوگ علیف تھے میرہ بن شعبہ رض کے پاس اترے میرہ نے ان لوگوں کا اکرام کیا جو لوگ بنی مالک میں سے تھے نبی ﷺ نے ان کے لیے مجدد میں خیر نصب فرمایا۔

رسول اللہ ﷺ ہر شب کو بعد عشاء ان لوگوں کے پاس تشریف لاتے تھے اور ان کے پاس کھڑے رہتے تھے یہاں تک کہ آپ کھی ایک قدم پر کھڑے ہوتے تھے اور کبھی دوسرے قدم پر آپ قریش کی شکایت کرتے تھے اور اس جنگ کا ذکر فرماتے تھے جو آپ کے اور قریش کے درمیان ہوئی۔

نبی ﷺ نے ایک فیصلے پر ثقیف سے صلح کر لی ان لوگوں کو قرآن سکھایا گیا ان پر عثمان بن ابی العاص کو عامل بنیا گیا۔ ثقیف نے لات و عزی کے منہدم کرنے سے معافی چاہی آپ نے انہیں معاف فرمادیا۔ میرہ نے کہا کہ میں نے ان کو منہدم کیا یہ لوگ اسلام میں داخل ہو گئے۔

میرہ رض نے کہا کہ میں عرب کے کسی خاندان یا قبیلے کی کسی قوم کو نہیں جانتا جن کا اسلام ان لوگوں سے زیادہ صحیح ہو اور جو اس سے بہت بیجد ہوں کہ ان میں اللہ اور اس کی کتاب کے لیے کوئی دعا پائی جائے۔

## وفود قبیله ربعیہ

### (۲۶) و قد عبد القیس (اہل بحرین):

عبد الحمید بن جعفر نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ نے اہل بحرین کو خیر فرمایا کہ ان میں سے بیس آدمی آپ کی خدمت میں حاضر ہوں، تیس آدمی حاضر ہوئے۔ جن کے رہنماء عبد اللہ بن عوف الالچ تھے ان لوگوں میں جارود اور انچ کے بھانج مقتد بن حیان بھی تھے ان کی آمد فتح مکرانے سال ہوئی۔

عرض کیا گیا کہ یہ عبد القیس کا وفد ہے آپ ﷺ نے فرمایا کہ ان کو مر جانا ہے عبد القیس بھی کہیں اچھی قوم ہے۔ جس شب کو یہ لوگ آئے اس کی صبح کو رسول اللہ ﷺ نے افق کی طرف دیکھ کر فرمایا کہ ضرور ضرور مشرکین کی ایک جماعت آئے گی جن کو اسلام پر مجبور نہیں کیا گیا ہے جنہوں نے اوتھوں کو (چلاتے چلاتے تھکا کر) دبا کر دیا ہے اور زادراہ کو ختم کر دیا ہے ان کے ہمراہ میں ایک علامت بھی ہے اے اللہ عبد القیس کی مغفرت کر جو میرے پاس مال مانگنے نہیں آئے ہیں جو اہل مشرق میں سب سے بہتر ہیں۔

یہ لوگ اپنے کپڑوں میں آئے۔ رسول اللہ ﷺ مسجد میں تھے ان لوگوں نے آپ کو سلام کیا رسول اللہ ﷺ نے دریافت فرمایا کہ تم میں عبد اللہ بن الالچ کون ہیں۔ عبد اللہ نے کہا کہ یا رسول اللہ میں ہوں وہ کریم مختار (بدشکل) آدمی تھے۔

رسول اللہ ﷺ نے ان کی طرف دیکھ کر فرمایا کہ انسان کی کھال کی مشکنیں بنائی جاتی، البتہ آدمی کی دوسرے سے چھوٹی چیزوں کی حاجت ہوتی ہے ایک اس کی زبان اور ایک اس کا دل۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ (اے عبد اللہ) تم میں دو خصلتیں ایسی ہیں جن کو اللہ پسند کرتا ہے۔ عبد اللہ نے کہا کہ وہ کون سی، آپ نے فرمایا کہ حلم اور وقار، انہوں نے عرض کیا کہ یہ چیز بیدا ہو گئی ہے یا یہری خلقت اسی پر ہوئی ہے، آپ نے فرمایا کہ تمہاری خلقت اسی پر ہوئی ہے۔

جارود نصرانی تھے، رسول اللہ ﷺ نے انہیں اسلام کی دعوت دی، وہ اسلام لے آئے اور ان کا اسلام اچھا تھا۔

آپ نے وفد عبد القیس کو رملہ بنت الحارث کے مکان پر خبر ایا، ان لوگوں کی مہمان داری فرمائی، یہ لوگ دس روز مقيم رہے، عبد اللہ بن الاش روسل اللہ ﷺ سے فقدر قرآن دریافت کیا کرتے تھے۔

آپ نے ان لوگوں کے لیے انعامات کا حکم دیا، عبد اللہ بن الاش کو سب سے زیادہ دلایا، انہیں سارے ہے بارہ اوقیٰ چاندنی مرحمت فرمائی، اور مقدن بن حیان کے چہرے پر دست مبارک بھیرا۔

#### (۲۷) وفد مکران وائل:

اہل علم نے کہا کہ بکر بن وائل کا وفد رسول اللہ ﷺ کے پاس آیا، ان میں سے ایک شخص نے آپ سے عرض کیا کہ آپ قس بن ساعدہ کو پہچانتے ہیں؟ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ وہ تم میں سے نہیں ہے یہ تو قبیلہ ایاد کا ایک شخص ہے جو زمانہ جاہلیت میں حنفی (یعنی پیرودین ابراہیم) بن گیا، اس وقت عکاظ پہنچا کر لوگ بحث تھے وہ ان لوگوں سے وہ باشیں کرنے لگا جو اس سے یاد کر لی گئی ہیں۔ اس وفد میں بشیر بن الحصاصیہ و عبد اللہ بن مرتد و حسان بن حوط بھی تھے، حسان کی اولاد میں سے کسی نے یہ شعر کہا ہے۔

انا ابن حسان بن حوط و ابی رسول بکر كلها الى .الى .الى

"میں حسان بن حوط کا بیٹا ہوں، میرے والد تام قبیلہ بکر کی طرف سے قاصد بن کربنی ﷺ کے پاس گئے تھے"۔

انہیں لوگوں کے ہمراہ عبد اللہ بن اسود بن شہاب بن عمرو بن الحارث بن سدوں بھی رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے، یہ یمامہ میں رہا کرتے تھے وہاں جو مالھا سے فروخت کر کے بھرپت کی، رسول اللہ ﷺ کے پاس بھجوڑ کا ایک تو شردار لائے تو رسول اللہ ﷺ نے ان کے لیے برکت کی دعا فرمائی۔

#### (۲۸) وفد بنی تغلب:

یعقوب بن زید بن طلحہ سے مروی ہے کہ بنی تغلب کے سول مسلمانوں کا اور نصاری کا جوسونے کی صلیبیں پہنے ہوئے تھے ایک وفد رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں آیا، یہ لوگ رملہ بنت الحارث کے مکان میں اترے، رسول اللہ ﷺ نے نصاری سے اس شرط پر صلح کر لی کہ آپ انہیں نصرانیت پر رہنے دیں گے اور وہ لوگ اپنی اولاد کو نصرانیت میں نہ رکھیں گے، ان میں سے مسلمانوں کو آپ نے انعامات عطا فرمائے۔

## (۲۹) وفد بنی حنفیہ:

رائل علم نے کہا ہے کہ بنی حنفیہ کے انہی آدمیوں کا ایک وفد رسول اللہ ﷺ کے پاس آیا۔ جن میں رحال بن عفوہ، سلمی بن حظله اور مطلق بن علی بن قیس اور بنی شتر میں سے صرف حمزا بن جابر، علی بن سنان، قصہ بن مسلم، زید بن عمرو، مسیلہ بن حبیب تھے اس وفد کے رئیس سلمی بن حظله تھے۔

یہ لوگ رملہ بیت الحارث کے مکان پر پھرائے گئے اور مہمان داری کی گئی، ان لوگوں کو دونوں وقت نحانا دیا جاتا تھا، کبھی گوشت روٹی کبھی دودھ روٹی کبھی گھنی روٹی، اور کبھی کھجور بیوان کے لیے پھیلا دی جاتی تھی۔

یہ لوگ مسجد میں رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے سلام کیا اور حق کی شہادت دی، آتے ہوئے مسیلہ کو اپنے کباوے میں چھوڑ گئے تھے پسند روز مقیم رہ کر بنی محمد (رسول اللہ ﷺ) کی خدمت میں آمد و رفت کرتے رہے، رحال بن عفوہ ابی بن کعب سے قرآن کا درس لیتے رہے۔

وایسی کا جب ارادہ کیا تو رسول اللہ ﷺ نے ان میں سے ہر شخص کو پانچ پانچ اوقیٰ چاندی انعام دینے کا حکم دیا، ان لوگوں نے عرض کیا رسول اللہ ہم نے اپنے ایک ساتھی کو کباوے میں چھوڑ دیا ہے جو گرانی کرتا ہے وہ ہماری ہمراہی میں ہے اور ہمارے اپنؤں کی حفاظت کرتا ہے۔

رسول اللہ ﷺ نے اس کے لیے بھی اتنے ہی انعام کا حکم دیا جتنا اس کے ساتھیوں کو دیا جاتا تھا اور فرمایا تھا کہ وہ تمہارے اونٹ اور کباوے کی گرانی کی وجہ سے تم میں سب نے بڑے درجے کا آدمی نہیں ہے یہ بات مسیلہ سے کہی گئی تو اس نے کہا کہ آنحضرت ﷺ مجھ کے کہ آپ کے بعد ثبوت کا معاملہ میرے پر ہو گا۔

لوگ بیامہ والپیں گے رسول اللہ ﷺ نے ان کو پانی کا ایک مشکیزہ عطا فرمایا جس میں آپ کے وضو کا بچا ہوا پانی تھا اور فرمایا کہ جب تم اپنے دلن جانا تو گر جاؤ رُذ النا، اس کی جگہ کو اس پانی سے دھوڑا لنا اور وہاں مسجد بنادیں۔

ان لوگوں نے سبی کیا، یہ مشکیزہ قصہ بن مسلم کے پاس رہا، مطلق بن علی موذن ہوئے انہوں نے اذان کی تو اس کو گرجا کے راہب نے سن اور کہا کہ حنفیہ کی دعوت ہے اور بھاگ گیا، یہ اس کا آخری زمانہ تھا۔

مسیلہ لعنة اللہ علیہ نے نبوت کا دعویٰ کیا، رحال بن عفوہ نے شہادت دی کہ بنی محمد رسول اللہ ﷺ نے اس کو شریک کا رہنا یا ہے اس سے فتنہ میں بنتا ہوئے۔

## (۳۰) وفد شیبان:

عبداللہ بن حسان برادر بنی کعب سے جویں العبر میں سے تھے مردی ہے کہ ان سے ان کی دونوں دادیوں صفیہ بنت علیہ و دحیۃ بنت علیہ نے قیلہ بنت مخزہ مسکی حدیث بیان کی یہ دونوں دادیاں قیلہ کی پوردہ تھیں اور قیلہ صفیہ اور دحیۃ کے والد کی نانی تھیں۔ انہوں نے کہا کہ قیلہ حبیب بن ازہر برادر بنی جناب کے عقد میں تھیں، ان کے بیہاں ان سے لڑکیاں پیدا ہوئیں، ابتدائے اسلام میں حبیب بن ازہر کی وفات ہو گئی قیلہ سے ان کی لڑکیوں کو لڑکیوں کے چھا اتواب بن ازہر نے چھین لیا۔

قیلہ اول اسلام میں رسول اللہ ﷺ کی صحبت کی تلاش میں نکلیں، ان لڑکوں میں سے ایک لڑکی خدیباء رونے لگی اس لڑکی کو فرقہ نے لے لیا تھا، اس کے بدن پر سیاہ اون کا کمبل تھا، قیلہ اس لڑکی کو اپنے ہمراہ لے چلیں۔

جس وقت یہ دونوں اوٹ کو دوڑا رہی تھیں تو یہاں ایک ایک خرگوش سوراخ سے نکلا۔ شریف خدیباء نے کہا اس بارے میں تمہارا تختہ اثوب کے تختے سے ہمیشہ بلند رہے گا (یعنی یہ تمہارے لیے فال نیک ہے) اور مزید نظر آتی تو اس پر بھی خدیباء نے کچھ کہا جس کو عبد اللہ بن حسان بھول گئے، اس کے بارے میں بھی خدیباء نے اسی طرح کہا جو خرگوش کے بارے میں کہا تھا۔

جس وقت یہ دونوں اوٹ کو بھگا رہی تھیں یہاں ایک اوٹ بھڑکا، اس پر لرزہ چڑھ گیا، خدیباء نے کہا کہ امامت کی قسم تجوہ پر اثوب کے سر کا اثر پڑ گیا، میں نے (یعنی قیلہ نے) گھبرا کر خدیباء سے کہا کہ تجوہ پر افسوس ہے، اوٹ نے کیا کیا، خدیباء نے کہا کہ اپنے کپڑوں کو اٹ کو اسٹر کا رخ ابرہ کی طرف کروشکم کو پشت کی طرف پھیرلو۔ اوٹ کے گذے کو پلت دو۔ پھر لڑکی نے اپنا کمل اتارا، اسے الٹ لیا اپنے شکم کو پشت کی طرف گھما دیا (یعنی رخ بدل کر پیٹھ گئی)۔

جب میں نے بھی وہی کیا جس کا مشورہ خدیباء نے دیا تھا تو اوٹ نے پیش کیا پھر کھرا ہو گیا، پیر پھیلانے اور پیشاناب کیا، خدیباء نے کہا کہ اپنے سامان کو دوبارہ اپنے اوپر کرلو۔ میں نے کر لیا۔ ہم لوگ اوٹ کو دوڑاتے ہوئے روانہ ہوئے، اتفاق سے اثوب تیز چک دار تکوار لیے ہوئے ہمارے پیچھے دوڑ رہا تھا، ہم نے مکانوں کی ایک گھنی صفت کی پناہ لی، اس نے اوٹ کو ایک فرمانبردار اوٹ کی طرح درمیانی مکان کے چھے تک پہنچا دیا میں مکان کے اندر گھس پھیلی تھی۔

اس نے مجھے تکوازے روک لیا، اس کی دھار میری پیشانی کے ایک حصے پر لگی اور کہا اوہ لوڈی میری بھتیجی کو میرے آگے ڈال دے، میں نے لڑکی کو اس کے آگے چھینک دیا، خود نکل کر اپنی بہن کے پاس چلی جس کی شادی بنی شیان میں ہوئی تھی تاکہ رسول اللہ ﷺ کی صحبت تلاش کروں۔

ایک شب کو بہن کے بیہاں تھی، وہ مجھے سوتا ہوا بحثی تھی، یہاں ایک اس کے شوہر مجلس سے آئے اور کہا کہ تمہارے والد کی قسم میں نے قیلہ کے لیے ایک سچے آدمی کو پالیا، میری بہن نے کہا کہ وہ کون ہے انہوں نے کہا کہ وہ حربیت بن حسان الشیبانی ہیں جو صحیح کو بگر بن واٹل کے وند کے طور پر رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں جایا کرتے ہیں۔

میں اپنے اوٹ کے پاس گئی، ان دونوں کی گفتگوں سچی تھی، اس پر کجا وہ کس دیا، حربیت کو دریافت کیا تو معلوم ہوا کہ وہ دور نہیں ہیں ان سے ہمراہ لے چلے کی درخواست کی تو انہوں نے کہا کہ ہاں برسو جشم۔

اوٹ تیار تھے ان صاحب صدق کے ہمراہ روانہ ہوئی، بیہاں تک کہ ہم لوگ نبی محمد رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں آئے، آپ لوگوں کو نماز صحیح پڑھا رہے تھے نماز اس وقت شروع کی گئی تھی جب پوچھت گئی تھی اور ستارے آسمان میں جملدار ہے تھے، لوگ رات کی تار کی کی وجہ سے باہم پیچاگان نہ سکتے تھے۔

میں مردوں کی صفت میں کھڑی ہو گئی، میں ایک ایسی عورت تھی جس کا زمانہ جاہلیت سے قریب تھا، مجھ سے ایک مرد نے جو

صف میں میرے متصل تھے کہا کہ تم عورت ہو یا مرد؟ میں نے کہا کہ عورت انہوں نے کہا کہ تم نے تو مجھے فتنہ میں ڈال دیا تھا، تم عورتوں کے ساتھ نماز پڑھو جو تمہارے پیچھے ہیں۔

اتفاق سے مجروں کے پاس عورتوں کی صفات قائم ہو گئی تھی جس کو میں نے داخل ہونے کے وقت نہیں دیکھا تھا کہ انہیں میں ہو جاتی۔

آفتاب نکل آیا تو میں نزدیک گئی میں یہ کرنے لگی کہ جب کسی شخص کو تروتازہ، سرخ و سفید و یکحتی تو اس کی طرف نظر اٹھانی تاکہ رسول اللہ ﷺ کو لوگوں کے اوپر دیکھوں۔

آفتاب بلند ہو چکا تھا، کہ ایک شخص آئے انہوں نے کہا: "السلام علیک یا رسول اللہ" رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: "وعلیک السلام و رحمۃ اللہ و برکاتہ" نبی ﷺ کے بدن پر بیونہ دار و پرانی چادریں تھیں جن سے زعفران کا رنگ دور کیا ہوا تھا۔ آپ کے پاس کھجور کی ایک چھڑی تھی جس کا چھکلا اڑا ہوا تھا، اور پر کی چھال نہیں اتری تھی، آپ ہاتھ پاؤں سینے ہوئے بیٹھے تھے۔

رسول اللہ ﷺ کی نشست میں فروتنی و عاجزی کرتے دیکھا تو میں خوف سے کانپنے لگی، میں نے عرض کی یا رسول اللہ یہ مسلکیہ کا پڑی ہے آپ نے مجھے دیکھا نہ تھا حالانکہ میں آپ کی پشت کے پاس تھی۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اے مسلکیہ اطمینان سے رہو۔ رسول اللہ ﷺ نے یہ فرمایا تو اللہ نے جور عرب میرے قلب میں ڈال دیا تھا سے دور کر دیا۔

میرے ہمراہی آگے بڑھے انہوں نے اپنی اور اپنی قوم کی طرف سے سب سے پہلے آپ سے بیت کی۔ پھر عرش کی یا رسول اللہ (مقام) دہناء کے متعلق آپ ہمارے اور نبی تمیم کے درمیان یہ تحریر فرماد تھے کہ ان لوگوں میں سے سوائے مسافر یا ہمسائے کے اور کوئی شخص اس مقام سے ہماری طرف نہ بڑھے فرمایا کہ اے لڑکے ان کو دہناء کے متعلق لکھ دو۔

جب میں نے دیکھا کہ آپ نے ان کے لیے حکم دے دیا کہ دہناء کے متعلق لکھ دیا جائے تو مجھ سے نہ رہا گیا، یہ میر او ملن اور میر امکان تھا۔ میں نے عرض کی یا رسول اللہ ﷺ جب انہوں نے آپ سے یہ درخواست کی تو میں کے متعلق انصاف نہیں کیا، یہی دہناء آپ کے نزدیک بھی اوتھوں کے روکنے کی جگہ اور بکریوں کی چراگاہ ہے، نبی تمیم کی عورتیں اور ان کے پچے اس کے پیچے ہیں۔ فرمایا کہ اے لڑکے ابھی روک جا (یعنی رکھو) یہ مسلکیہ حق ہوتی ہے، مسلمان مسلمان کا بھائی ہے، یا انی اور درخت دونوں کے لیے ہیں دونوں فتنہ انگیز کے مقابلے میں باہم مدد کرتے ہیں۔

جب ہریث نے دیکھا کہ ان کے فرمان میں رکاوٹ پڑ گئی تو انہوں نے اپنا ایک ہاتھ دوسرے ہاتھ پر مارا اور (مجھ سے) کہا کہ میں اور تم اس طرح تھے۔ جس طرح کہا گیا ہے کہ "بھیڑ کی موت اس میں ہے کہ دوسری بھیڑ کو اس کے سم پکڑ کے اٹھائے"۔

میں نے کہا کہ واللہ تم تاریکی میں رہ بہر تھے، سافر کے ساتھ تھی اور اپنی رفیقہ کے ساتھ پاکدا من تھے، یہاں تک میں رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں آئی۔ لیکن جب تم نے اپنے حصے کی درخواست کی تو میرے حصے پر مجھے ملامت نہ کرو۔

انہوں نے کہا کہ تمہارا اباپ نہ رہے دہناء میں تمہارا کیا حصہ ہے؟ میں نے کہا کہ میرے اونٹ کے روکنے کی جگہ ہے جس کو تم اپنی عورت کے اونٹ کے لیے ملتگئے ہو، انہوں نے کہا کہ لا محالہ میں رسول اللہ ﷺ کو گواہ بناوں گا کہ جب تک زندہ ہوں تمہارا

بھائی ہوں۔ اس لیے کرم نے آنحضرت ﷺ کے سامنے میری مدد کی ہے میں نے کہا کہ جب تم نے اس کوششوں کیا ہے تو میں ہرگز اسے ضائع نہ کروں گی (یعنی برادری کو)۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ کیا ان (عورت) کے بیٹے کو اس پر ملامت کی جاسکتی ہے کہ وہ جمرے کے اندر سے کام کافیصلہ

کرے۔

میں روئی اور کہا: یا رسول اللہ بخدا وہ میرے بیہان عقل مند ہی پیدا ہوا تھا، جنگ ربدہ میں آپ کے ہمراہ تھا، وہ میرے لیے غدالا نے خبری گیا، وہاں خیر کا بخار آ گیا، اور میرے پاس لڑکیاں چھوڑ گیا۔

آپ نے فرمایا کہ قدم ہے اس ذات کی جس کے قبضے میں محمد (ﷺ) کی جان ہے، اگر تم سکینہ نہ ہوتیں تو ہم تم کو تمہارے منہ کے بل گھینٹئے، کیا تم میں سے کوئی شخص اس پر مغلوب ہو سکتا ہے کہ وہ اپنے ساتھی کے ساتھ دنیا میں اچھا برتاؤ کرے (مطلوب یہ ہے کہ ظاہر قیلہ کے کلام ہے یہ مفہوم ہوتا ہے کہ میرا لڑکا میرے لیے عذاب لانے گیا، یعنی اس کی موت کا باعث ہوا)۔ اس پر آنحضرت ﷺ نا خوش ہوئے اور آپ کے کلام کا مفہوم یہ ہے کہ تیکی سے مصیبت نہیں آتی۔

جب اس کے اور اس کے درمیان وہ شخص حائل ہو گیا جو اس سے زیادہ اس کے قریب تھا تو اس نے واپس لے لیا۔ اس کے بعد آپ نے فرمایا کہ اے اللہ تو نے جو گزار دیا اس کو مجھے سے بھلا دے اور جو تو نے باقی رکھا ہے اس پر میری مدد کر، قدم ہے اس ذات کی جس کے قبضے میں محمد (ﷺ) کی جان ہے، تم میں سے ایک شخص روتا ہے، پھر اس کے پاس اس کا ساتھی روتا ہے، لہذا اے بندگان خدا اپنے بھائیوں پر عذاب نہ کرو۔

آپ نے سرخ چڑے کے ایک گلڑے پر قیلہ اور ذخیر ان قیلہ کے لیے تحریر فرمایا کہ ان کے حق میں ظلم نہ کیا جائے، نہ انہیں نکاح پر مجبور کیا جائے، ہر مومن مسلم ان کا مددگار ہے، تم (عورتیں بھی) اچھا کرو، براوی نہ کرو۔

صفیہ و دھیہ ذخیر ان علیہ سے جس کے دادا حملہ تھے مردی ہے کہ حملہ لکھ۔ محمد رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں آئے آپ کے پاس رہے رسول اللہ ﷺ نے انہیں عارف بنا دیا اب انہوں نے کوچ کیا۔

حملہ نے کہا کہ میں نے اپنے آپ کو ملامت کی قصد کیا کہ اب نہ جاؤں گا تا وقتنکہ رسول اللہ ﷺ کے پاس (رہ کر) آپ پر علم میں اضافہ نہ کروں، میں آیا، کھڑا ہو گیا، اور عرض کی یا رسول اللہ آپ مجھے کیا عمل کرنے کا حکم دیتے ہیں فرمایا کہ اے حملہ نیکی پر عمل کرو اور بدی سے پرہیز کرو۔

میں روانہ ہو کے اپنی سواری کے پاس آ گیا اپنی میں اپنے مقام پر یا اس کے قریب کھڑا ہو گیا، عرض کی یا رسول اللہ آپ مجھے کیا عمل کرنے کا حکم دیتے ہیں۔

فرمایا: اے حملہ نیکی کرو اور بدی سے پرہیز کرو کہ جب تم قوم کے پاس سے اٹھو تو تمہاری ساعت کیا پسند کرتی ہے کہ قوم تمہاری نسبت کیا کہے، بس وہی کرو اور جب تم اپنی قوم کے پاس سے اٹھو تو سوچو کہ تم اپنے حق میں قوم کے کیا کہنے کو ناپسند کرتے ہو، بس اسی سے پرہیز کرو۔

## وفود اہل بیت

(۳۱) وفد قبیلہ طے

عبدة الطائی نے اپنے مشائخ سے روایت کی کہ قبیلہ طے کے پندرہ آدمیوں کا ایک وفد رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا جن کے رئیس و سردار زید خیل بن مہمل تھے جو بنی بنہان میں سے تھے۔ ان لوگوں میں دزر بن جابر بن سدوس بن اصم البهانی و قبیص بن الاسود بن عامر بھی تھے جو طے کی شاخ جرم سے تھے۔ بنی معن میں سے مالک بن عبید اللہ بن خبیری اور قعین بن جدیلہ تھے، بنی بولان میں سے بھی ایک شخص تھے۔

جب مدینے میں داخل ہوئے تو رسول اللہ ﷺ مسجد میں تھے، ان لوگوں نے اپنی سواریوں کو مسجد کے سامنے والے میدان میں باندھ دیا، اندر گئے اور رسول اللہ ﷺ کی جانب میں حاضر ہوئے۔

آپ نے ان لوگوں کے سامنے اسلام پیش کیا۔ سب مسلمان ہوئے ہر شخص کو پارچ پارچ اوقیہ چاندی انعام میں دی زید خیل کو سماڑھے بارہ اوقیہ چاندی عطا فرمائی۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ مجھ سے عرب کے کسی شخص کا تذکرہ نہیں لیا گیا جس کو میں نے اس سے کم نہ پایا ہو جیسا کہ ذکر کیا گیا بجز زید کے کہ ان کی بختی خوبیاں بیان کی گئیں اس سے زیادہ ہی پائیں۔

رسول اللہ ﷺ نے ان کا نام زید خیل رکھا، آپ نے انہیں فید اور روزیں نوں کی جا گیر عطا فرمائی، اس کے متعلق انہیں ایک فرمان لکھ دیا، وہ اپنی قوم کے ساتھ واپس ہوئے مقام فروہ پہنچنے تو فوت ہو گئے ان کی بیوی نے تمام فرائیں پر بقفنے کر لیا جو رسول اللہ ﷺ نے زید کو لکھتے تھے اور چاک کر دیا۔

حاتم طائی کی بیٹی بارگاہ نبوت میں:

رسول اللہ ﷺ نے قبیلہ طے کے بٹ فلس کی جانب علی بن ابی طالبؑ کو روانہ فرمایا تھا کہ اسے منہدم کر دیں اور ہر طرف سے گھیر لیں، وہ دوسرا ووادی کے ہمراہ روانہ ہوئے، انہوں نے خاتم حاتم کے حاضرین پر چھاپ مارا، دختر حاتم ان لوگوں کے ہاتھ لگیں، یہ لوگ انہیں بھی قبیلہ طے کے قیدیوں کے ہمراہ رسول اللہ ﷺ کے پاس لے آئے۔

ہشام بن محمد کی روایت میں ہے کہ بنی ملکیہ کے لشکر میں سے جن صاحب نے قبیلہ طے پر چھاپ مارا اور حاتم کی دختر کو گرفتار کیا۔ وہ خالد بن الولیدؑ تھے۔ (علی بن ابی طالبؑ کو روانہ نہ تھے)۔

(اس گرفتاری کے وقت) عدی بن حاتم بنی ملکیہ کے لشکر سے بچ کر بھاگ نکلے اور ملک شام پہنچ گئے۔ وہ دین نصرانیت پر تھے اپنی قوم کے ہمراہ (مقام) مریانہ جایا کرتے تھے۔

حاتم کی دختر کو مسجد نبوی کے دروازے کے ایک سائبان میں کر دیا گیا، وہ خوب صورت اور شیرین کلام تھیں، رسول اللہ ﷺ کو گزرے تو انھوں نے اپنے پاس آئیں اور عرض کی والد مرگ و افسد (بطور و فدا نے دالے (کھو گئے) لہذا بخوبی پر احسان

فرمایے اللہ آپ پر احسان فرمائے گا۔

آپ نے فرمایا کہ تمہارا وفادگوں ہے؟ انہوں نے کہا کہ عدی بن حاتم فرمایا وہ تو اللہ رسول سے بھاگنے والے ہیں۔ ایک وفد قبیلہ قضاۓ کا شام سے آیا ہوا تھا، دختر حاتم کہتی ہیں کہ نبی ﷺ نے مجھے لباس عطا فرمایا، خرچ دیا اور سواری عطا فرمائی، میں انہیں (قبیلہ قضاۓ) کے ہمراہ روانہ ہوئی، ملک شام میں عدی کے پاس آئی، ان سے کہا کہ اے قطع رحم کرنے والے ظالم تم نے اپنے بیوی بچوں کو تو سوار کر لیا اور والد کے پسمند گان کو بھجوڑ دیا۔

### عدی بن حاتم کا قبول اسلام:

چند روزو وہ عدی کے پاس مقیم رہیں، انہوں نے عدی سے کہا، میرزی رائے یہ ہے کہ تم رسول اللہ ﷺ سے جاملہ عدی روانہ ہو کر رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے، آپ کو سلام کیا، اس وقت آپ مسجد میں تھے۔ آپ نے پوچھا کہ تم کون ہو؟ انہوں نے عرض کی کہ عدی بن حاتم۔

رسول اللہ ﷺ انہیں اپنے مکان پر لے گئے، ایک گدا بچا دیا جس میں بھور کی چھال بھری ہوئی تھی اور فرمایا کہ اس پر نیمیو رسول اللہ ﷺ ز میں پر بیٹھ گئے آپ نے ان کے سامنے اسلام پیش کیا، عدی اسلام لے آئے۔

رسول اللہ ﷺ نے انہیں ان کی قوم کے صدقات (محاصل) پر عامل بنادیا۔

جیل بن مرشد الطائی نے اپنے شیوخ سے روایت کی ہے کہ عمرو بن اسحاق بن کعب بن عسرہ بن عثیم بن حارث بن ثوب بن معن الطائی نبی ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے وہ اس زمانے میں ذی ریاض ویرس کے تھے۔

انہوں نے آنحضرت ﷺ سے شکار کو دریافت کیا، آپ نے فرمایا کہ جس کو تم قتل کرو اور اس کو خود مرتب دیکھ لو تو کھاؤ جو شکار رخی ہو کر بھاگ جائے اور تمہاری نظر سے او جھل ہو کر سر جائے تو اسے چھوڑ دو۔

یہ عرب میں سب سے بڑے تیر انداز تھے، یہی وہ شخص ہیں جن کے بارے میں شاعر امرؤ القیس بن حجر یہ شعر کہتا ہے۔

دب رام من بی نعل ا مخرج کفیہ می سُرِہ

”قبیلہ نبی شعل میں ایسے تیر انداز بھی ہیں کہ چھپے ہوئے مقام سے اپنی دونوں ہتھیلیاں نکال کے تیر چلاتے ہیں۔“

### (۳۲) وفد تجیب:

ابوالحیرث سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں ۹۰۰ میں وفد تجیب آیا، لوگ تیرہ آدمی تھے اپنے ہمراہ وہ صدقات بھی لیتے آئے جو اللہ نے ان پر فرض کیے تھے۔

رسول اللہ ﷺ نے ان لوگوں کو مر جا فرمایا، اچھی ملکہ مظہریا اور مقرب بنا یا بلاں کو حکم دیا کہ ان کی مہمان داری اچھی طرح کریں اور انعامات دیں۔

آپ (مسئولاً) وفد کو جتنا عطا فرمایا کرتے تھے ان لوگوں کو اس سے زائد دیا اور فرمایا کہ اب تو تم میں کوئی نہیں رہا (جس کو انعام نہ ملا ہو) ان لوگوں نے عرض کی کہ ایک لڑکا ہے جس کو ہم اپنے کجاووں پر بھجوڑ آئے ہیں وہ ہم سب سے کم سن ہے فرمایا کہ

اسے بھی ہمارے پاس لاو۔

لڑکا حاضر خدمت ہوا اور عرض کی میں بھی اسی گروہ سے تعلق رکھتا ہوں، جو ابھی آپ کی خدمت میں حاضر ہوا تھا۔ آپ نے ان کی حوالج پوری کر دی ہیں، میری حاجت بھی پوری فرمادیجے۔

فرمایا تمہاری حاجت کیا ہے؟ عرض کی اللہ سے دعا کیجئے کہ وہ میری مغفرت کرے، مجھ پر رحمت نازل کرے اور میری امیری میرے دل میں کر دے۔ فرمایا کہ اے اللہ اس کی مغفرت کر، اس پر رحمت نازل کر اور اس کی امیری اس کے دل میں کر دے۔ آپ نے اس کے لیے بھی اتنے ہی انعام کا حکم دیا جتنا اس کے شاヒوں میں سے ہر ایک کو دلایا تھا، یہ لوگ اپنے متعلقین کے پاس روانہ ہو گئے۔

رسول آدمی بزماتہ حج رسول اللہ ﷺ سے منی میں ملے، رسول اللہ ﷺ نے ان لوگوں سے اس لڑکے کو دریافت فرمایا۔ ان لوگوں نے عرض کی کہ اے جو کچھ اللہ سے دے اس پر اس سے زیادہ قناعت کرنے والا ہم نے کی کوئی دیکھا۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میں اللہ سے آرزو کرتا ہوں کہ ہم سب کا غائرہ اسی طرح ہو۔

(۳۳) وفد خوالاں :

متعدد اہل علم سے مروی ہے کہ وفد خوالاں، جو دس آدمیوں پر مشتمل تھا، شعبان ماجھ میں آیا۔ ان لوگوں نے عرض کی بیان کی کہ رسول اللہ ہم لوگ اللہ پر ایمان رکھنے والے اس کے رسول کی تصدیق کرنے والے اور اپنی قوم کے رہ جانے والوں کے قائم مقام ہیں، اور ہم نے آپ کی جانب اونٹوں کو تھکا کر سفر کیا ہے۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ ہم انس جوان لوگوں کا بت تھا کیا ہوا؟ ان لوگوں نے عرض کی کہ وہ تو خراب اور بُری حالت میں ہے، ہم نے اس اللہ سے بدلتا جس کو آپ لائے ہیں۔ اگر ہم اس کی جانب واپس ہوں گے تو مہدم کر دیں گے۔ ان لوگوں نے امور دین کے متعلق چند باتیں رسول اللہ ﷺ سے دریافت کیں تو آپ ان کے متعلق بتانے لگے، آپ نے کسی کو حکم دیا کہ انہیں قرآن و حدیث کی تعلیم دے، یہ لوگ رملہ بنت الحارث کے مکان میں ہمراۓ گئے اور ان کی مہمان داری کی گئی۔

چند روز کے بعد جب رخصت ہو نے آئے تو آپ نے سائز ہے بادہ اور چاندی انعام دینے کا حکم دیا، یہ لوگ اپنی قوم میں واپس گئے (اپنے اسباب کی) گرد تک نہ کھولی جب تک عم انس نے بنت کو حرام نہ کر دیا، ان لوگوں نے ان چیزوں کو حرام کر لیا جو رسول اللہ ﷺ نے ان پر حرام کر دی تھیں، اور انہیں حلال کر لیا جو آپ نے ان کے لیے حلال کر دی تھیں۔

(۳۴) وند قبیلہ جعفی :

ابی بکر بن قیس الجعفی سے مردی ہے کہ قبیلہ جعفی کے لوگ زمانہ جاہلیت میں دل کو حرام سمجھتے تھے، ان میں سے دو آدمی قیس ن سلمہ بن شراحیل بن مرا آن بن جعفی میں سے اور سلمہ بن یزید بن مشجع بن ابی جعفر و فدر رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ یہ دونوں اخیانی بھائی تھے، ان کی والدہ ملیکہ بنت الحلو بن مالک بن حريم بن جعفی میں سے تھی اسلام لائے تو رسول

الله ﷺ نے ان سے فرمایا کہ مجھے معلوم ہوا ہے کہ تم لوگ دل نہیں کھاتے۔ ان دونوں نے عرض کی جی ہاں۔ فرمایا کہ بغیر اس کے کھاۓ ہوئے تمہارا اسلام مکمل نہیں ہو سکتا۔

آپ نے ان کے لیے دل منگایا وہ بھونا گیا، آپ نے سلم بن یزید کو دیا، جب اس نے لیا تو اس کا ہاتھ کا چینے لگا۔ رسول

الله ﷺ نے فرمایا کہ اس نے کھالیا اور یہ شعر کہا:

علی اني اكلت القلب كوها وترعد حين مсте بناني

”اس بات پر کہیں نے جرا دل کو کھایا۔ جب میری انگلیوں نے اسے چھوڑا تو وہ کامنی تھیں۔“

رسول اللہ ﷺ نے قيس بن سلمہ کو ایک فرمان لکھ دیا جس کا مضمون یہ تھا کہ ”یہ فرمان محمد رسول اللہ ﷺ کی جانب سے قيس بن سلمہ بن شراحیل کے لیے ہے کہ میں نے تم کو قوم مران اور ان کے موالي، حريم اور ان کے موالي اور کلاب اور ان کے موالي میں سے ان لوگوں پر عامل بنا لیا جو نماز کو قائم کریں زکوٰۃ دین، اپنے مال کا صدقہ دیں، اسے پاک و صاف کریں۔“

راوی نے کہا کہ قبلہ کلاب میں اردو زید و جزء بن سعد اعشر و وزید اللہ بن سعد و عائذ اللہ بن سعد و بنی صلاہ تھے جو نی

الحارث بن کعب میں سے تھے۔

راوی نے کہا کہ ان دونوں (قيس بن سلمہ و سلمہ بن یزید) نے کہا کہ یا رسول اللہ ہماری والدہ ملیکہ بنت الحلو قیدی کو رہا  
کر راتی تھی، فتیر کو محلاتی تھی، مسکین پر حرم کرتی تھی، وہ مرگی ہے، اس نے اپنی ایک بہت چھوٹی لڑکی کو زندہ درگور کر دیا تھا۔

اس کا کیا حال ہے؟

فرمایا کہ جس نے زندہ درگور کیا (وہ بطور عذاب کے) اور جس کو زندہ درگور کیا گیا (وہ بطور انتقام یا شہادت) دوزخ میں ہیں (یہیں کر) دونوں ناراض ہو کر اٹھ کھڑے ہوئے۔

فرمایا کہ میرے پاس آؤ، دونوں واپس آئے تو آپ نے فرمایا کہ میری والدہ بھی تمہاری والدہ کے بھائیوں ہیں، مگر ان دونوں نے نہ ناما اور چلے گئے، دونوں سختی جاتے تھے کہ والدہ جس شخص نے ہمارا دل کھایا اور یہ دھوکی کیا کہ ہماری ماں دوزخ میں ہے وہ اس کا اہل ہے کہ ہرگز اس کی پیروی نہ کی جائے۔

یہ دونوں چلے گئے راستے میں کسی مقام پر پہنچ تو رسول اللہ ﷺ کے ایک صحابی مل جن کے ہمراہ زکوٰۃ کے کچھ اونٹ نے صحابی کو ان دونوں نے رسی سے جکڑ دیا اور اونٹ ہنکالے گئے۔

یہ واقعہ بنی ﷺ کو معلوم ہوا تو دوسرے ملوکیوں کے ساتھ ان دونوں پر بھی لعنت فرمائی کہ علی و ذکوان و عصیہ و لجیان ا ملکیہ کے دونوں بیٹوں پر جو حریم و مرآن کے خاندان سے ہیں اللہ لعنت کرے۔

ولید بن عبد اللہ الجھنی نے اپنے والدے اور انہوں نے اپنے شیوخ سے روایت کی کہ ابو سبرہ جن کا نام یزید بن مالک عبید اللہ بن الذوقیب بن سلمہ بن عمرو بن ذہل بن مرآن بن جھنی تھا بطور وفد بنی ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے ہمراہ ان کے بیٹے سبرہ و عزیز بھی تھے۔

رسول اللہ ﷺ نے عزیز سے پوچھا کہ تمہارا نام کیا ہے، انہوں نے کہا عزیز۔ (غلب و عزت والا) فرمایا کہ اللہ کے سوا کوئی عزیز نہیں، تم عبد الرحمن ہو یہ لوگ اسلام لے آئے۔

ابو بہرہ نے عرض کی: یا رسول اللہ میری ہمیل کی پشت میں ایک بوڑی ہے جو مجھے اپنی سواری کی ہمیل پکڑنے سے روکتی ہے رسول اللہ ﷺ نے ایک پیالہ منگایا، اس سے بوڑی پر مارنے لگے اور ہاتھ سے چھوٹے لگے۔ چنانچہ وہ جاتی رہی۔ رسول اللہ ﷺ نے ان کے دونوں بیٹوں کے لیے دعا فرمائی۔

ابو بہرہ نے عرض کی: یا رسول اللہ مجھے میری قوم کی وادی میں بطور جاگیر عطا فرمائی، آپ نے عطا فرمادی، اس وادی کا نام ہزادان تھا۔ میں عبد الرحمن فیض بن عبد الرحمن کے والد تھے۔

(۳۵) وفہ صداء:

بنی الحصطلق کے ایک شیخ نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ میں جب ہزارہ سے واپس ہوئے تو قیس بن سعد بن عبادہ کو نواحی میں بھیجا اور حکم دیا کہ قبیلہ صدائے کورونڈا لیں۔

وہ چار سو مسلمانوں کے ہمراہ قتاتہ کے نواحی میں لشکر انداز ہوئے قبیلہ صدائے کا ایک شخص آیا، اس لشکر کو دریافت کیا تو اسے ان لوگوں کے متعلق بتایا گیا۔

وہ تیزی سے روانہ ہو کر رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں واروہ وارا اور عرض کی کہ میں آپ کی خدمت میں اپنے پیس پشت والوں کے وفد کے طور پر حاضر ہوا ہوں، آپ لشکر کو واپس بلا لیجئے، میں مع اپنی قوم کے آپ ہی کا ہوں، رسول اللہ ﷺ نے ان لوگوں کو واپس بلا لیا۔

اس کے بعد ان (صداء کے) لوگوں میں سے پدرہ آدمی رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے، اسلام لائے رسول اللہ ﷺ سے اپنی قوم کے پس ماندہ لوگوں کی طرف سے بیعت کی اور اپنے ملنے واپس گئے۔

اسلام ان لوگوں میں چھیل گیا ان میں سے سو آدمی جنت الوداع میں رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے۔

زیاد بن الحارث الصدائی سے مروی ہے کہ میں رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا عرض کی یا رسول اللہ مجھے معلوم ہوا ہے کہ آپ میری قوم کی جانب لشکر بھیج رہے ہیں لشکر کو واپس بلا لیجئے، میں مع اپنی قوم کے آپ ہی کا ہوں، رسول اللہ ﷺ نے لشکر کو واپس بلا لیا۔

میری قوم آپ کی خدمت میں حاضر ہوئی آپ نے (مجھے) فرمایا کہ اے بردار صدائے بیشک تمہاری قوم میں تمہاری اطاعت کی جاتی ہے، عرض کی یہ اللہ رسول کے طفیل میں ہے۔

راوی نے کہا کہ میں (زیار) وہ شخص ہیں جن کو رسول اللہ ﷺ نے ایک سفر میں اذان کرنے کا حکم دیا تو انہوں نے اذان کی، بالآخر آئے کہ اقامت کہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ برادر صدائے نے اذان کی ہے اور جس نے اذان کی ہے وہی اقامت کئے گا۔

## (۳۶) وفد فروہ بن مسیک المرادی:

محمد بن عمارة بن خزیم بن ثابت سے مروی ہے کہ فروہ بن مسیک المرادی شاہان کندہ کو چھوڑ کر اور نبی ﷺ کے مطیع بن کر بطور وفد آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے سعد بن عبادہ جنہوں کے بیہان بھرے وہ قرآن اور فرائض و شرائع اسلام سیکھا کرتے تھے۔ رسول اللہ ﷺ نے انہیں بارہ اوقیہ چاندی انعام فرمائی ایک اچھی نسل کا اونٹ سواری کے لیے اور عمان کا بنا ہوا ایک جوڑا پہنچ کے لیے عنایت فرمایا۔

انہیں قبیلہ مراد و مرح و زبید پر عامل بنایا، ان کے ہمراہ خالد بن سعید بن العاص کو صدقات پر (امور فرمائی) بھیجا، ایک فرمان تحریر فرمادیا جس میں فراپض صدقہ تھے۔

رسول اللہ ﷺ کی وفات تک برادر وہ عامل صدقہ رہے۔

## (۳۷) وفد قبیلہ زبید:

محمد بن عمارة بن خزیم بن ثابت سے مروی ہے کہ عمر بن معدی کربلہ زبید کے دس آدمیوں کے ہمراہ مدینہ آئے، پوچھا کہ اس سر بزرگ میں رہنے والے بنی عمرو بن عامر کا سردار کون ہے؟ ان سے کہا گیا کہ سعد بن عبادہ جنہوں ہیں۔ اپنی سواری کو گھستئے ہوئے روانہ ہوئے تا اُس کے سعد کے دروازے پر پہنچے سعد نکل کر ان کے پاس آئے، انہیں مر جا کہا، کجاوے کے اتارنے کا حکم دیا۔ اور ان کی خاطر مدارات کی۔

رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں پیش ہوئے وہ اور ان کے ہمراہ اسلام لائے چند روز مقيم رہے، پھر رسول اللہ ﷺ نے انہیں انعام دیا اور اپنے دلن کو واپس گئے اپنی قوم کے ساتھ اسلام پر قائم رہے۔

جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہو گئی تو مرتد ہو گئے، اس کے بعد پھر اسلام کی طرف رجوع کیا، جگ قادسیہ وغیرہ میں خوب شجاعت ظاہر کی۔

## (۳۸) وفد قبیلہ کندہ:

زہری سے مروی ہے کہ اشعث بن قبس قبیلہ کندہ کے انہیں شتر سواروں کے ہمراہ رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے، یہ لوگ رسول اللہ ﷺ کے پاس مجدد میں آئے وضع یہ تھی کہ کاکل بڑھے ہوئے تھے، سرمه لگا تھا، حسرہ کے جبے پہنچے ہوئے تھے، جن کا حاشیہ حریر کا تھا اور اپر سے رہنی کپڑے تھے جن پر سونے کے پتڑے چڑھے ہوئے تھے۔

رسول اللہ ﷺ نے ان لوگوں سے فرمایا کہ کیا تم لوگ اسلام نہیں لائے؟ ان لوگوں نے عرض کی کیوں نہیں، فرمایا یہ کیا حال ہے جو اپنا بنا رکھا ہے؟ ان لوگوں نے اسے ڈال دیا۔

جب دلن کی واپسی کا ارادہ کیا تو رسول اللہ ﷺ نے ان لوگوں کو دس دس اوقیہ انعام دیا اور اشعث کو بارہ اوقیہ عطا فرمایا۔

## (۳۹) وفد صرف:

شربیل بن عبد العزیز الصدفی نے اپنے بزرگوں سے روایت کی کہ ہمارا وفد نبی رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا،

کل انہیں آدمی تھے جو انسینوں پر سوار تھے، تہذیب اور چار لباس تھا۔  
یہ لوگ رسول اللہ ﷺ کے پاس آپؐ کے مکان اور منبر کے درمیان پہنچے اور بیٹھ گئے سلام نہیں کیا۔ فرمایا: کیا تم لوگ  
مسلمان ہو؟ ان لوگوں نے کہا کہ جی ہاں فرمایا پھر سلام کیوں نہیں کیا؟  
وہ لوگ کھڑے ہوئے اور کہا کہ "السلام علیک ایہا النبی و رحمۃ اللہ" آپؐ نے فرمایا و علیکم السلام بیٹھ جاؤ، لوگ بیٹھ گئے  
رسول اللہ ﷺ سے اوقات نماز دریافت کیے آپؐ نے انہیں بتاتے۔

(۳۰) وفد خشین

حجج بن وہب سے مردی ہے کہ ابو غبلہ الخثفی اس وقت رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے جب آپؐ خیری کی  
تیاری فرمائی ہے تھے وہ اسلام لائے آپؐ کے ہمراہ روانہ ہوئے اور خیر میں حاضر ہوئے اس کے بعد خشین کے سات آدمی آئے اور  
ابو غبلہ کے پاس اترے اسلام لائے، بیعت کی اور اپنی قوم میں واپس گئے۔  
(۳۱) وفد سعد بہذیم:

ابوالعنان نے اپنے والد سے روایت کی کہ میں اپنی قوم کے چند آدمیوں کے ہمراہ بطور وفد رسول اللہ ﷺ کی خدمت  
میں حاضر ہوا تھم لوگ مدینے کے فواح میں اترے، مسجد نبویؐ کے ارادے سے نکلے تو ہم نے رسول اللہ ﷺ کو مسجد میں جنازہ کی  
نماز پڑھاتے دیکھا۔

رسول اللہ ﷺ فارغ ہوئے تو فرمایا کہ تم کون لوگ ہو؟ عرض کی: ہم بنی سعد بہذیم میں سے ہیں، ہم اسلام لائے بیعت کی  
اور اپنی سواریوں کی طرف واپس ہوئے۔

آپؐ نے ہمارے متعلق حکم دیا تو ہم ٹھہرائے گئے۔ ہماری مہمان داری کی گئی تین دن تک مقیم رہے اس کے بعد آپؐ کی  
خدمت میں آئے کہ رخصت ہوں۔ آپؐ نے فرمایا کہ اپنے میں سے کسی کو امیر بنالو۔

بلال بن رباح کو حکم ہوا تو انہوں نے ہمیں چند اوقیٰ چاندی العام دی، ہم لوگ اپنی قوم کی طرف واپس آئے، اللہ نے انہیں  
بھی اسلام عطا فرمایا۔

(۳۲) وفد بیلی:

روشنیع بن ثابت البیوی سے مردی ہے کہ میری قوم کا وفد ربع الاول ۹ھ میں آیا، میں نے ان لوگوں کو اپنے مکان (واقع  
محمد) بنی حدیلہ میں اتارا، میں ان لوگوں کو لے کر محمد رسول اللہ ﷺ کے پاس آیا۔

آپؐ صبح کے وقت اصحاب کے ہمراہ اپنے مکان میں بیٹھے ہوئے تھے، وفد ابوالضیاب آگے بڑھے، رسول اللہ ﷺ کے  
سامنے بیٹھ گئے اور گفتگو کی، یہ قوم اسلام لے آئی۔

رسول اللہ ﷺ سے ضیافت اور اپنے دینی امور میں چند باتیں دریافت کیں آپؐ نے جواب دیا، میں ان لوگوں کو اپنے  
مکان واپس لایا۔

رسول اللہ ﷺ ایک بوجھ بھورا کر فرمانے لگے کہ اس بھورو کو استعمال کرو۔ یہ لوگ بھورو وغیرہ کھایا کرتے تھے، تین دن تک رہئے پھر رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے کہ آپ سے رخصت ہوں۔

آنحضرت ﷺ نے ان لوگوں کو بھی انعام دیا جیسا کہ ان کے قبیل والوں کو دیا تھا، یہ لوگ اپنے وطن واپس گئے۔

(۳۳) وفد بہراء (یمن):

ضباع بنت الزیبر بن عبدالمطلب سے مروی ہے کہ وفد بہراء یمن سے آیا جوتیرہ آدی تھے، یہ لوگ اپنی سواریوں کو گھستنے ہوئے آئے (محلہ) نبی جدیہ میں مقداد بن عمرو کے دروازے پر پہنچ مقداد نکل کر ان لوگوں کے پاس آئے ان کو مر جا کہا اور مکان کے ایک حصے میں خہرایا یہ لوگ نبی ﷺ کے پاس آئے اسلام لائے فرائض سکھے اور چند روز قیام کیا۔

رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے کہ آپ سے رخصت ہوں، آپ نے ان کو انعام کا حکم دیا، یہ لوگ اپنے متعلقین کے پاس واپس آگئے۔

(۳۴) وفد بنی عذرہ:

ابی عمر بن حرب سنت العذری سے مروی ہے کہ میں نے اپنے بزرگوں کے خط میں پایا کہ بارہ آدمیوں کا وفد صفر و میں رسول اللہ ﷺ کے پاس آیا، جن میں حمزہ بن فعیان العذری و سلیم و سعد فرزندان مالک و مالک بن ابی ریاح بھی تھے۔

یہ لوگ رملہ بہت الحارث التجاریہ کے مکان میں اترے، نبی ﷺ کے پاس آئے، یام جاہلیت کا سلام کیا اور کہا کہ ہم لوگ قصی کے اختیانی بھائی ہیں، ہمیں لوگوں نے غزاء و بنی بکر کو مکے سے ہٹایا تھا، ہماری قرابیتیں اور رشید داریاں ہیں۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا، "مر حباہا"، مجھ سے کسی نے تمہارا تعارف نہیں کرایا، تمہیں اسلام سے کس نے روکا ان لوگوں نے کہا کہ ہم اپنی قوم کی فکر میں آئے ہیں۔

امور دین کے متعلق چند باتیں نبی ﷺ سے دریافت کیں، آپ نے جواب دیا، سب مشرف بد اسلام ہوئے چند روز قیام کیا، پھر اپنے متعلقین میں واپس آگئے، آپ نے انہیں اسی طرح انعامات دیے جس طرح آپ وفوود کو دیا کرتے تھے، ان میں سے ایک کو آپ نے چار بھی اوڑھائی۔

ابوزفر الغنی سے مروی ہے کہ زمل بن عمر و العذری بطور وفد نبی ﷺ کے پاس آئے، انہوں نے عذرہ کے بت سے (قدیم رسانیت کے متعلق) جو کچھ سنا تھا بیان کیا، فرمایا کہ یہ (کہنے والا) کوئی مومن جن تھا (بت نہ تھا)۔

زمیں اسلام لائے رسول اللہ ﷺ نے ان کے لیے قوم کی سرداری کا جھنڈا باندھ دیا اصفین میں معادیہ نبی ﷺ کے ساتھ حاضر ہوئے، انہیں کے ساتھ منج میں تھے کہ قتل کر دیئے گئے۔

جس وقت وہ بطور وفد نبی ﷺ کے پاس حاضر ہوئے تو یہ اشعار زبان پر تھے:

الیک رسول اللہ اعملت نصها اکلفها حزنا وقوزا من الرمل

"یا رسول اللہ ﷺ میں نے آپ ہی کی جانب سواری کا رخ پھیرا ہے۔ تاہما و دشوار گزار یگستان طے کرنے میں

اے تکلیف دے رہا ہوں۔

لا نصر حیر الناس نصرًا مؤذراً      وَاحْقَدْ حِلَامَ مِنْ حَالِكَ فِي حَلِيٍّ

غرض یہ ہے کہ بہترین انسان کی حکم واستوار امداد کروں۔ اور آپ ﷺ کے رشتہ مبارک کی ایک دُجی خود بھی باندھوں۔

واشهدَ انَّ اللَّهَ لَا شَيْءَ غَيْرَهُ      اَدِينَ لَهُ الْفَلْتَ قَدْمِيْ نَعْلِيْ

میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی چیز نہیں۔ میں اس وقت تک اسی کے دین پر رہوں گا جب تک میرا جوتا میرے قدم کو بخاری رکھے۔

#### (۲۵) وفد بنی سلامان:

محمد بن سیفی بن سہل بن ابی حمہ سے مردی ہے کہ میں نے اپنے والد کے خطوط میں پایا کہ عجیب بن عمر والسلامی بیان کرتے تھے کہ ہم لوگ وفد سلامان رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے ہم سات آدمی تھے۔

رسول اللہ ﷺ کے پاس پہنچ قوآ آپؐ مسجد سے نکل کر ایک جنازے کی طرف جس کی آپؐ نے دعوت دی تھی جاری ہے تھے، ہم نے کہا: السلام علیک یا رسول اللہ۔ فرمایا: علیکم تم لوگ کون ہو؟ عرض کی، ہم سلامان سے ہیں اور اس لیے آئے ہیں کہ آپؐ سے اسلام پر بیعت کریں، ہم اپنی قوم کے پسمندہ لوگوں کے بھی قائم مقام ہیں۔

آپؐ اپنے غلام ثوابن کی طرف مڑے اور فرمایا کہ اس وفد کو بھی وہیں اتارو جہاں وفد اترتے ہیں نماز ظہر پڑھ لی تو اپنے مکان اور منبر کے درمیان بینچ گئے، ہم لوگ آپؐ کے پاس گئے، نماز شرائع اسلام اور حجاح پھونک کو دریافت کیا۔

آپؐ نے ہم میں سے ہر شخص کو پانچ پانچ اوقیٰ چاندی عطا فرمائی، ہم لوگ وطن واپس گئے یہ واقعہ شوال معاشرہ کا ہے۔

#### (۲۶) وفد جہیش:

ابوالعبد الرحمن المدینی سے مردی ہے کہ جب نبی ﷺ میں نے تشریف لائے تو آپؐ کے پاس عبد العزیز بن بدر بن زید بن معادی الجہنی جو بنی الربيع بن رشدان بن قیس بن جہیش میں سے تھے بطور وفد آئے، ہمراہ ان کے اخیانی اور بچاڑا جہانی الور و عمد بھی تھے۔

رسول اللہ ﷺ نے عبد العزیز سے فرمایا کہ تم عبد اللہ ہو، ابو وعاصم سے فرمایا کہ ان شاء اللہ تم دشمن کو دھلادو گے۔

آنحضرت ﷺ نے فرمایا تم لوگ کون ہو، انہوں نے کہا کہ ہم بنی غیان ہیں (غیان کے معنی سرکشی کے ہیں) فرمایا کہ تم بنی رشدان ہو (رشدان کے معنی بدایت پانے کے ہیں)۔

ان لوگوں کی وادی کا نام غوی تھا (جس کے معنی گراہی و سرکشی کے ہیں) اور رسول اللہ ﷺ نے اس کا نام رشد رکھا آپؐ نے جہیش کے کوہ اشہر و کوہ اجرد کے لیے فرمایا کہ یہ دونوں جنگت کے پہاڑوں میں سے ہیں جن کو کوئی قتنۃ روند سکے گا۔

فتح مکہ کے دن جمعہ عبد اللہ بن بدر کو دیا، ان لوگوں کو مسجد کے لیے زمین عطا فرمائی، یہ مدینے کی سب سے پہلی مسجد تھی جس کے لیے زمین دی گئی۔

عمر بن مروہ اجھنی سے مروی ہے کہ ہمارا ایک بنت تھا، جس کی سب تعظیم کیا کرتے تھے، میں اس کا مجاہر تھا، جب میں نے نبی ﷺ کے متعلق ساتا تو اسے توڑا۔ والدہ اسے روانہ ہوا، مدینہ شریف میں نبی ﷺ کے پاس آیا، مسلمان ہوا، کلمہ شہادت ادا کیا، حلال و حرام کے متعلق جو احکام تھے سب پر ایمان لایا۔ اسی غضون کو میں ان اشعار میں لکھتا ہوں:

شہدت بان اللہ حق وانی لاذہ الاحجار اول تارک

”” میں شہادت دیتا ہوں کہ اللہ حق ہے بے شک میں پیغمبروں کے مجددوں کا سب سے پہلا چھوڑنے والا ہوں ””

وشمرت عن ساقی الازار مهاجرًا اليك أجوب الوعت بعد الدكارك

میں نے اپنی پیڈلی سے تہذیب چڑھا کر آپ کی طرف اس طرح بھرت کی کہ میں خخت و دشوار راہ وزیر میں کو قطع کرتا ہوں۔

لا اصحاب خير الناس نفسها والدا رسول ملیک الناس فوق العجائبات

تاکہ میں ایسے شخص کی صحبت اٹھاؤں جو اپنی ذات و خاندان کے اعتبار سے سب سے بہترین اور لوگوں کے اس مالک

کے رسول ہیں جو آسماؤں کے اوپر ہے۔

اس کے بعد رسول اللہ ﷺ نے ان کو قوم کی جانب بھیجا کہ انہیں اسلام کی دعوت دیں، ان سب نے اس کو قبول کیا، سو ایک شخص کے حسن نے ان کی بات کا رد کیا۔

عمر بن مروہ نے اس پر بددعا کی، حسن سے اس کا مندوث گیا، وہ بات کرنے پر قادر نہ ہا۔ نامیتا و عتقاج ہو گیا۔

(۲۷) و فرد بنی رقاش:

عبد عمر و بن جبل و بن وايل بن الجراح الکھنی سے مروی ہے کہ میں اور ایک شخص عاصم جو بنی عامر کے بی رقاش میں سے تھے روانہ ہوئے، نبی ﷺ کے پاس آئے، آپ نے ہمارے سامنے اسلام پیش کیا، ہم اسلام لائے۔

آنحضرت ﷺ نے فرمایا کہ میں نبی ای، صادق و پاکیزہ ہوں، خرابی اور پوری خرابی اس شخص کی ہے جو میری تکذیب کرے، مجھ سے روگرداں ہو اور جنگ کرے، بہتری اور پوری بہتری اس شخص کی ہے جو مجھے جنگ دے، میری مدد کرے، مجھ پر ایمار لائے، میرے قول کی تصدیق کرے اور میرے ہمراہ جہاد کرے۔

ہم دونوں نے عرض کی کہ ہم تو آپ پر ایمان لاتے ہیں، آپ کے قول کی تصدیق کرتے ہیں، دونوں اسلام لے آئے، عمر

عمر دی شہر پر حصہ لے۔

اجت رسول الله اذ جاء بالهدى واصحت بعد الجحد بالله او جرا

”” میں نے رسول اللہ کو مان لیا جب آپ ہدایت لائے پہلے میں اللہ کا منکر تھا، اب مون ہوں اور اس کا مجھے اجر ملے گا۔ ””

ودعوت للذات القداح وقداری بهاسد کاعمری وللهوا صورا

تیروں کے ذریعے سے فال و شکون لینے کے مزے میں نے ترک کر دیئے حالانکہ ایسے ہی ہبہ و لعب میں میری عمر گزری تھی۔

وامنت بالله العلی مکانہ واصبحت للاوثان ماعشت منکرا

میں اللہ پر ایمان لا یا جس کی منزلت برتر ہے۔ میں جب تک زندہ ہوں توں کا منکر رہوں گا۔“

ربیعہ بن ابراہیم الدمشقی سے مروی ہے کہ حارثہ بن قطن بن زائر بن حسن بن کعب بن علیم الحنفی اور حمل بن سعدانہ بن

حارثہ بن مغفل بن کعب بن علیم بطور وقدر رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے۔

حمل بن سعدانہ کے لیے حجۃ ابادن حادہ اس حجۃ کے کوئے کرمادیہ کے ہمراہ صفحیں میں تھے۔

حارثہ بن قطن کے لیے ایک فرمان تحریر فرمادیا جس میں یہ مضمون تھا کہ یہ فرمان نبی محمد (رسول اللہ ﷺ) کی جانب سے دو مہینہ الجہدان اور اس کے نواحی کے ان باشندگان کے لیے ہے جو قبیلہ کلب کے حارث بن قطن کے ساتھ ہیں بارش سے سیراب ہونے والی صحرائی کجھوڑ کے درخت ہمارے ہیں، شہر کے کجھوڑ کے درخت تمہارے ہیں جس میں پرچشمہ وغیرہ کا پانی جاری ہو اس پر محصول عشر (دوساں حصہ) ہے اور جو بارش سے سیراب ہو اس پر محصول نصف عشر (میساں حصہ) ہے نہ تمہارے اونٹوں کی جمعیت کو جمع کیا جائے گا اور نہ ایک دو موائلی ہوں تو ان کو برا بر کیا جائے گا جیسیں نماز کو وقت پر ادا کرنا ہو گا اور زکوٰۃ اس کے حق کے موافق ادا کرنا ہو گی تم سے گھاٹنے روکی جائے گی، اور نہ سامان خانہ داری کا عشر (دوساں حصہ) لیا جائے گا، تم سے اس کا عہد و پیشاق ہے تمہارے ذمے خیر خواہی و وفاداری اور اللہ و رسول کی ذمہ داری ہے۔ اللہ اور مومین حاضرین گواہ ہیں۔

(۲۸) وفہ بنی جرم:

سعد بن سرہ الجرجی نے اپنے والد سے روایت کی کہ ہمارے دو آدمی بطور وقدر رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے، ایک کا نام اصبع بن شریح بن صریم، بن عمرو، بن ریاح، بن عوف، بن عبیرہ، بن الہون، بن اعجم، بن قدامہ، بن جرم، بن ریان، بن عمران، بن الجاف، بن قضاۓ تھا اور دوسرا ہے وودہ، بن عمرو، بن ریاح تھے۔

دونوں اسلام لائے رسول اللہ ﷺ نے ان کو ایک فرمان تحریر فرمادیا۔ مجھے بعض جرمیں نے وہ شہر نائے جو احتیج یعنی عامر بن عصمه بن شریح نے کہے تھے:

وكان ابوشريح الخير عمى ففي الفتيان حمال الغرامه

”ابو شریح الخیر میرے پچا تھے۔ جو بڑے بہادر اور ذمہ داری کے برداشت کرنے والے تھے۔

عمید العجی من جرم اذا ما ذو والا كال سامونا ظلامه

ایسی حالت میں بھی وہ قبیلہ جرم کے سردار تھے جب کمال و ممتاز پرست درازی کرنے والوں نے ہمیں مصیبت میں ڈال رکھا تھا۔

واباق قومه لما دعاهم الى الاسلام احمد من تھامه

جب کہ احمد (علیہ السلام) نے اسے ان کی قوم کو اسلام کی دعوت دی تو وہ اس دعوت حق کے قبول کرنے میں اپنی تمام قوم سے سبقت لے گئے۔

فلباه و کان له ظهیرا فرفله علی حَتَّی قدامه

انہوں نے آپ کو لیک کہا اور آپ کے مددگار ہو گئے۔ آپ نے انہیں قدماء کے دونوں قبیلوں پر سردار بنا دیا،۔

عمرو بن سلمہ بن قیس الجرمی سے مروی ہے کہ جب یہ لوگ اسلام لائے تو ان کے والد اور قوم کے چند آدمی بطور وفد نبی ﷺ کے پاس آئے، قرآن سیکھا واجد دینی پڑی کیں۔

ان لوگوں نے آنحضرت ﷺ سے عرض کیا کہ ہمیں نماز کون پڑھائے، آپ نے فرمایا کہ تم میں سے نمازوہ پڑھائے جس نے سب سے زیادہ قرآن یاد کیا سیکھا ہو۔

یہ لوگ اپنی قوم میں آئے دریافت کیا مگر کوئی ایسا شخص نہ ملا جو مجھ سے زیادہ قرآن کا جانے والا ہو حالانکہ میں اس زمانے میں اتنا چھپوتا تھا کہ میرے بدن پر صرف ایک چادر تھی، ان لوگوں نے مجھے امام بنایا اور میں نے انہیں نماز پڑھائی، آج تک قبیلہ جرم کا کوئی جمع ایسا نہ ہوا جس میں میں موجود ہوں اور امام نہ ہوں۔

راوی نے کہا عمرو بن سلمہ اپنی وفات تک برادر لوگوں کی نماز جنازہ پڑھاتے اور مسجد میں امامت کرتے۔

ابو زید عمرو بن سلمہ الجرمی سے مروی ہے کہ ہم لوگ ایک ایسے پانی (کے کوئی میں) کے سامنے رہا کرتے تھے جس پر لوگوں کا راست تھا، لوگوں سے پوچھا کرتے تھے کہ یہ امر (اسلام) کیا ہے وہ کہتے تھے کہ ایک شخص نے دعویٰ کیا ہے کہ وہ نبی ہیں، اللہ نے انہیں رسول بنایا ہے اور یہ وہی بھیجی ہے۔

میں یہ کرنے لگا کہ اس میں سے جو کچھ سنتا تھا اس طرح یاد کر لیتا تھا کہ گویا میرے سینے پر رنگ چڑھا دیا گیا ہے یہاں تک کہ میں نے اپنے سینے میں بہت سا قرآن مجع کر لیا عرب بقول اسلام کے لیے فتح مکہ کے منتظر تھے کہتے تھے کہ دیکھنے رہو اگر آنحضرت ﷺ ان لوگوں پر غالب آ جائیں تو آپ صادق و نبی ہیں۔

جب فتح مکہ کی خبر آئی تو ہر قوم نے اسلام لانے میں سبقت کی، میرے والد ہمارے ہمسایہ لوگوں کے اسلام کی خبر (آنحضرت ﷺ کے پاس) لے گئے جب تک اللہ کو ان کا قیام منظور ہوا رسول اللہ ﷺ کے ساتھ قیم رہے۔ اس کے بعد آئے جب وہ ہمارے زدیک آ گئے تو ہم نے ان کو ہاتھوں ہاتھ لیا۔

انہوں نے کہا: بخدا میں رسول اللہ ﷺ کے پاس سے تمہارے پاس آیا ہوں آنحضرت ﷺ تمہیں اس بات کا حکم دیتے ہیں اور اس اس بات سے منع فرماتے ہیں، فلاں نماز فلاں وقت پڑھو اور فلاں نماز فلاں وقت، جب نماز کا وقت آئے تو کوئی تم میں سے اذان کئے تمہاری امامت وہ شخص کرے جو تم میں سب سے زیادہ قرآن جانتا ہو۔

ہمارے ہمسایہ نے غور کیا تو ان لوگوں نے کوئی شخص مجھ سے زیادہ قرآن جانے والا نہ پایا۔ اس لیے کہ میں شتر سواروں سے یاد کیا کرتا تھا، ان لوگوں نے مجھے اپنا امام بنایا، میں انہیں نماز پڑھایا کرتا تھا حالانکہ میں چھر س کا تھا میرے بدن پر ایک چادر تھی کہ جب میں مسجدہ کرتا تو وہ بدن سے ہٹ جاتی تھی، قبیلے کی ایک حورت نے کہا کہ تم لوگ اپنے قاری کے سرین کو ہم سے کیوں نہیں چھپاتے ان لوگوں نے مجھے بھریں کا ایک گردگرہ کر کے پہنایا جتنی سرت مجھے اس کرتے سے ہوئی اتنی کسی چیز

نہیں ہوئی۔

عمر بن سلمہ الجرمی سے مروی ہے کہ میں شتر سوراوں سے ملتا تھا وہ مجھے آسمیں پڑھاتے تھے میں رسول اللہ ﷺ کے زمانے ہی میں امامت کیا کرتا تھا۔

عمر بن سلمہ سے مروی ہے کہ میرے والد اپنی قوم کے اسلام کی بُر رسول اللہ ﷺ کے پاس لے گئے۔ آپ نے ان لوگوں کے لیے جو کچھ فرمایا اس میں یہ بھی تھا کہ تمہاری امامت وہ شخص کرے جو تم میں سب سے زیادہ قرآن جانتا ہو۔ میں ان سب میں جھوٹا تھا اور امامت کیا کرتا تھا، ایک عورت نے کہا کہ اپنے قاری کے سرین تو ہم سے چھاؤ۔ پھر ان لوگوں نے میرے لیے کرتہ بنا یا میں جتنا اس کرتے سے خوش ہوا کسی پیزے سے خوش نہیں ہوا۔

عمر بن سلمہ سے مروی ہے کہ جب میری قوم رسول اللہ ﷺ کے پاس سے والپس آئی تو ان لوگوں نے کہا کہ آپ نے فرمایا ہے کہ تمہاری امامت وہ شخص کرے جو تم میں سب سے زیادہ قرآن جانتا ہو۔

ان لوگوں نے مجھے بلا یا، رکوع و بکوع سکھایا، میں انہیں نماز پڑھایا کرتا تھا، میرے مدن پر ایک بھی ہوئی چادر تھی، لوگ میرے والد سے کہا کرتے تھے کہ تم ہم سے اپنے بیٹے کے سرین کیوں نہیں چھاتے۔

(۳۹) و قد قبیلہ ازو:

منیر بن عبد اللہ الازدی سے مروی ہے کہ صد بن عبد اللہ الازدی اپنی قوم کے انہیں آدمیوں کے ہمراہ بطور وفد رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے، فروہ بن عروہ کے پاس اترے، فروہ نے ان لوگوں کو سلام کیا اور ان کا اکرام کیا۔

یہ لوگ ان کے بیان وس روز ہے، صردان سب میں افضل تھے رسول اللہ ﷺ نے ان کو اپنی قوم کے مسلمانوں پر امیر بنایا اور حکم دیا کہ وہ ان مسلمانوں کے ساتھ ان مشرک قبائل میں سے جہاد کریں جو قرب و جوار میں ہیں۔

یہ نکلے اور جرش میں پڑا، ایک گھوٹ شہر تھا، اسی میں قبائل میں تھے جو قلعہ بند ہو گئے تھے صرد نے پہلے اسلام کی دعوت دی انکار کیا تو ایک مینیتک محاصرہ رکھا، ان کے مویشی محلہ کر کے لوٹ لیا کرتے تھے۔

وہ محاصرہ اٹھا کر کوہ شکر کی طرف چلے گئے یہ سمجھے کہ بھاگ گئے لوگ ان کی تلاش میں نکلے۔ صرد نے اپنی صفیں آراستہ کیں اور محلہ کر دیا، جس طرح چاہا ان لوگوں کو تین سیا میں گھوڑے پکڑ لیے دو پہر تک طویل جگہ ہوئی۔

اہل جرش نے دوآ دیوں کو رسول اللہ ﷺ کے پاس بھیجا تھا جو متلاشی و منتظر تھے، رسول اللہ ﷺ نے ان کو لوگوں کے مقابلے اور صرد کی فتح کی خبر دی۔

یہ دونوں اپنی قوم کے پاس آئے اور کل حال بیان کیا۔ ایک وفد رسول اللہ ﷺ کے پاس حاضر ہوا ارکان وند اسلام لائے، آپ نے انہیں مرحبا فرمایا اور فرمایا کہ تم لوگ صورت کے اچھے ملاقات میں چے کلام میں پاکیزہ اور امامت میں برے ہوئے تم میرے ہو اور میں تمہارا ہوں۔

آپ نے ان لوگوں کا (میدان جگ میں) شعار (لفظ) ببر و مقرر فرمایا، اور ان کے گاؤں کو حاص نہاںوں سے حفظ و

محمد و فرمادیا۔

### (۵۰) وفد غسان:

محمد بن بکیر الغساني نے اپنی قوم غسان سے روایت کی کہ ہم لوگ رمضان شاھی میں رسول اللہ ﷺ کے پاس مدینے آئے، کل تیرہ آدمی تھے رملہ بنت الحارث کے مکان میں اترے دیکھا کہ تمام فوج عرب سب کے سب محمد ﷺ کی تصدیق کر رہے تھے کہ ہم نے آپس میں کہا کہ عرب کے اہل بصیرت کیا اس نظر سے دیکھیں گے کہ عرب بھر میں ہم ہی برے ہیں۔

ہم رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے اسلام لائے تصدیق کی اور گواہی دی کہ آپ جو کچھ لائے ہیں سب حق ہے، ہم جانتے نہ تھے کہ قوم ہماری بیرونی کرے گی یا نہیں، رسول اللہ ﷺ نے ہمیں انعامات دیئے۔

یہ لوگ واپس ہوئے قوم کے پاس آئے تو ان لوگوں نے ان کی بات نہیں باتی، ان لوگوں نے اپنا اسلام پوشیدہ رکھا، ان میں سے دو مسلمان مزدگے اور ایک نے جنگ یرمونک میں عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ کو پایا، وہ ابو عبیدہ سے ملے اپنے اسلام کی خبر دی وہ ان کا اکرام کیا کرتے تھے۔

### (۵۱) وفد بنی حارث بن کعب:

عبداللہ بن عکرہ، بن عبد الرحمن بن الحارث نے اپنے والد سے روایت کی کہ ربیع الاول شاھی میں رسول اللہ ﷺ نے خالد بن ولید رضی اللہ عنہ کو چار سو مسلمانوں کے ساتھ بخراں بھیجا اور حکم دیا کہ جہاد کرنے سے پہلے تین مرتبہ اسلام کی دعوت دیں۔ خالد نے بھی کیا۔ جو بنی حارث بن کعب وہاں تھے انہوں نے اسلام قبول کر لیا۔ اور اس نہاد میں داخل ہو گئے جس کی انہیں خالد نے دعوت دی تھی خالد انہیں لوگوں کے پاس تھہر گئے، انہیں اسلام و شرائع اسلام، کتاب اللہ و سنت رسول اللہ (علیہ السلام) کی تعلیم دی۔

یہ واقعہ رسول اللہ ﷺ کو لکھا اور بلال بن الحارث المحرنی کے ہمراہ تصحیح کر آپ کو مسلمانوں کے علیے اور بنی حارث کے اسلام کی طرف تیزی سے سبقت کرنے کی خبر دی۔

رسول اللہ ﷺ نے خالد کو تحریر فرمایا کہ ان لوگوں کو خوش خبری دو اور ذرا و بھی، آج و جب تو اس طرح کہ تمہارے ہمراہ ان کا وفد بھی ہو، خالد اسی طرح آئے کہ ہمراہ ان لوگوں کا وفد بھی تھا، جن میں قیس بن الحصین ذو الغصہ، یزید بن عبد الداہ، عبد اللہ بن المدان، یزید بن اجمل، عبد اللہ بن قراذ شداد، عبد اللہ القنائی، عمرو بن عبد اللہ بھی تھے۔

خالد نے ان لوگوں کو اپنے پاس تھہرایا۔ رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے تو یہ لوگ بھی ہمراہ تھے آپ نے فرمایا کہ یہ کون لوگ ہیں جو ہندوستانی معلوم ہوتے ہیں۔ عرض کیا گیا کہ یہ بنی الحارث بن کعب ہیں۔

ان لوگوں نے رسول اللہ ﷺ کو سلام کیا۔ کلمہ شہادت "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، مَرْسُولُ اللَّهِ" پڑھا۔ رسول اللہ ﷺ نے ان لوگوں کو دس دس او قیہ چاندی انعام عطا فرمائی، قیس بن الحصین کو ساڑھے بارہ او قیہ چاندی عطا فرمائی، انہیں کو رسول اللہ ﷺ نے بنی الحارث بن کعب پر امیر بنایا۔

یہ لوگ بقیہ ایام شوال میں اپنی قوم کی جانب واپس گئے اس کے چار ماہ بعد رسول اللہ صلوات اللہ علیہ و رحمۃ و برکاتہ کشرا داعماً کی وفات ہو گئی۔

شعیٰ سے مروی ہے کہ عبدہ بن مسہر المارثی رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے آپ سے وہ چیزیں دریافت کیں جن کو وہ بچھے چھوڑ آئے تھے اور اپنے سفر میں انہوں نے دیکھی تھیں۔

نبی ﷺ انہیں وہ چیزیں بتانے لگے اس کے بعد رسول اللہ ﷺ نے ان سے فرمایا کہ اے این مسہر اسلام لے آؤ اور اپنے دین کو دنیا کے عوض فرخخت نہ کرو وہ اسلام لے آئے۔

(۵۲) وفقیہہ ہمدان:

جان بن ہانی، مسلم بن قیس بن عمرو بن ناک بن لاٹی الہمدانی ثم الارجی نے اپنے شیوخ سے روایت کی کہ قیس بن مالک بن لاٹی الارجی رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے آپ کے میں تھے انہوں نے عرض کی ہے کہ رسول اللہ میں اس لیے آپ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا ہوں کہ آپ پر ایمان لاوں اور آپ کی مدد کروں۔

فرمایا "مرحباً" اے گروہ ہمدان کیا تم لوگ وہ اختیار کرو گے جو مجھ میں ہے؟ انہوں نے کہا کہ میرے ماں باپ آپ پر فدا ہوں۔ ہی ہاں فرمایا: اچھا تم اپنی قوم کے پاس جاؤ، اگر انہوں بھی یہی کیا تو وہ اپس آنامیں تمہارے ساتھ چلوں گا۔

قیس اپنی قوم کی جانب روانہ ہوئے وہ لوگ اسلام لائے، عسل کے لیے اندر گئے قبلے کی طرف رخ کیا، قیس بن مالک ان لوگوں کے اسلام کی خبر لے کر رسول اللہ ﷺ کے پاس روانہ ہوئے عرض کی کہ میری قوم اسلام لے آئی ہے، انہوں نے مجھے حکم دیا ہے کہ میں آپ سے اخذ کروں۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ قیس کیسے اپنے قاصد قوم ہیں اور فرمایا کہ تم نے وفا کی اللہ تمہارے ساتھ دفاف کرے۔ آپ نے ان کی پیشانی پر باتھ پھیرا، ان کی قوم ہمدان کے (قبائل) جو غالص ونجیب تھے جو یہ ورنی تھے جو لواحق تھے اور جوان کے موافق تھے سب پر ان کی امانت کے لیے تحریر فرمایا کہ وہ لوگ ان کی بات سین اطاعت کریں اور یہ کہ ان کے لیے اللہ رسول کی ذمہ داری ہے جب تک تم لوگ نمازوں کو قائم رکھو اور زکوٰۃ ادا کرو۔

آپ نے قیس کو تین سو فرق (پیانہ یعنی) بیت المال میں سے بیسہ کے لیے جاری فرمایا، دو سو فرق کشمش اور جوار نصف نصف اور ایک سو فرق گیہوں۔

ابوالحق نے اپنی قوم کے شیوخ سے روایت کی کہ ایام حج میں رسول اللہ ﷺ نے اپنے آپ کو قابل عرب کے سامنے پیش کیا، قبیلہ ارحب کے ایک شخص جن کا نام عبد اللہ بن قیس بن امام غزال تھا آپ کے پاس سے گزرے فرمایا: کیا تمہاری قوم کے پاس مدافعت کی قوت ہے؟ عرض کی جی ہاں۔

آپ نے ان کے سامنے اسلام پیش کیا، وہ مسلمان ہوئے، مگر یہ اندر یہ ہوا کہ ان کی قوم آپ کے ساتھ بعدہ کی کرے گی، اس لیے آپ سے آئندہ حج کا وعدہ کیا۔

آپ نے ان ہمدانی کو ان کی قوم کے ارادے سے روانہ فرمایا، بنی زید کے ایک شخص ذباب نے انہیں قتل کر دیا۔ اس کے بعد قبیلہ ارحب کے چند نوجوانوں نے عبد اللہ بن قیس کے عوض ذباب الزیدی کو قتل کر دیا۔

اہل علم سے مروی ہے کہ وفد ہمدان رسول اللہ ﷺ کے پاس اس کیفیت سے آیا کہ ان کے بدن پر حمرہ کے بننے ہوئے کیڑے تھے جن کی گوت دیباچ (ریشم) کی تھی، ان لوگوں میں ذی مشعار کے حمزہ بن مالک بھی تھے۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ ہمدان کیا اچھا قبیلہ ہے کہ مدد پر سبقت کرنے والا اور مصیبت پر صبر کرنے والا ہے انہیں میں سے اسلام کے رو ساوابدال ہوں گے۔

یہ لوگ اسلام لے آئے، نبی ﷺ نے ان لوگوں کے متعلق تحریر فرمایا کہ ہمدان کے خارف دیام شاکر کے علاقے، اہل الحب و حفاف المل مسلمانوں کے لیے ہیں۔

### (۵۳) وفد بنو سعد العشیرہ:

عبد الرحمن بن ابی سبیرہ الجعفی سے مروی ہے کہ جب لوگوں نے نبی ﷺ کی خبر سنی تو ان انس اللہ بن سعد العشیرہ کے ایک شخص ذباب نے سعد العشیرہ کے بہت پر جس کا نام فراض تھا محلہ کیا اور اسے ریزہ ریزہ کر دیا۔ اس کے بعد وہ بطور وفد نبی ﷺ کے پاس گئے اسلام لائے اور یہ شعر کہہ:

تبعت رسول الله اذ جاء بالهدى و خلقت فرماض بدار هوان  
”میں نے رسول اللہ ﷺ کی پیروی کر لی جب آپ ہدایت لائے۔ اور فرماض کو میں نے مقام ذات میں چھوڑ دیا۔“

شددت عليه شدة فتركته كان لم يكن والدهر ذو حدثان  
”میں نے اس پر محلہ کیا اور اسے اس حالت میں چھوڑا۔ کویا وہ تھا ہی نہیں زمانہ تو انقلاب والا ہے ہی۔“

فلما رأيت الله اظهرا دينه اجت رسول الله حين دعاني  
جب میں نے دیکھا کہ اللہ نے اپنے دین کو غالب کر دیا، تو جب مجھے رسول اللہ ﷺ نے دعوت دی، میں نے قبول کر لی۔

فاصبحت الاسلام ما عشت ناصرا والقت فيها كلكلی وجوانی  
”میں جب تک زندہ رہوں گا اسلام کا مددگار رہوں گا۔ اور اسی میں اپنا تمام زور لگاؤں گا۔“

فمن مبلغ سعد العشيرة انى شريت الديقى باحرفان  
”کوئی جو سعد العشیرہ کو یہ خیر پہنچا دے کر میں نے قافی چیز کے عوض باقی رہنے والی چیز خریدی ہے۔“

مسلم بن عبد اللہ بن شریک الجعفی نے اپنے والد سے روایت کی کہ عبد اللہ بن ذباب الائی جنگ صفین میں علی بن ابراہیم کے ساتھ تھے وہ ان کے لیے کافی تھے۔

### (۵۴) وفد قبیلہ عفس بن مالک:

ذریح کے عفس بن مالک کے قبیلے کے ایک شخص سے مروی ہے کہ ہم میں ایک شخص تھے جو بطور وفد نبی ﷺ کے پا

گئے وہ آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے تو آنحضرت ﷺ شام کا کھانا نوش فرماد ہے تھے آپ نے انہیں کھانے کے لیے بلا یا تو یہ بیٹھ گئے۔

جب آپ کھانا نوش فرمائے تو تھی ﷺ ان کے قریب آئے اور فرمایا کہ کیا تم شہادت دیتے ہو کہ سوائے اللہ کے کوئی معبود نہیں اور محمد ﷺ اس کے بندہ رسول ہیں انہوں نے کہا کہ ”اَشْهَدُ اِنَّمَا اَنَا اَلَا اَلَا اللَّهُ وَالَّهُ اَعْبُدُ وَالَّهُ اَنْزَلَ رُسُولًا“

فرمایا تم طبع سے آئے ہو یا خوف سے عرض کی طبع کے متعلق یہ عرض ہے کہ بحدا آپ کے قبضے میں کوئی مال نہیں (جس کا کوئی لائق کرے) اور خوف کے متعلق یہ گزارش ہے کہ بخدا میں ایسے شہر میں رہتا ہوں جہاں آپ کے لشکر نہیں بھیج سکتے (کہ کوئی خوف نہ کرے) لیکن مجھے (عذاب آخرت کا) خوف دلایا گیا تو میں ڈر گیا مجھ سے کہا گیا کہ اللہ پر ایمان لاویں ایمان لے آیا۔

رسول اللہ ﷺ حاضرین کی طرف متوجہ ہوئے اور فرمایا کہ قبلہ میں کا کفر لوگ مقرر ہیں چند روزہ قیام میں وہ رسول اللہ ﷺ کے پاس آمد و رفت کرتے رہے۔

آخر آپ سے رخصت ہونے آئے رسول اللہ ﷺ فرمایا کہ روانہ ہو جاؤ آپ نے انہیں زاد راہ دیا اور فرمایا کہ اگر تمہیں کوئی (مرض وغیرہ) محسوس ہو تو کسی قریب کے گاؤں میں بناہ لے لینا۔

وہ روانہ ہوئے راستے میں شدید بخار آگیا انہوں نے کسی قریب کے گاؤں میں پناہ لی اور وہ میں وفات پائی اللہ ان پر رحمت کرے ان کا نام ربیعہ تھا۔

#### (۵۵) وفدادار میں :

عبداللہ بن عبد اللہ بن عتبہ وغیرہ سے مروی ہے کہ دار میمن کا وفد رسول اللہ ﷺ کے پاس آپ کی جنگ سے واپسی کے وقت آیا۔ یہ دل آدمی تھے جن میں تمیم و نعیم فرزندان اوں بن خارج بن سواد بن جذیرہ بن دراع بن عدی بن الدار بن ہانی بن حبیب بن نمارہ بن حمیم، زید بن قبس بن خارج الفاقہ کے بن نعمان بن جبل بن صفارہ یا صفار بن ربیعہ بن دراع بن عدی بن الدار جبل بن مالک بن صفارہ، ابو ہند و طیب فرزندان ذریہ بن رزیں بن رعمیت بن ربیعہ بن دراع تھے، ہانی بن حبیب عزیز و مرہ فرزندان مالک بن سواد بن جذیرہ تھے۔

یہ لوگ اسلام لائے رسول اللہ ﷺ نے طیب کا نام عبد اللہ اور عزیز کا نام عبد الرحمن رکھا ہانی بن حبیب نے رسول اللہ ﷺ کو شراب کی میکن پنڈ گھوڑے اور ایک ریشمی قبایل جس میں سونے کے پتھر لگے ہوئے تھے بطور بدیہی پیش کی۔

آپ نے گھوڑوں اور قبا کو قبول فرمایا (اور مشک کو قبول نہیں فرمایا) یہ قباء عباس بن عبد المطلب کو عطا فرمائی عباس ہی خود نے عرض کی کہ میں اسے کیا کروں گا (کیونکہ) اس کا پہنانا جائز نہیں فرمایا: سونا نکال کر اپنی عورتوں کے لیے اس کا زیور ہوں والویا اسے (فروخت کر کے) خرچ کرو؛ قباء کے ریشم کو فروخت کرو والا اور اس کی قیمت لے لو۔

عباس ہی خود نے اسے ایک یہودی کے ہاتھ آٹھ ہزار درم کو فروخت کر دیا، تمیم نے عرض کی ہمارے نواحی میں روم کی ایک قوم ہے جن کے دو گاؤں ہیں ایک کا نام جرجی اور دوسرے کا نام صیعون ہے اگر اللہ آپ کو ملک شام پر فتح عطا فرنا ہے تو یہ دونوں

گاؤں مجھے ہبہ فرماد تجھے، فرمایا: وہ تمہارے ہی ہوں گے۔

جب ابوکبر صدیق رضی اللہ عنہ خلیفہ ہوئے تو انہوں نے ان کو یہ گاؤں دے دیئے، انہیں ایک فرمان لکھ دیا، وارثین کا وفادار رسول اللہ ﷺ کی وفات تک مقیم رہا آپ نے ان لوگوں کے لیے ایک سو وسق (پیان غله) وصیت فرمائی۔

### (۵۶) وفد الرہاویین از قبیله مذحج:

زید بن طلحہ اشی می سے مردی ہے کہ ناحیہ میں پندرہ آدمی رہاویین کے رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں آئے، یہ لوگ قبیلہ مذحج کے تھے، زملہ بنت الحارث کے مکان پر اترے۔

رسول اللہ ﷺ ان لوگوں کے پاس تشریف لائے، بڑی دیرتک باتمیں کرتے رہے، ان لوگوں نے رسول اللہ ﷺ کو چند ہدایا پیش کیے جن میں ایک گھوڑا بھی سرواج نام کا تھا، آپ نے اس کے متعلق حکم دیا تو آپ کے سامنے پھر اگیا، آپ نے اسے پسند فرمایا۔

یہ لوگ اسلام لائے، قرآن و فرقہ سیکھئے، آپ نے ان لوگوں کو بھی اسی طرح انعام دیا، جس طرح آپ وفد کو دیا کرتے تھے کہ ان کے بڑے درجے والے کو سماڑھے بارہ او قیہ چاندی اور کم درجے والے کو پانچ او قیہ یہ لوگ اپنے وطن واپس گئے۔

ان میں سے چند آدمی آئے اور رسول اللہ ﷺ کے ساتھ مدینے سے حج کیا، رسول اللہ ﷺ کی وفات تک مقیم رہے، آپ نے نیز برکت بیدادوار سے شکر کی نمد میں ان لوگوں کے لیے ایک سو وسق جاری کرنے کی وصیت فرمائی اور فرمان لکھ دیا۔

ان لوگوں نے اس کو زمانہ معاویہ میں فروخت کر دالا۔

عمرو بن ہزاران بن سعد الرہاوی نے اپنے والد سے روایت کی کہ تم میں سے ایک آدمی ہیں کا نام عمرو، بن سعیج تھا بطور و فر نبی ﷺ کے پاس آئے اور اسلام لائے۔

رسول اللہ ﷺ نے ان کے لیے ایک جھنڈا ایاندھ دیا۔ یہی جھنڈا لے کر انہوں نے معاویہ تھا خلوف کے ہمراہ جنگ صفين میں (حضرت علی رضی اللہ عنہ کے شکر سے) جنگ کی پار گاہ رسالت میں اپنی حاضری کے متعلق یہ اشعار کہے:

الیک رسول اللہ اعملت نصها تجوب الفیافی سملقا بعد سملق

”یا رسول اللہ میں نے سواری کا رخ آپ کی جانب کر دیا ہے جو یکے بعد دیگرے دشت و بیابان کی محراج نور دی کر رہی ہے۔“

علی ذات الواح اُکلفها السری تَخُبْتْ بِرَحْلی مَرَةٌ ثُمَّ تَعْنِقْ

وہ سواری جس پر لکڑی کی زین ہے میں اس کوشش نور دی کی تکلیف دے رہا ہوں، میر اسماں اٹھائے ہوئے کبھی توجہ ک جاتی ہے اور کبھی گردن او پنجی کر لیتی ہے۔

فِمَالِكِ عَنْدِي رَاحَةٌ أَوْ تَلْجِلْجِي بَابُ النَّبِيِّ الْهَاشَمِيِّ الْمَوْافِقِ

اے سواری میرے ہاں تجھے اس وقت تک آرام ملے کا نہیں جب تک رسول اللہ ﷺ کے دروازے تک تو نہ پہنچ جائے۔

عقت اذا من رحلة ثم رحلة وقطع دياميم وهم مسوري  
دہاں پہنچنے کے بعد پھر تو ہر ایک سفر سے رہا و آزاد ہو جائے گی نہ تجھے کہیں جانا پڑے گا زاد ایسی زحمت ہو گی کہ شب بھر  
بیدار رہے۔

تیرے شعر میں ”تلجع“ کا لفظ ہے اس کے معنی بتاتے ہوئے ہشام کہتے ہیں کہ تلچ اونٹی کے ایسے بیٹھ جانے کو کہتے ہیں  
کہ پھر نہ اٹھے۔

شاعر کہتا ہے:

فمن مبلغ الحستاء ان حليلها      مضاد بن مذعور تلجه غادرها  
”محبوب سے کون ہے کہ جا کے کہہ دے کہ اس کا شہر غداری کے باعث تذبذب میں پڑ گیا ہے۔“

#### (۵۷) و قد غادر:

متعبد اہل علم سے مروی ہے کہ وفرغ تاید رسول اللہ ﷺ کے پاس رمضان میں آیا یہ دس آدمی تھے جو بقیع العرق میں  
اترے اپنے اچھے کپڑے پہنے اور رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں روانہ ہوئے آپ کو مسلم کیا اور اسلام کا اقرار کیا۔  
رسول اللہ ﷺ نے ان کو ایک فرمان تحریر فرمادیا جس میں شرائع اسلام تھے یہ لوگ ابی بن کعب کے پاس آئے تو انہوں  
نے ان لوگوں کو قرآن سکھایا اور رسول اللہ ﷺ نے ان لوگوں کو اسی طرح انعام دیا جس طرح وفد کو دیتے تھے اور یہ واپس گئے۔

#### (۵۸) و قد قبیلہ الختح:

شیوخ نجح سے مروی ہے کہ قبیلہ نجح نے اپنے دواؤں میں کو جن میں سے ایک کا نام ارشاد بن شراحیل بن کعب تھا کہ بنی  
خارش بن مالک بن الحتح میں سے تھے دوسرا جمیش کو جن کا نام ارقم تھا کہ بنی بکر بن عوف بن الحتح میں سے تھے بطور وفدا پنے  
اسلام کی خبر کے ساتھ رسول اللہ کے پاس بھیجا، پہ دونوں روانہ ہوئے یہاں تک کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے۔  
آپ نے ان دونوں کے سامنے اسلام پیش کیا اور اپنی قوم کی جانب سے بیعت کی رسول اللہ ﷺ کو  
ان کی حالت اور حسن بیست پسند آئی فرمایا: کیا تمہارے پیچھے تمہاری قوم میں سے کوئی تم دونوں کے مثل ہے انہوں نے عرض کی:  
یا رسول اللہ ہم اپنی قوم کے ایسے ستر آدمی چھوڑ آئے ہیں جو سب کے سب ہم دونوں سے افضل ہیں، ان میں سے ہر ایک معاملات کا  
فیصلہ کرتا ہے اور کاموں کو پورا کرتا ہے۔ جب کوئی کام ہوتا ہے تو لوگ ہمارے شریک و همیں نہیں ہوتے ہیں۔  
رسول اللہ ﷺ نے ان کے اور ان کی قوم کے لیے دعائے خیر فرمائی اور فرمایا کہ اے اللہ نجح کو برکت دے ارشاد بن کعب  
قوم نہ کسے ایک جھینڈ اعطافر مایا جو فتحِ ک مد میں ان کے ہاتھ میں تھا، وہ اسے قادریہ میں بھی لائے تھے اسی روز (یعنی جنگ قادریہ میں)  
وہ شہید ہو گئے ان کے بھائی دورید نے اسے لے لیا اور وہ بھی شہید ہو گئے، دونوں پر اللہ رحمت نازل کرے پھر اسے بنی جزیرہ کے سیف  
بن الحارث نے لیا اور کو فہم لے گئے۔

محمد بن عمرو الاسلامی سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس جو سب سے آخری وفاد آیا وہ وفد نجح تھا، یہ لوگ یمن سے وسط

محمد ﷺ تک آئے یہ دو سوادی تھے جو مسلمینت الحارث کے مکان پر اترے رسول اللہ ﷺ کے پاس اسلام کا اقرار کرتے ہوئے آئے۔

ان لوگوں نے بیکن میں معاذ بن جبل رض سے بیعت کی تھی ان میں زرارہ بن عمرو و حبیب تھے۔

ہشام بن محمد نے کہا کہ یہ زرارہ بن قیس بن الحارث بن عداء تھے اور یہ نصرانی تھے۔

### (۵۹) وفد بحیرہ:

عبدالحمید بن جعفر نے اپنے والد سے روایت کی کہ جریر بن عبد اللہ الجلی رض میں مدینہ آئے ہمراہ ان کی قوم کے ذریعہ سوادی تھے رسول اللہ ﷺ نے (ان لوگوں کی آمد سے پہلے بطور پیشین گوئی حاضرین سے) فرمادیا تھا کہ اس وسیع راہ سے تمہیں ایک بہترین بابر کرت شخص نظر آئے گا جس کی پیشانی پر سلطنت کا نشان ہوگا۔ جریر اپنی سواری پر نظر آئے ہمراہ ان کی قوم بھی تھی یہ لوگ اسلام لائے اور بیعت کی۔

جریر نے کہا کہ پھر رسول اللہ ﷺ نے پاتھ بھیلیا اور مجھ بیعت کیا اور فرمایا کہ (یہ بیعت) اس پر ہے کہ تم شہادت دو کہ سوائے اللہ کے کوئی معبود نہیں اور میں اللہ کا رسول ہوں، نماز قائم کروز کوڑہ دو، رمضان کے روزے رکوؤں مسلمانوں کی خیر خواہی کرو۔ والی کی اطاعت کرو اگرچہ جسی غلام ہی ہو۔

عرض کی جی ہاں۔ آپ نے انہیں بیعت کر لیا۔

قیس بن عزرہ الامس قبیلہ امس کے ڈھانی سوادیوں کے ہمراہ آئے رسول اللہ ﷺ نے ان لوگوں سے فرمایا کہ تم کون ہو؟ انہوں نے کہا کہ ہم لوگ احس اللہ (اللہ کے بھادر) ہیں زمانۃ جالمیت میں ان لوگوں کو یہی کہا جاتا تھا۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ آج سے تم لوگ احس اللہ (اللہ کے بھادر) ہوئاں ہیں رض کو حکم دیا کہ بھیلہ کے شتر سواروں کو انعام دو اور چپکن سے شروع کرو انہوں نے یہی کیا۔

جریر بن عبد اللہ کا قیام فروہ بن عمرو البیاضی کے پاس تھا رسول اللہ ﷺ نے ان سے ان کے پشت والوں کا حال دریافت فرمایا عرض کی یا رسول اللہ ﷺ نے اسلام کو غلبہ عطا فرمایا اذ ان کو مساجد اور صحنوں میں غالب کر دیا، قبائل نے اپنے وہ بت توڑا لے جن کی وہ پوجا کرتے تھے۔

فرمایا: اچھا و الخالص (بت) کیا ہوا۔ عرض کی کہ ابھی تو اپنی حالت پر باقی ہے۔ ان شاء اللہ اس سے بھی راحت مل جائے گی۔

رسول اللہ ﷺ نے ان کو ذوالخالص کو توڑنے کے لیے بھجا، ان کے لیے جھنڈا باندھا تو عرض کی کہ میں (سواری نہ جانے سے) گھوڑے پر ٹھہر نہیں سکتا ہوں، رسول اللہ ﷺ نے ان کے سینے پر پاتھ بھیرا اور فرمایا کہ اے اللہ ان کو ہادی (ہدایت کرنے والا) اور مہدی (ہدایت یافتہ) بنادے۔

وہ اپنی قوم کے ہمراہ جو تقریباً دو سو تھے روانہ ہوئے زیادہ مدت نہ گز ری تھی کہ واپس آئے رسول اللہ ﷺ نے ان سے

دریافت فرمایا کہ کیا تم نے اسے توڑا؟ عرض کی قسم ہے اس ذات کی جس نے آپ کو حق کے ساتھ بھجا، جی ہاں (توڑا) اس پر جو کچھ تھائیں نے لے لیا، اسے آگ میں جلا دیا۔ اسی گت بنا دی کہ جو اس سے محبت کرتا ہے اسے ناگوار ہو گا، ہمیں اس کے توڑے سے کسی نہیں روکا۔

رسول اللہ ﷺ نے اس روز قبیلہ الحسن کے پیادہ اور سواروں کے لیے دعائے برکت کی۔

#### (۲۰) وفد قبیلہ خشم:

یزید و دیگر اہل علم سے مردی ہے کہ جریر بن عبد اللہ کے ذوالخالصہ کو منہدم کرنے اور قبیلہ الحشم کے کچھ لوگوں کو قتل کرنے کے بعد وفد خشم بن زہرا و انس بن مرک قبیلہ خشم کے چند آدمیوں کے ہمراہ رسول اللہ ﷺ کے پاس آیا۔ ان لوگوں نے کہا کہ ہم اللہ اور اس کے رسول پر جو کچھ وہ اللہ کے پاس سے لائے ایمان لاتے ہیں آپ نیس ایک فرمان لکھ دیجئے کہ جو کچھ اس میں ہو، ہم اس کی پیروی کریں۔

آپ نے ان لوگوں کو ایک فرمان لکھ دیا جس میں جریر بن عبد اللہ و حاضرین کی گواہی تھی۔

#### (۲۱) وفد الاشترین:

اہل علم نے کہا ہے کہ اشترین رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے، وہ پیچاں آؤتی تھے جن میں ابو موی الاشتری رضی اللہ عنہ، ان کے بھائی اور ان کے ہمراہ قبیلہ عک کے دو آدمی تھے یہ لوگ کشتی میں بھری راستے سے آئے اور جدے میں اترے۔ جب مدینے کے نزدیک پہنچ گئے تو کہنے لگے کہ ”غداً نلقى الاحبہ محمداً و حزیمه“ (کل ہم احباب سے ملیں گے محمد ﷺ اور ان کے گروہ سے)۔

یہ لوگ آئے تو رسول اللہ ﷺ کو سفر خیر میں پایا۔ رسول اللہ ﷺ سے قدم بوس ہوئے بیت کی اور اسلام لانے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اشترین لوگوں میں ایسے ہیں جیسے تھیں میں مشکل ہوں۔

#### (۲۲) وفد حضرموت:

اہل علم نے کہا ہے کہ وفد حضرموت وفد کنده کے ہمراہ رسول اللہ ﷺ کے پاس آیا یہ لوگ تین ولیعہ شاہان حضرموت محمد و مخوس و مشرح والصفہ تھے یہ لوگ اسلام لائے۔

مخوس نے کہا: یا رسول اللہ اللہ سے دعا کجھے کہ وہ میری زبان سے میرے اس ہٹکے پن کو دور کر دے، آپ نے ان کے لیے دعا فرمائی اور انہیں کچھ غله (سالاتہ) حضرموت کی پیداوار سے عطا فرمایا۔

وائل بن حجر الحضری بطور وفد نبی ﷺ کے پاس آئے، عرض کی کہ میں اسلام و بھرت کے شوق میں آیا ہوں، آپ نے ان کے لیے دعا فرمائی اور ان کے سر پر ہاتھ پھیرا۔

وائل بن حجر کی آمد کی خوشی میں بدادی گئی کہ ”الصلوٰۃ جامعۃ“ تاکہ لوگ جمع ہو جائیں (جب کسی کام کے لیے لوگوں کو جمع کرنا مقصود ہوتا تھا تو یہی بدادی جاتی تھی)۔

رسول اللہ ﷺ نے معاویہ بن ابی سفیان کو حکم دیا کہ انہیں شہرا کیں، وہ واکل کے ہمراہ پیادہ روانہ ہوئے، واکل اورت پر سوار تھے۔

معاویہ بن ابی سفیان نے ان سے کہا کہ اپنا جوتا میری طرف ڈال دیجئے (کہ میں اسے پہن لوں) انہوں نے کہا کہ انہیں میں ایسا نہیں ہوں گے تمہارے پینے کے بعد میں اسے پہنؤں، معاویہ بن ابی سفیان نے کہا کہ اچھا مجھے اپنے پاس بخواجیجئے۔ انہوں نے کہا کہ تم بادشاہوں کے ہم نشینوں میں نہیں ہو، معاویہ بن ابی سفیان نے کہا کہ گرمی کی شدت میرے پاؤں جھلسادیتی ہے، انہوں نے کہا کہ میری اوثنی کے سامنے میں چلو، بس بھی تمہارے شرف کے لیے کافی ہے۔

### پیغام رسالت شاہ حضرموت کے نام:

جب انہوں نے اپنے دھن کی رواگی کا ارادہ کیا تو رسول اللہ ﷺ نے یہ فرمان لکھ دیا:

یہ فرمان محمد نبی ﷺ کی جانب سے واکل بن حجر شاہ حضرموت کے لیے ہے کہ تم اسلام لائے جو زینتیں اور قلمعہ تمہارے قبھے میں ہیں وہ میں نے تمہارے لیے کر دیے تم سے دس میں سے ایک حصہ لیا جائے گا جس میں صاحب عدل غور کرے گا میں نے تمہارے لیے یہ شرط کی ہے، تم اس میں کی نہ کرنا، جب تک کہ دین قائم ہے اور نبی و مولیٰ اس کے مددگار ہیں۔

ابن ابی عبیدہ سے مردی ہے کہ محسوس بن معبدی کربلا بن ولیعہ مسح اپنے ہمراہ یوں کے نبی ﷺ کے پاس بطور وفد آئے یہ لوگ روانہ ہوئے تو محسوس کو لوقہ ہو گیا، ان میں سے کچھ لوگ واپس آئے اور عرض کی: یا رسول اللہ دردار عرب کو لوقہ ہو گیا، آپ ہمیں اس کی دو اپاتائیے۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ ایک سوئی لواسے آگ میں تپاڑ پھر ان کی دونوں پلکوں کو انٹوں بسی اسی میں اس کی شفاء ہے، لامحال اسی کی طرف جانا ہے، اللہ ہی زیادہ جانتا ہے کہ تم لوگوں نے میرے پاس سے روانہ ہوتے وقت کیا کہا تھا (جس کی وجہ سے یہ سزا ملی)، انہوں نے حضرت معاویہ سے متکبر ان کلمات کہہ تھے جو اللہ کو ناگوار ہوئے، ان لوگوں نے یہی کیا۔ وہ ابھی ہو گے۔

عمرو بن مہاجر الکندی سے مردی ہے کہ ایک خاتون حضرموت کے قبلہ مسجد کی تھیں جن کا نام تمہارہ بنت کلبی تھا۔ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کے لیے ایک لباس بنایا۔ اپنے بیٹے کلبی بن اسد بن کلبی کو بلا بیا اور کہا کہ اس لباس کو نبی ﷺ کے پاس لے جاؤ، وہ اسے آپ کے پاس لائے اور اسلام قبول کیا۔

رسول اللہ ﷺ نے ان کے لیے دعا فرمائی، ان کی اولاد میں سے ایک شخص نے اپنی قوم کو تعریض کرتے ہوئے یہ اشعار کہے ہیں:

لقد مسح الرسول ابابتنا و لم يمسح وجوه بني بحير  
”رسول اللہ ﷺ نے ہمارے دادا کے چہرے پر ہاتھ پھیرا۔ بنی بحیر کے چہروں پر آپ نے ہاتھ نہیں پھیرا۔  
شابهم وشیهم سواء فهم في اللوم انسان الحمير  
چنانچہ ان لوگوں کے بوڑھے اور جوان سب برادر ہیں، وہ سب کہیں پن میں گدھوں کے دانوں کی طرح ہیں۔“

کلیب جب بھی ملکیت کے پاس آئے تو انہوں نے یہ اشعار کہے:

من و شنیر هو تھوی بی عذافرة      الیک یا خیر من یحفی و یتعلی  
 "میں بہرہوت سے آ رہا ہوں، آتے ہوئے جھک جھک جاتا ہوں۔ میں آپ کی جانب میں حاضر ہو رہا ہوں، اے ان سب سے بہتر جو پابند و پاپو شیدہ ہیں۔"

تجوب بی صفصفا غیرا هتا هله      ترداد عفوا اذا اکلت الابل  
 خواری مجھے ایسے میدانوں سے لا رہی ہے جہاں تالابوں کے گھاث بھی گرد آلووں میں اونٹ جب تھک جائیں تو ان کا گرد و غبار اور بڑھ جائے۔

شہرین اعملها نصا علی وجل      ارجو بذاك ثواب اللہ یار حل  
 اسی دشت نور دی میں دو مہینے گزر گئے کہ ندامت کے ساتھ سفر کر رہا ہوں اور اس سفر سے اللہ کے اجر و ثواب کی امید رکھتا ہوں۔

انت النبی الذی کنا نخره      وبشرتنا بلک التوراة والرسل  
 آپ ملکیت وہی نبی ہیں جن کی ہمیں خبر دی جا رہی تھی، ہمیں توریت نے اور پیغمبر وہی نے آپ ملکیت کے متعلق بشارت دی تھی۔

### وائل بن جمر کی دربار بیوت میں حاضری:

علمگرمہ بن وائل سے مروی ہے کہ وائل بن جمر بن سعد الحضری بطور وفد نبی ملکیت کے پاس آئے آپ نے ان کے چہرے پر ہاتھ پھیر اور دعا فرمائی انہیں ان کی قوم کا سردار بنایا۔

آپ نے لوگوں سے تقریر فرمائی کہ اے لوگو! یہ وائل بن جمر ہیں جو تمہارے پاس اسلام کے شوق میں حضرموت سے آئے ہیں۔ اس پر آپ نے اپنی آواز کو بلند فرمایا، پھر معاویہ سے فرمایا کہ انہیں لے جاؤ اور ان کو حربہ میں کی مکان میں ٹھہراو۔

معاویہ بن خداوند نے کہا کہ میں انہیں لے گیا، گرمی کی شدت سے میرے پاؤں جھل رہے تھے میں نے (وائل بن جمر سے) کہا کہ مجھے (اونٹ پر) اپنے پچھے بٹھا لیجئے، انہوں نے کہا کہ تم بادشاہوں کے ہم شیشوں میں نہیں ہو، میں نے کہا کہ اچھا اپنے جو تے مجھے دے دیجیے کہ انہیں پہن کر گرمی کی تکلیف سے بچوں، انہوں نے کہا کہ اہل بیان کو یہ خبر نہ پہنچے کہ رعیت نے بادشاہ کا جو رہہ پہن لیا، اگر تم چاہو تو میں تمہارے لیے اپنی اونٹی کو (تیزی سے) روک لوں اور تم اس کے سامنے میں چلو۔

معاویہ بن خداوند نے کہا کہ پھر میں نبی ملکیت کے پاس آیا اور آپ کو ان کی گنگوکی جردی تو فرمایا کہ بے شک ان میں جاہلیت کا حصہ باقی ہے۔ جب انہوں نے واپسی کا ارادہ کیا تو آپ نے فرمان لکھ دیا۔

(۶۳) وند قبیلہ از دعماں:

علی بن محمد سے مروی ہے کہ اہل عمان اسلام لائے تو رسول اللہ ملکیت نے علاء بن الحضری جیسا کو ان لوگوں کے پاس بھیجا

کہ وہ ان کو شرائع اسلام لکھا میں اور زکوٰۃ وصول کریں۔  
 ان لوگوں کا ایک وفد رسول اللہ ﷺ کے پاس روانہ ہوا جن میں اسد بن یبرح الطاجی بھی تھے یہ لوگ رسول اللہ ﷺ سے ملے آپؐ سے درخواست کی کہ ان کے ہمراہ آپؐ کسی ایسے شخص کو بھیجن جو ان کے معاملات کا انتظام کرے۔  
 مخبرہ العبدی نے جن کا نام مدرک بن خوط تھا عرض کی کہ مجھے ان لوگوں کے پاس بھیج دیجئے۔ کیونکہ ان کا مجھ پر ایک احسان ہے انہوں نے جنگ جنوب میں مجھے گرفتار کیا تھا، پھر مجھ پر احسان کیا (کردہ اکر دیا)۔  
 آپؐ نے انہیں کو ان لوگوں کے ہمراہ نمان بھیج دیا، ان کے بعد سلمہ بن عیاذ الازدی اپنی قوم کے چند آدمیوں کے ہمراہ آئے رسول اللہ ﷺ سے دریافت کیا کہ آپؐ کس کی عبادت کرتے ہیں اور کس چیز کی طرف دعوت دیتے ہیں، رسول اللہ ﷺ نے انہیں بتایا تو عرض کی کہ آپؐ اللہ سے دعا کیجئے کہ وہ ہماری بات اور اُنہاں کو جمع کر دے۔  
 آپؐ نے ان لوگوں کے لیے دعا فرمائی سلمہ اور ان کے ہمراہ اسلام لائے۔

## (۴۴) وفديعافت:

اہل علم نے کہا ہے کہ شجاع بن صحار الفاقہی اپنی قوم کے چند آدمیوں کے ہمراہ رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے اور عرض کی: یا رسول اللہ ہم لوگ اپنی قوم کے او ہیز عمر کے لوگ ہیں اسلام لائے ہیں ہمارے صدقات میدانوں میں رکے ہوئے ہیں۔ فرمایا کہ تمہارے دھی حقوق ہیں جو مسلمانوں کے ہیں، تم پروہی امور لازم ہیں جو مسلمانوں پر لازم ہیں۔ عوذ بن سریر الغافقی نے کہا کہ ہم اللہ پر ایمان لائے۔ اور اس کے رسول کی پیروی کی۔

## (۴۵) وفديبارق:

اہل علم نے کہا ہے کہ وفد بارق رسول اللہ ﷺ کے پاس آیا تو آپؐ نے انہیں اسلام کی دعوت دی وہ لوگ اسلام لائے اور بیعت کی رسول اللہ ﷺ نے انہیں فرمان لکھ دیا کہ:  
 یہ فرمان محمد رسول اللہ ﷺ کی جانب سے بارق سے بغير دریافت کیے ہوئے ان کے پھل کائے جائیں گے نہ جائز یا گری میں ان کے ڈھن میں جانور چڑھے جائیں گے جو مسلمان چڑا گاہ نہ ہونے کی وجہ سے یا خود روگھاس چڑھنے کے لیے ان کے پاس سے گزرے تو اس کی تین روز کی مہماں داری (ان کے ذمے) ہوگی، جب ان کے پھل پک جائیں تو ساقر کو اتنے گرے پڑے پھل اٹھانے کا حق ہو گا جو اس کے شکم کو سیر کر دیں، بغیر اس کے کہ وہ اپنے ہمراہ لا دکر لے جائے۔  
 گواہ شد ابو عبیدہ بن الجراح وحدیفہ بن الیمانی۔ تعلیم ابی بن کعب ﷺ

## (۴۶) وفديبليله دوس:

اہل علم نے کہا ہے کہ جب طفیل بن عمرو الدوسی اسلام لائے تو انہوں نے اپنی قوم کو دعوت دی وہ اسلام لائے اور ستر یا اسی آدمی حوقرا بت دار تھے مدینے آئے، ان میں ابو ہریرہ و عبد اللہ بن ازیز الدوسی شیخ میں بھی تھے۔  
 رسول اللہ ﷺ خیر میں تھے یہ لوگ آپؐ کے پاس گئے اور وہیں قدیموں ہوئے۔

اخبار ابن سعد

ہم سے بیان کیا گیا کہ رسول اللہ ﷺ نے غیمت خبر میں سے ان لوگوں کا بھی حصہ لگایا یہ لوگ آپ کے ہمراہ میئے آئے۔ طفیل بن عییر نے عرض کی: یا رسول اللہ مجھ میں اور میری قوم میں جدائی تذہب میئے، آپ نے ان سب کو حرج الداجن مکھہرایا۔

ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ جب وطن سے نکلے تو اپنی بھرت کے بارے میں یہ شعر کہا:

”رات کو شر کرتے، تکلیف الٹھاتے رہ نور دیں۔ کہ اس سفر کے کفر کی آبادی سے نجات دلادی“۔

عبداللہ بن ازیز ہر نے عرض کی: یا رسول اللہ مجھے اپنی قوم میں شرافت و مرتبہ حاصل ہے، آپ مجھے ان پر مقرر فرمادیجھے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اے بردار دوس! اسلام غریب (ہونے کی حالت میں) شروع ہوا اور غریب ہی ہو جائے گا، اللہ کی تصدیق کرے گا نجات پائے گا، جو کسی اور طرف مائل ہو گا رہ باد جائے گا۔ تمہاری قوم میں سب سے بڑے ٹوپ و الاد و شخص ہے جو صدق میں سب سے بڑا ہو اور حق عنقریب باطل پر عتاب ہو جائے گا۔

(۶۷) و قد حماله والحمد لله:

اہل علم نے کہا ہے کہ عبد اللہ بن عفس الشافعی و مسلمہ بن بزان الحدائی اپنی اپنی قوم کے گروہ کے ساتھ مکہ کے بعد رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے اور اسلام لائے رسول اللہ ﷺ سے اپنی قوم کی جانب سے بیعت کی۔

رسول اللہ ﷺ نے جوز کوہ اُن کے اموال پر مقرر فرمائی اس کے متعلق ایک فرمان ان لوگوں کو تحریر فرمادیا جس کو ثابت قیس بن شماں نے لکھا۔ اس پر سعد بن عبادہ و محمد بن مسلمہ تھی تھا کی شہادت ہوئی۔

(۶۸) و قد قبیلہ اسلام:

اہل علم نے کہا کہ عییرہ بن افصی قبیلہ اسلام کی ایک جماعت کے ہمراہ آئے ان لوگوں نے کہا کہ ہم اللہ و رسول پر ایمان ہے، آپ کے طریقے کی پیروی کی، آپ اپنے یہاں ہمارا ایسا مرتبہ مقرر فرمادیجھے جس کی فضیلت عرب بھی جانیں، کیونکہ ہم لوگ سارے کے بھائی ہیں اور تنگی و فراخی میں ہمارے ذمے بھی آپ کی وفاداری و مد و گاری ہے۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اسلام کو خدا سالم رکھے اور غفار کی خدا مفترت کرے۔

رسول اللہ ﷺ نے اسلام اور تمام مسلم قبائل عرب کے لیے خواہ وہ سا علی پر رہتے ہوں یا میدان میں ایک فرمان تحریر فرمادیاں میں مواثی کے فرائض و ذر کوہ کا ذکر تھا۔

اس صحیفہ کو ثابت بن قیس بن شماں نے لکھا اور ابو عبیدہ بن الجراح و عمر بن الخطاب تھی تھا کی شہادت ہوئی۔

(۶۹) و قد قبیلہ جذام:

اہل علم نے کہا کہ رفاعة بن زید بن عییرہ بن معبد الحذاہی جو بن نصیب کے ایک فرد تھے قبل تحریر ایک صحیح میں رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے آپ کا ایک علام بطور بذریعہ اور اسلام لائے رسول اللہ ﷺ نے انبیاء ایک فرمان لکھ دیا:

یہ فرمان رسول اللہ ﷺ کی جانب سے رفاعة بن زید کے لیے ان کی قوم اور ان کے ہمراہ ہوں کے نام ہے رفاعة ان لوگوں

کو اللہ کی طرف دعوت دیں جو آجائے وہ اللہ کے گروہ میں ہے، جو ان کا رکرے اسے دو ماہ کے لیے امان ہے۔  
قوم نے دعوت قول کی اور اسلام لائی۔

قیس بن ناٹل الجذابی سے مردی ہے کہ قبیلہ جذام میں نی فناش کے ایک شخص تھے جن کا نام فروہ بن عمرو بن النافرہ تھا۔  
انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو اپنے اسلام کی خبر پہنچی اور ایک سفید ماڈہ چھپ بطور پہنچ کی۔

فروہ دروم کی جانب سے رویوں سے ملے ہوئے علاقہ عرب پر عامل تھے ان کا مستقر معان اور اس کے متصل کا علاقہ شاہ

تحاں اہل ردم کو ان کے اسلام کی خبر پہنچی تو ان کو طلب کیا، گرفتار کر کے قید کر لیا۔ پھر انہیں کالا کر گردان مارویں۔

انہوں نے یہ شعر کہا:

ابلُغْ سَرَّةَ الْمُؤْمِنِينَ بِإِنَّنِي سَلَمَ لِرَبِّي أَعْظَمِي وَ مَقَامِي

”سردار مومنین کو میری خبر پہنچادو۔ اپنے رب کے لیے میری بڑیاں بھی مطیع ہیں اور میرا مقام بھی فرمائیں بردار مقام ہے“

#### (۴۰) وفد مہرہ

اہل علم نے کہا کہ وفد مہرہ، جن بی مہری بن الاء بیض ریس تھے آیا رسول اللہ ﷺ نے ان کے سامنے اسلام پیش کیا یہ لوگ اسلام لائے آپ نے ان کو انعام دیا اور ایک فرمان تحریر فرمادیا۔

”یہ فرمان محمد رسول اللہ ﷺ کی جانب سے مہری بن الاء بیض کے لیے ان مہرہ کے متعلق ہے جو آنحضرت ﷺ پر ایسا  
لا ایں نہ تو یہ فنا کیے جائیں نہ برا باد کیے جائیں، ان پر شرائع اسلام کا قائم کرنا واجب ہے، جو اس حکم کو بدے گا وہ (گویا) جنگ کرے  
اور جو اس پر ایمان لائے گا تو اس کے لیے اللہ و رسول کی ذمہ داری ہے، گری پڑی چیز (مالک کو) پہنچانا ہوگی، مواشی کو سیراب کر  
ہوگا، میں کچیل برائی ہے بے حیائی نافرمانی ہے۔  
بقلم محمد بن مسلمہ الانصاری۔

اہل علم نے کہا کہ قبیلہ مہرہ کے ایک شخص جن کا نام زہیر بن قرضم بن الجبل بن قبات بن قوی بن نفلان العبدی بن الامر  
بن مہری، بن حیدان بن عمرو بن الحلف بن قضاۓ تھا جو اختر سے تھے رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے۔

رسول اللہ ﷺ ان کی بعد مسافت کی وجہ سے اکرام و مدارت فرماتے تھے جب انہوں نے واپسی کا ارادہ کیا تو آپ  
انہیں بخایا اور سوار کرایا۔ اور انہیں ایک فرمان تحریر کر دیا جو آج تک (بعد مصنف) ان لوگوں کے پاس ہے۔

#### (۴۱) وفد قبیلہ حمیر

قبیلہ حمیر کے ایک شخص سے جنہوں نے رسول اللہ ﷺ کا زمانہ پایا اور بطور وفد آپ کے پاس حاضر ہوئے، مردی ہے  
مالک بن مرارہ الرہاوی قاصد شاہان حمیر ان لوگوں کے خطوط و خبر اسلام رسول اللہ ﷺ کے پاس لائے۔

یہ واقعہ رمضان ۲۹ حکا ہے آپ نے بلال بی بی مدد کو حکم دیا کہ ان کو ہمراہ ایں نہ رات و ضیافت کریں۔

رسول اللہ ﷺ نے حارت بن عبد الکمال و نعیم بن عبد الکمال و نعیم بن عذر و معاشران ذی رعنین و معاشر وہمان کے نام تحریر فرمایا

”اما بعد! میں اسی اللہ کی حمد کرتا ہوں جس کے سوا کوئی منجود نہیں تمہارے قاصد ملک روم سے والبھی کے وقت ہمارے پاس پہنچنے والوں نے تمہارا پیام اور تمہارے یہاں کی خبریں ہمیں پہنچائیں تمہارے اسلام اور قتل مشرکین کی خبر دی، بن انصار تبارک و تعالیٰ نے تمہیں اپنی ہدایت سے سرفراز کیا ہے بصر طیکہ تم لوگ نیکی کرو اللہ رسول کی اطاعت کرو نماز کو فاقہم کرو زکوٰۃ ادا کرو اور غیرت میں سے اللہ کا خس اس کے نبی کا خس اور منتخب حصہ جو صدقہ و زکوٰۃ مومنین پر فرض کیا گیا ہے ادا کرو“۔

## (۲۷) وفدا مل نجران:

اہل علم نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے ایک فرمان بنام اہل نجران بھجا، ان کے چودہ شرفا نے نصاریٰ کا ایک وفد آپؐ کے پاس روانہ ہوا۔ جن میں قبیلہ کندہ کے عاقب عبدالحیث، بن ربعہ کے ابوالحارث بن علقہ اور ان کے بھائی علقہ اور ان کے بھائی کرز۔ اور سید داؤس فرزند اہل خازن و زید بن قبس و شیبہ و خویید و خالد و عمر و عبد اللہ بھی تھے۔ ان میں تین آدمی تھے جو تمام معاملات کے منتظم تھے۔

عاقب امیر و شیر تھے، نہیں کی رائے پر وہ لوگ عمل درآمد کرتے تھے۔ ابوالحارث استقف (پادری) اور عالم و امام منتظم مارس تھے۔ سیدان کی سواریوں کے منتظم تھے۔

کرز اور ابوالحارث یہ شعر پڑھتے ہوئے ان سب کے آگے بڑھے:

الیک اتعدو فلقا وضیها معاڑا فی بطیها جنیها

مخالغا دین النصاری دینها

”آپ کی جانب میں اس طرح حاضر ہو رہے ہیں کہ مرکب کے شکم میں جو بچہ ہے وہ بھی مضطرب ہے۔ نصاریٰ کے مذہب سے ان کا مذہب بالکل جدا ہے۔“

(یہ شعر پڑھتے ہوئے) وہ نبی ﷺ کے پاس آئے وفد ان کے بعد آیا، لوگ مسجد میں داخل ہوئے ان کے بدن پر حمرہ کے پڑے اور چادر میں خیس جن پر حریری کی پیاس لگی تھیں۔

یہ لوگ مسجد میں شرق کی جانب (جدر بیت المقدس ہے) نماز پڑھنے کو کھڑے ہوئے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ ان کو رہنے دو۔

جب آنحضرت ﷺ کے پاس آئے تو آپؐ نے ان کی طرف سے منہ پھیر لیا، یات نہیں کی، عثمان بن عوف نے ان سے کہا کہ یہ تمہاری اس بیت کی وجہ سے ہے۔

اس روز وہ لوگ واپس چلے گئے صحیح کوراہیوں کے لباس میں آئے، مسلم کیا تو آپؐ نے جواب دیا، انہیں اسلام کی دعوت دی، ان لوگوں نے انکار کیا، اور آپؐ میں بہت گفتگو اور بحث ہوئی۔

## دھوکت مبالغہ:

آپؐ نے انہیں قبر آن سنایا اور فرمایا کہ میں تم سے جو کچھ کہتا ہوں اگر تم انکار کرتے ہو تو آؤ میں تم سے مبالغہ کروں گا (یعنی

بیو دعا کروں گا کہ تم دونوں میں جو فریق باطل پر ہو خدا اس پر لعنت کرے۔  
اس بات پر وہ لوگ واپس گئے صبح کو عبد اللہ اور ان میں سے دو صاحب رائے رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے  
عبد اللہ نے کہا کہ ہمیں یہ مناسب معلوم ہوا ہے کہ آپ سے مقابلہ نہ کریں آپ جو چاہیں حکم دیں، ہم مان لیں گے اور آپ سے  
صلح کر لیں گے۔

آپ نے ان سے دو ہزار تھیاروں پر (اور امور ذیل پر اس طرح صلح فرمائی کہ) ایک ہزار تھیار ہر جب میں اور ایک  
ہزار ہر صفر میں واجب الاداء ہوں گے، اگر میکن سے جنگ ہو تو نجران کے ذمے بطور عازیز تھیں زر ہیں اور تھیں تیزے اور تھیں اونٹ  
اور تھیں گھوڑے ہوں گے۔ نجران اور ان کے آس پاس والوں کی جان مال نمہب ملک زمین حاضر غائب اور ان کی عبادت گاہوں  
کے لیے اللہ کی پناہ اور محمد نبی رسول ﷺ کی ذمہ داری ہے تھے تو ان کا کوئی استقف اپنی استحقی سے نہ کوئی راہب اپنی رہنمائیت سے  
اور نہ کوئی وقف کرنے والا اپنے وقف سے ہٹایا جائے گا۔ اس پر آپ نے چند گواہ قائم فرمائے جن میں سے ابوسفیان بن حرب  
و اقرع بن حابس و مغیرہ بن شعبہ بھی تھے۔

پ لوگ اپنے وطن واپس گئے سید و عاقد بہت ہی کم نہ ہرلنے یائے تھے کہ نبی محمد ﷺ کے پاس آگئے اور اسلام لائے  
آپ نے انہیں ابوالیوب انصاری کے مکان پر اتارا۔  
اہل نجران جو فرمان نبی ﷺ نے ان کے لیے تحریر فرمادیا تھا، آپ کی وفات تک اس کے مطابق رہے (اللہ کا سلام و  
صلوات و رحمت و رضوان آپ پر ہو)۔

ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ خلیفہ ہوئے تو انہوں نے اپنی وفات کے وقت ان کے متعلق وصیت تحریر فرمائی جب پر لوگ سود خوری  
میں بیٹلا ہو گئے تو عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ نے ملک سے انہیں نکال دیا اور ان کے لیے تحریر فرمایا کہ:  
”یہ وہ فرمان ہے جو امیر المؤمنین عمر رضی اللہ عنہ نے نجران کے لیے تحریر فرمایا ہے کہ ان میں سے جو جائے وہ اللہ کی امان میں ہے،  
رسول اللہ ﷺ اور ابو بکر رضی اللہ عنہ نے ان لوگوں کے لیے جو کچھ تحریر فرمایا اس پر عمل کرتے ہوئے ان کو کوئی نقصان نہ پہنچائے، امراء  
شام و عراق میں سے یہ لوگ جس کے پاس پہنچیں وہ انہیں فراخ دلی سے زمین دیں، اگر وہ اس میں کام کریں تو وہ ان کے اخلاف کے  
لیے صدقہ ہے اس میں کسی کو ان پر نہ کوئی بار جو مسلمان ان کے پاس موجود ہو تو ان پر ظلم کرنے والے کے خلاف  
ان کی مدد کرے، کیونکہ یہ وہ قوم ہے جن کی ذمہ داری ہے (عراق و شام) آنے کے بعد ان کا دوسال کا جریہ انہیں معاف کر دیا  
جائے گا، انہیں سوائے اس جائیداد کے جس میں یہ کام کریں اور کسی چیز میں (محصول دینے کی) تکلیف نہ دی جائے گی، نہ ان پر ظلم کیا  
جائے گا، نہ ختی کی جائے گی۔ گواہ شد۔ عثمان بن عفان و محبیب بن ابی فاطمہ۔ ان میں سے کچھ لوگ عراق پہنچے اور مقام نجرانیہ میں  
اترے جو نواحی کوفہ میں ہے۔

(۳۷) وفی جیشان:

عمرو بن شعیب سے مروی ہے کہ ابو وہب الجیشانی اپنی قوم کے چند آدمیوں کے ہمراہ رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے

ان لوگوں نے آپ سے بہن کی شراب کے متعلق دریافت کیا، اس ذیل میں تج کا نام لایا جو شہد سے بتی ہے اور مزر کا جو جو سے ثبت ہے۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ کیا تمہیں اس سے نظر ہوتا ہے؟ عرض کی زیادہ پیش تو نظر ہوتا ہے۔ آپ نے فرمایا کہ اس کا قلیل بھی حرام ہے جس کے قلیل سے نظر ہوتا ہو انہوں نے آپ سے اس شخص کے بارے میں دریافت کیا جو شراب بنائے اور اپنے کارندوں کو پلاٹے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ ہر نہادی چیز حرام ہے۔

### (۲۷) وف الدباغ، درندوں کا وفد:

مطلب بن عبد اللہ بن حطب سے مروی ہے کہ جس وقت مدینے میں رسول اللہ ﷺ اپنے اصحاب کے ساتھ تشریف فرماتھے ایک بھیریا آیا، رسول اللہ ﷺ کے سامنے کھڑا ہو گیا اور آواز کرنے لگا۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ یہ درندوں کا قاصد ہے جو تمہارے پاس آیا ہے اگر تم لوگ اس کا کوئی حصہ مقرر کر دو تو اس کے علاوہ کسی چیز پر نہ بڑھے گا اور اگر تم اس کو چھوڑ دو اور اس سے پچ تو وہ جو کچھ لے گا اس کا رزق ہو گا۔

اصحاب نے عرض کیا رسول اللہ ﷺ تو اس کے لیے کسی چیز پر بھی راضی نہیں۔ نبی ﷺ نے اس کی طرف اپنی انگلیوں سے اشارہ فرمایا کہ ان لوگوں کے پاس سے جلدی چلا جاؤ وہ پلت گیا، دیکھا تو بھاگ رہا تھا۔

### توریت و انجیل میں ذکر رسالت مآب ﷺ:

ابن عباس سے مروی ہے کہ میں نے کعب احرار سے پوچھا کہ آپ توریت میں نبی محمد رسول اللہ ﷺ کی کسی تعریف پاتے ہیں انہوں نے کہا:

ہم آپ کو اس طرح پاتے ہیں کہ (نام نامی) محمد بن عبد اللہ (ﷺ) مقام ولادت مکہ اور بھرت گاہ بھوروں کا باع (یعنی مدینہ) ہو گا آپ کی سلطنت شام میں ہو گی نتو آپ (معاذ اللہ) بے ہودہ گفتار ہوں گے شہزادوں میں شور و غل کرنے والے بدی کا بدله نہ لیں گے، معاف کر دیں گے اور بخش دیں گے۔

ابو صالح سے مروی ہے کہ کعب نے کہا: محمد ﷺ کی نعمت توریت میں یہ ہے محمد ﷺ میرے پندیدہ بندے ہیں نہ بدغلق بیں نہ خت کلام نہ بازاروں میں شور و غل کرنے والے ہیں نہ برائی کے بدے برائی بلکہ معاف کر دیں گے اور بخش دیں گے۔ ان کی جائے ولادت مکہ اور جائے بھرت مدینہ ہو گی ان کی سلطنت شام میں ہو گی۔

کعب سے مروی ہے کہ ہم توریت میں یہ پاتے ہیں کہ محمد ﷺ نبی مختار نہ بدغلق ہوں گے نہ خت کلام نہ بازاروں میں شور و غل کرنے والے ہوں گے برائی کے عوض برائی نہ کریں گے معاف کر دیں گے اور بخش دیں گے۔

زید بن اسلم سے مروی ہے کہ تمیں معلوم ہوا عبد اللہ بن سلام کہا کرتے تھے کہ رسول اللہ ﷺ کی صفت توریت میں یہ

ہے کہ ”اے نبی ہم نے آپ کو شاہد (یعنی آپ کی شریعت کو موجود رہنے والا) بشارت دینے والا اور فرمانے والا اور انبیاء کا محافظ بنا کر بھیجا ہے آپ میرے بندے اور رسول ہیں، میں نے آپ کا نام متکل (خدا پر بخوبی کرنے والا) رکھا ہے نہ تو وہ بد خلق ہوں گے نہ سخت کلام نہ راستوں میں شور و غل کرنے والے۔ اور نہ برائی کے بد لے برائی کریں گے، لیکن معاف کر دیں گے اور درگز رکریں گے، میں انہیں اس وقت تک نہ اٹھاؤں گا تاوقتیکہ ان کے ذریعے سے میر ہے ہو جانے والے نہ ہب کو سیدھا نہ کر دوں اس طرح سے کہ لوگ ”لا الہ الا اللہ“ کہنے لگیں، ان کے ذریعے سے نایبنا آنکھوں کو اور بہرے کا نوں کو اور غلاف پڑھے ہوئے دلوں کو کھوں دوں گا۔“

کعب کو معلوم ہوا تو انہوں نے کہا کہ عبد اللہ بن سلام نے حق کہا۔

زہری سے مروی ہے کہ ایک یہودی نے کہا: توریت میں رسول اللہ ﷺ کی کوئی نعمت ایسی نہ رہی جو میں نے نہ دیکھ لی ہو، سوائے حلم کے، میں نے تیس دینا ایک معینہ میعاد کے لیے آپ کو قرض دیے تھے، میں آپ کو چھوڑے رہا جب میعاد کا ایک روز رہ گیا تو آپ کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کی اے محمد (ﷺ) میراث ادا کر دیجئے، اے گروہ ہی عبدالمطلب آپ لاکوں کی ٹال مول بہت بڑھ گئی ہے۔

عمر رضی اللہ عنہ نے کہا اور یہودی خبیث، اگر آنحضرت ﷺ نہ ہوتے تو میں تیر اسرا ر توڑا اتنا رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اے ابو حفص (عمر رضی اللہ عنہ) خدا تمہاری مغفرت کرے، ہم دونوں کو اس کلام کے علاوہ تم سے اس امر کی ضرورت تھی کہ تم مجھے اس کا قرض ادا کرنے کا مشورہ جو مجھ پر واجب ہے دو وہ (یہودی) اس کا محتاج تھا کہ تم اس کا حق وصول کرنے میں اس کی مدد کرتے۔

یہودی نے کہا کہ میری جہالت وحقیقت سے برابر آپ کے حلم و نرمی میں اضافہ ہی ہوتا رہا، آپ نے فرمایا اے یہودی تیرے حق کا وقت توکل ہو گا، اس کے بعد آپ نے فرمایا کہ اے ابو حفص اس کو اس فلاح میں لے جاؤ جو اس نے پہلے روز ماں کا تھا، اگر یہ راضی ہو جائے تو اس کو اتنے اتنے صاع دے دو اور جو کچھ تم نے اس کو کہا ہے اس کی وجہ سے اتنے اتنے صاع زائد دے دو، اگر وہ راضی نہ ہو تو پھر یہی اس کو فلاح فلاح باغ سے دے دو۔

وہ کھجور پر راضی ہو گیا، عمر رضی اللہ عنہ نے اس کو وہ دیا جو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا تھا اور اتنا زیادہ بھی جس کا آپ نے حکم دیا تھا۔ یہودی نے کھجور پر قبضہ کر لیا تو کہا ”اشہد ان لا اللہ الا اللہ وانہ رسول اللہ“، اے عمر رضی اللہ عنہ، آپ نے مجھے جو کچھ کرتے دیکھا مجھے اس پر محض اس امر نے آمادہ کیا کہ میں نے تمام صفات نکورہ توریت رسول اللہ ﷺ میں مشاہدہ کر لی تھیں صرف حلم باقی تھا، آج میں نے وہ بھی آزمایا، میں نے آپ کو توریت کی صفت کے مطابق پایا۔

میں آپ کو گواہ بناتا ہوں کہ یہ کھجور اور میرے مال کا نصف حصہ تمام فقراء مسلمین پر صرف ہو گا، عمر رضی اللہ عنہ نے کہا کہ یا بعض فقراء پر تو اس نے کہا کہ یا بعض فقراء پر۔ اس یہودی کے تمام گھروں والے اسلام لے آئے سوائے ایک صد سالہ بڑھے کہ جو اپنے کفر پر قائم رہا۔

عطاء بن سیار سے مروی ہے کہ عبد اللہ بن عمر و بن العاص سے نبی ﷺ کی صفت مذکورہ توریت کو دریافت کیا گیا تو انہوں نے کہا کہ ”ہاں“ والد توریت میں بھی آپ کی وہی صفت بیان کی گئی ہے جو قرآن میں ہے۔ یا یہاں النبی انا ارسلناک شاهدًا ومبشرا وندیرا۔ یہی توریت میں ہے کہ اے نبی! ہم نے آپ کو شاہد و بشیر و نذیر اور بے پڑھوں کا محافظ بنا کر بھیجا ہے آپ میرے بندے اور رسول ہیں میں نے آپ کا نام متوكل رکھا ہے نہ تو بدغلق ہیں نہ سخت کلام نہ راستوں میں بکواس کرنے والے برائی کے بد لے برائی نہ کریں گے بلکہ معاف کر دیں گے اور بخش دیں گے میں اس وقت تک انہیں وفات نہ دوں گا تا وقتکہ میں ان کے ذریعے سے میز ہے دین کو سیدھا نہ کر دوں بایں طور کر لوگ ”الا الا اللہ“ کہنے لگیں ان کے ذریعے سے نایباً آنکھ اور بہرے کا ان پا میں گے اور غلاف چڑھے ہوئے دل کو اللہ اس طرح کھول دے گا کہ وہ ”الا الا اللہ“ کہنے لگیں۔

کعب احبار نے بھی یہی بیان کیا سوائے اس کے کہ ان کے الفاظ بد لے ہوئے تھے جن کے معانی بھی تھے۔ کثیر بن مرہ سے مروی ہے کہ اللہ فرماتا ہے کہ تمہارے پاس ایسے رسول آگئے جو نہ قوت ہیں نہ کامل، وہ ان آنکھوں کو کھولیں گے جو نایباً تھیں، ان کا نوں کوشنا بنا میں گے جو بہرے تھے، ان قلوب کا پردہ چاک کریں گے جو غلاف میں تھے، اور اس سنت کو سیدھا کریں گے جو کچھ ہو گئی تھی یہاں تک کہ لا الا الا اللہ کہا جانے لگے۔

قادہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی نعت بعض کتب (سماوی) میں یہ ہے کہ محمد رسول اللہ ﷺ نہ تو بدغلق ہوں گے نہ سخت کلام نہ بازاروں میں بکواس کرنے والے اور نہ برائی کے عوض برائی کرنے والے بلکہ معاف کریں گے اور درگزر کریں گے ان کی امت ہر حال میں حمد (وشکر) کرنے والی ہو گی۔

ابن عباس سے ”فاستلوا اهل الذکر“ کی تفسیر میں مروی ہے کہ ”فاستلوا“ (دریافت کرو) کا خطاب مشرکین قریش سے ہے کہ تم یہود و نصاریٰ سے پوچھ لو کہ رسول اللہ ﷺ کا ذکر توریت و انجیل میں ہے یا نہیں۔

قادہ سے اس آیت ”ان الذين يكتمون ما انزلنا من البيانات والهدى الاكية“ جو لوگ ہماری نازل کی ہوئی پڑائیت و دلائل کو چھپاتے ہیں، کی تفسیر میں مروی ہے کہ یہ یہود ہیں۔ جنہوں نے محمد ﷺ کو چھپایا، حالانکہ ”وہم یجدونہ مکتوبۃ عندہم فی التوراة والانجیل“ (وہ انہیں اپنے یہاں توریت و انجیل میں لکھا ہوا پاتے ہیں) ”ویعلیهم اللاعنون“ (اور لعنت کرنے والے ان پر لعنت کرتے ہیں) یعنی اللہ کے ملائکہ و موسیٰن۔

عیزاز بن حریرت سے مروی ہے کہ عائشہ رضی اللہ عنہا نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ کے متعلق انجیل میں لکھا ہے کہ نہ بدغلق ہوں گے نہ سخت کلام نہ بازاروں میں بکواس کرنے والے اور نہ برائی کے بد لے برائی کریں گے بلکہ معاف کریں گے اور درگزر کریں گے۔

کہل مولائے صحیہ سے مروی ہے کہ وہ اہل مریں کے نصراوی تھے اور اپنی والدہ اور بیچا کی پرورش میں بیتیم تھے، وہ انجیل پڑھا کرتے تھے۔

انہوں نے کہا کہ میں نے اپنے بچا کا نجح (انجیل) لیا اور اسے پڑھا، جب میرے سامنے ایک ورق گزرا تو مجھے اس کی تحریر

سے تجربہ ہوا۔ میں نے اسے اپنے ہاتھ سے چھوڑ تو کیا دیکھتا ہوں کہ ان اور اُن کے کچھ حصے لئے سے جوڑے ہوئے ہیں۔

میں نے انہیں چاک کیا تو اس میں محمد ﷺ کی نعمت پائی کہ ”ذلیل آپ پست قامت ہوں گے نہ بلند بالا، گورے ہوں گے اور کاٹلیں ہوں گی، دونوں شانوں کے درمیان مہر ہوگی، وہ بکثرت زانوں سمیت کر بیٹھیں گے، اور صدقہ قبول نہ کریں گے، گدھے اور اوٹھ پر سوار ہوں گے بکری کا دودھ دو ہیں گے پینڈدار کردہ پہنیں گے جو ایسا کرے وہ تکبر سے بہری ہے اور وہ ایسا کریں گے۔ وہ اسماعیل ﷺ کی اولاد میں ہوں گے ان کا نام احمد ہوگا۔

جب میں ذکر محمد ﷺ کے اس مقام تک پہنچا تو میرے بچا آگئے انہوں نے ان اور اُن کو دیکھا تو مجھے مارا اور کہا کہ جتھے کیا ہو گیا ہے کہ تو ان اور کھولنا اور پڑھتا ہے میں نے کہا کہ اس میں احمد بن ﷺ کی نعمت ہے انہوں نے کہا کہ وہ ابھی تک نہیں

آئے۔

## خصالِ نبوی کا دل آ ویز نظارہ

پیکرِ خلق عظیم کے اخلاق بزبان سیدہ عائشہ

عن عائشہ

حسن بصری رض سے مروی ہے کہ عائشہ رض سے رسول اللہ ﷺ کے اخلاق دریافت کیے گئے تو انہوں نے کہا کہ آپ <sup>ﷺ</sup> کے اخلاق بس قرآن تھے (یعنی بالکل قرآن کے مطابق تھے)۔

مسروق بن الاجدع سے مروی ہے کہ وہ عائشہ رض کے پاس گئے اور ان سے کہا کہ رسول اللہ ﷺ کے اخلاق بیان کیجئے انہوں نے کہا کہ کیا تم عرب نہیں ہو جو قرآن کو پڑھو میں نے کہا کہ ہوں کیوں نہیں؛ انہوں نے کہا کہ قرآن ہی آپ <sup>ﷺ</sup> کے اخلاق تھے۔

سعید بن هشام سے مروی ہے کہ میں نے عائشہ رض سے کہا کہ مجھے رسول اللہ ﷺ کے اخلاق سے آگاہ کیجئے انہوں نے کہا کہ کیا تم نے قرآن نہیں پڑھا ہے۔ میں نے کہا کیوں نہیں عائشہ رض نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ کے اخلاق قرآن تھے۔ قادہ رض نے کہا کہ قرآن انسان کے لیے بہترین اخلاق لایا ہے۔

حسن سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کے اصحاب کا ایک گروہ جب ہوا اور کہا کہ کاش ہم لوگ امہات المؤمنین کے پاس جاتے ان سے وہ اعمال دریافت کرتے جو لوگوں نے نبی محمد ﷺ کی طرف منسوب کیے ہیں۔ شاید ہم لوگ اس کی پیروی کرے۔ ان لوگوں نے ان کے پاس پھر انہیں سمجھا، مگر قاصد ایک ہی بات لایا کہ تم لوگ اپنے نبی ﷺ کے اخلاق دریافت کرتے ہو، آپ <sup>ﷺ</sup> کے اخلاق قرآن تھے، آپ رات گزارتے تھے، نماز پڑھتے تھے اور سوتے تھے، روزہ رکھتے تھے اور روزہ نہیں بھی رکھتے تھے، ایسی بیویوں کے پاس بھی جاتے تھے۔

ان میں سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اخلاق میں سب سے بہتر تھے۔

ابی عبد اللہ الجحدلی سے مروی ہے کہ میں نے عائشہ رض سے پوچھا کہ رسول اللہ ﷺ کے اخلاق اپنے گھر میں کیسے تھے انہوں نے کہا کہ آپ سے بہتر اخلاق کے تھے نہ تو خود میں سے ہوتے تھے اور نہ دوسروں کو فخش بات سناتے تھے نہ آپ راستوں میں بکواس کرنے والے تھے، آپ بدی کے عوض بدی نہیں کرتے تھے بلکہ معاف کرتے اور درگذر فرماتے تھے۔

مسروق رض سے مروی ہے کہ عبد اللہ بن عمر رض نے کہا، رسول اللہ ﷺ نے خود میں خود میں سے ہوتے تھے نہ کسی کو فخش بات سناتے تھے۔

خارجم بن زید بن ثابت سے مروی ہے کہ کچھ لوگ زید بن ثابت رض کے پاس آئے اور کہا کہ ہم سے رسول اللہ ﷺ کے اخلاق بیان کیجئے؛ انہوں نے کہا کہ میں تو آنحضرت ﷺ کا پڑوی تھا میں تم سے کیا کیا بیان کروں۔ جب آپ پڑوی نازل ہوئی

تھی تو آپ مجھے بلا بحیث تھے اور میں اسے آپ کو لکھ دیتا تھا۔ ہم لوگ جب دنیا کا ذکر کرتے تھے تو آپ بھی ہمارے ساتھ اس کا ذکر کرتے تھے تو کیا میں آنحضرت ﷺ کی یہ سب باقی تم سے بیان کروں۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ ان سے دریافت کیا گیا کہ رسول اللہ ﷺ جب اپنے گھر میں تھا ہوتے تھے تو کیونکر رہتے تھے۔ عائشہؓ نے جواب دیا کہ آپ سب سے زیادہ زم اور سب سے زیادہ صاحب کرم تھے تمہارے مردوں میں سے ایک مرد تھے۔ سوائے اس کے کہ آپ پہنچنے والے اور قسم کرنے والے تھے۔

اسود سے مروی ہے کہ میں نے عائشہؓ سے کہا کہ رسول اللہ ﷺ اپنے گھر میں کیا کرتے تھے؟ انہوں نے کہا کہ آپ متعلقین کی خدمت میں مشغول رہتے تھے جب نماز کا وقت آتا تھا تو نکل کر نماز پڑھتے تھے۔

ہشام بن عروہ نے اپنے والد سے روایت کی کہ عائشہؓ سے کہا گیا کہ بیوی ﷺ اپنے گھر میں کیا کرتے تھے؟ انہوں نے کہا کہ جو تم میں سے کوئی کرتا ہے۔ اپنے کپڑے میں پونڈ لگاتے تھے اور جوتا ناٹکتے تھے۔

ہشام بن عروہ نے اپنے والد سے روایت کی کہ عائشہؓ سے کہا کہ رسول اللہ ﷺ اپنے گھر میں کیا کرتے تھے۔ انہوں نے کہا کہ اپنا کپڑا اسیتے تھے جوتا ناٹکتے تھے اور وہ کام کرتے تھے جو مرد اپنے گھروں میں کیا کرتے ہیں۔

اسود سے مروی ہے کہ عائشہؓ سے دریافت کیا گیا کہ رسول اللہ ﷺ اپنے متعلقین میں کیا کرتے تھے؟ انہوں نے کہا کہ آپ اپنے متعلقین کی خدمت میں مشغول رہتے تھے جب نماز کا وقت آتا تھا تو نمازوں کو چلے جاتے تھے۔

ابن شہاب سے مروی ہے کہ عائشہؓ نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ گھر کے کام کا ج کیا کرتے تھے زیادہ تر آپ ﷺ کو کرتے تھے۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو جب کبھی ایسی دوباتوں میں اختیار دیا جاتا تھا جن میں سے ایک آسان ہو تو آپ اسی کو اختیار فرماتے تھے جو آسان ہو۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو جب دوباتوں میں اختیار دیا جاتا تھا تو آپ ان میں سے آسان کو اختیار فرماتے تھے۔ بشرطیکہ وہ گناہ نہ ہو۔ اور اگر وہ گناہ نہ ہوتا تو آپ سب سے زیادہ اس سے دور رہنے والے تھے اور رسول اللہ ﷺ نے کبھی اپنی ذات کے لیے انتقام نہیں لیا۔ سوائے اس کے کہ اللہ کی حرمت کو توڑا جائے تو آپ ﷺ کے لیے انتقام لیتے تھے۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو جب کبھی دوباتوں میں اختیار دیا گیا تو آپ نے ان میں سے آسان کو اختیار فرمایا۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے کسی مسلمان پر ایسی کوئی لعنت نہیں کی جو یاد کی جائے نہ آپ نے کبھی کسی کو اپنے ہاتھ سے مارا۔ سوائے اس کے کہ آپ جہاد فی سبیل اللہ میں مارتے تھے۔

کبھی ایسا نہیں ہوا کہ آپ سے کوئی چیز مانگی گئی ہوا اور آپ نے اس سے انکار کیا ہو۔ سوائے اس کے کہ آپ سے گناہ کا سوال کیا جائے تو بے شک آپ سب سے زیادہ دور رہنے والے تھے کبھی ایسا نہیں ہوا کہ آپ کو دوباتوں میں اختیار دیا گیا ہوا اور

آپ نے ان میں سے آسان تر کون اختیار فرمایا ہو۔ جب جبریل ﷺ سے درس قرآن کا زمانہ قریب ہوتا تھا تو آپؐ غیر میں تیز آندھی سے زیادہ تجھی ہوتے تھے۔

عائشہؓ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے نہ اپنے خادم کو مارانہ عورت کو اور نہ کبھی کسی اور کو سوائے اس کے کہ آپؐ جہاد فی سبیل اللہ ذکر تے ہوں۔

عائشہؓ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے نہ اپنے خادم کو مارانہ عورت کو اور نہ کبھی کسی اور کو سوائے اس کے کہ آپؐ جہاد فی سبیل اللہ ذکر تے ہوں، آپؐ کو جب کبھی دو باتوں میں اختیار دیا گیا تو ان میں آپؐ کو سب سے زیادہ پسندیدہ آسان تربات ہوتی تھی بشرطیکہ وہ گناہ نہ ہو، گناہ کی صورت میں آپؐ اس سے سب سے زیادہ دور ہے وائے تھے کبھی کوئی بات آپؐ کے ساتھ کی گئی تو آپؐ نے اپنی ذات کے لیے اس کا انتقام نہیں لیا، تا وقٹیکہ اللہ کی حرمت نہ توڑی جائیں، اس وقت بے شک آپؐ اللہ کے لیے انتقام لیتے تھے۔

ایک اور روایت کا بھی سیکھیں گے:-

**رسول اللہ ﷺ کے اخلاق حسنہ کے نادر نمونے:-**

علی بن الحسینؑ (زین العابدین) سے مردی ہے کہ نہ رسول اللہ ﷺ نے کبھی کسی عورت کو مارانہ خادم کو آپؐ نے اپنے ہاتھ سے کبھی کسی کو نہیں مارا۔ سوائے اس کے کہ آپؐ جہاد فی سبیل اللہ ذکر تے ہوں۔

ابی سعید خدریؓ سے مردی ہے کہ ایک کنواری لڑکی اپنے پردے میں جتنی حیا کرتی ہے رسول اللہ ﷺ اس سے بھی زیادہ حیادار تھے آپؐ جب کوئی بات ناپسند فرماتے تھے تو ہم اس کو آپؐ کے چہرے سے محسوس کر لیتے تھے۔

عبد بن عثیر سے مردی ہے کہ مجھے معلوم ہوا ہے کہ جب کوئی مجرم غیر حد میں لا یا جانتا تھا تو آپؐ اسے ضرور معاف کر دیتے تھے۔

جابر بن عبد اللہ سے مردی ہے کہ کبھی ایسا نہیں ہوا کہ نبی ﷺ سے کچھ مانگا گیا ہو اور آپؐ نے ”نہیں“ فرمایا ہو۔

محمد بن الحفیہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کبھی کسی چیز کے لیے ”نہیں“ نہیں فرماتے تھے جب آپؐ سے درخواست کی جاتی تھی اور آپؐ کرنا چاہتے تھے تو ”ہاں“ فرماتے تھے اور جب نہیں کرنا چاہتے تھے تو سکوت فرماتے تھے آپؐ کی یہ بات مشہور تھی۔

ابن عباسؓ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ غیر میں سب سے زیادہ تجھی تھے رمضان میں جب آپؐ کی ملاقات جبریلؐ سے ہوتی تھی تو آپؐ سب اوقات سے زیادہ تجھی ہوتے تھے رمضان میں جبریلؐ ختم ماہ تک ہر شب کو آپؐ سے ملتے تھے اور رسول اللہ ﷺ نہیں قرآن سناتے تھے جب جبریلؐ آپؐ سے ملتے تھا تو آپؐ آندھی سے زیادہ غیر میں تجھی ہو جاتے تھے۔

ان بن مالکؓ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نہ تو گالی دیتے تھے نہ فرماتے تھے اور نہ لعنت کرنے تھے، ہم میں سے کسی سے ناخوشی کے وقت یہ فرماتے تھے کہ ”اسے کیا ہوا، یا اس کی پیشانی خاک آ لو دھو۔“

زیاد، بن ابی زیاد سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی دو خصلتیں تھیں جن کو آپ کسی کے پر دند کرتے تھے رات کا دفعہ جب آپ اٹھتے تھے اور سائل کھڑا رہتا تھا بیہاں تک کہ آپ اس کو دیتے تھے۔  
ابراہیم سے مروی ہے کہ مجھ سے بیان کیا گیا کہ رسول اللہ ﷺ کو کبھی نہ دیکھا گیا کہ آپ بیت الخلاء سے نکلے ہوں اور وضو نہ کیا ہو۔

نسب بنت جحش (زوجہ مطہرہ) سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو میری زرد گلن سے وضو کرنا بہت پسند تھا۔ عائشہ (رضی اللہ عنہا) سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو جب دو باتوں میں اختیار دیا گیا تو آپ نے ان میں سے آسان تر کو اختیار فرمایا۔ رسول اللہ ﷺ نے بھی اپنی ذات کے لیے کسی سے انتقام نہیں لیا، سو ائے اس کے کہ آپ کو اللہ کے بارے میں ایذا دی جائے تو آپ انتقام لیتے تھے۔

میں نے رسول اللہ ﷺ کو نہیں دیکھا کہ آپ خیرات سوانعے اپنے کسی اور کے پر دکرتے ہوں (یعنی سائل کو اپنے دست مبارک سے عطا فرماتے تھے کہی خادم سے نہیں دلوتے تھے) بیہاں تک کہ آپ خود ہی اس صدقے کو سائل کے ہاتھ میں رکھتے تھے۔ میں نے رسول اللہ ﷺ کو نہیں دیکھا کہ آپ نے اپنے وضو (کاپانی لانے) کو کسی کے پر دکیا ہوا آپ خود ہی اسے مہیا کرتے تھے بیہاں تک کہ رات کی نماز (تجوہ) پڑھتے تھے۔ (جب بھی کسی سے پانی نہیں منگلاتے تھے)۔  
ابراہیم سے مروی ہے کہ نبی ﷺ گدھے پر بھی سوار ہوتے تھے اور غلام کے پکارنے کا جواب دیتے تھے۔

جابر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ (پکارنے کا) جواب دیتے تھے۔

انس بن مالک (رحمۃ اللہ علیہ) سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ گدھے پر سوار ہوتے تھے اپنے بیچھے (کسی کو) سوار بھی کر لیتے تھے اور غلام کی پکار بھی سننے تھے۔

حزہ بن عبد اللہ بن عتبہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ میں وہ خصلتیں تھیں جو ظالم (امراء) میں نہیں ہوتیں، آپ کو جو سرخ یا سیاہ آدمی پکارتا تھا آپ اسے ضرور جواب دیتے تھے اکثر آپ گری پڑی کھجور پاٹے تھے تو (اللہ کی نعمت کھجکر) لے لیتے تھے اور اپنے منہ تک لے جاتے تھے۔ آپ کو یہ اندیشہ ہوتا تھا کہ صدقے (ذکوہ) کی نہ ہو (تو پھر نہ نہیں فرماتے تھے) آپ گدھی شغل پیچھے پر بھی سوار ہوتے تھے جس پر کوئی چیز نہ ہوتی تھی۔

شعیؑ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ گدھے کی شنگی پیچھے پر بھی سوار ہوتے ہیں۔

راشد بن سعد المتری سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے غلام کے پکارنے کا بھی جواب دیا ہے۔

انس بن مالک (رحمۃ اللہ علیہ) سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ غلام کی پکار کا بھی جواب دیا کرتے تھے۔

انس بن مالک (رحمۃ اللہ علیہ) سے مروی ہے کہ نبی ﷺ میں میریض کی عبادات کرتے تھے جائزے میں شریک ہوتے تھے گدھے پر سوار ہوتے تھے اور غلام کی پکار پر آ جاتے تھے میں نے جنگ نیبر میں آپ کو ایک گدھے پر دیکھا جس کی باگ کھجور کی چھال کی تھی۔

انس بن مالک (رحمۃ اللہ علیہ) سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ زمین پر بیٹھا کرتے تھے زمین پر کھاتے تھے غلام کی دعوت قبول

کرتے تھے فرماتے تھے اگر مجھے دست (کے گوشت) کی دعوت دی جائے تو ضرور قبول کروں اور اگر مجھے کریں (کا گوشت) ہبیے کے طور پر دیا جائے تو ضرور قبول کروں آپ اپنی بکری بھی (اپنے ہاتھ سے) باندھتے تھے۔

بھی بن ابی کثیر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا میں اسی طرح کھاتا ہوں جس طرح غلام کھاتا ہے اور اسی طرح بیٹھتا ہوں جس طرح غلام بیٹھتا ہے کیونکہ میں تو (اللہ کا) غلام ہی ہوں نبی ﷺ دوز انوبیٹھا کرتے تھے۔

انس بن مالک رض سے مروی ہے کہ اصحاب رسول اللہ ﷺ کی ایک جماعت نے نبی ﷺ سے خیر طور پر آپ کے غسل کو دریافت کیا تو انہوں نے ان لوگوں کو خبر دی ان میں سے بعض نے کہا کہ میں عورتوں سے نکاح نہ کروں گا۔ بعض نے کہا میں گوشت نہ کھاؤں گا، بعض نے کہا کہ میں بستر پر نہ سوؤں گا، بعض نے کہا کہ میں روزہ رکھوں گا اور روزہ ترک نہ کروں گا۔

نبی ﷺ نے اللہ کی حمد و شناکی اس کے بعد فرمایا کہ ان جماعتوں کا کیا حال ہے جنہوں نے فلاں فلاں بات کہی میں تو تمہار پڑھتا ہوں سوتا ہوں، روزہ رکھتا ہوں، ترک بھی کرتا ہوں اور عورتوں سے نکاح کرتا ہوں پس جو میری سنت سے منہ پھیرے وہ میرا شہیں ہے۔

سعید بن جبیر سے مروی ہے کہ مجھے سے ابن عباس رض نے فرمایا، اس امت میں سب سے بہتر وہ ہے جس کی سب سے زیادہ بیویاں ہوں۔

حسن سے مروی ہے کہ جب اللہ نے محمد ﷺ کو میمعوث کیا تو فرمایا یہ میرے نبی ہیں یہ میرے پسندیدہ ہیں، ان سے محبت کرو، ان کی سنت اور ان کے طریقے کو اختیار کرو، جن پر دروازے بند نہیں کیے جاتے اور نہ جن کے آگے دربان کھڑے ہوئے ہیں (یعنی ان کی زندگی شہانہ نہ ہوگی) نہ ان کے پاس صبح کو کھانے کے طلاق لائے جاتے ہیں نہ شام کو۔ (یعنی بادشاہوں کی طرح لوگ نذر اذنهیں دیتے بلکہ فاقہ پر فاقہ ہوتے ہیں وہ زمین پر بیٹھتے ہیں اپنا کھانا بھی زمین ہی پر کھاتے ہیں اور موٹا جھوٹا کپڑا اپنے ہیں، گدھے پر سوار ہوتے ہیں اپنے پیچھے بھی کسی کو سوار کر لیتے ہیں (یعنی اپنے ساتھ بھانے میں عار نہیں کرتے جیسا کہ امراء کرتے ہیں) آپ ص (کھانے کے بعد) اپنی انگلیاں چاٹ لیتے ہیں۔ اور آپ فرمایا کرتے تھے کہ جو میری سنت سے منہ پھیرے گا وہ میرا نہیں ہے۔

سماک بن حرب سے مروی ہے کہ میں نے جابر بن سرہ سے کہا کہ آپ رسول اللہ ﷺ کے ساتھ بیٹھا کرتے تھے۔ انہوں نے کہا، ہاں اور آپ ص بہت خاموش رہنے والے آدمی تھے، آپ ص کے اصحاب اشعار پڑھا کرتے تھے زمانہ جاہلیت کی باتوں کا ذکر کرتے تھے اور بہت تھے جب وہ بہت تھے تو رسول اللہ ﷺ مسکراتے تھے۔

جابر بن سرہ رض سے مروی ہے کہ میں رسول اللہ ﷺ کے ساتھ سو مرتبے زیادہ بیٹھا ہوں، مسجد میں آپ ص کے اصحاب اشعار پڑھا کرتے اور زمانہ جاہلیت کی باتیں بیان کرتے رسول اللہ ﷺ بھی اکثر قبض فرمادیتے۔

عبداللہ بن الحارث بن جرائم البریدی سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے زیادہ قبض کرتے ہوئے کسی کو نہیں

ابن عمر رضي الله عنه سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے زیادہ سب کی تجھی کو دیکھا تھا شجاع نہ بہادر نہ پاک و صاف۔ انس بن مالک رضي الله عنه سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ سب سے زیادہ بہادر سب سے زیادہ حسین اور سب سے زیادہ تجھی تھے، ایک شب کا اہل مدینہ گھبراۓ تو رسول اللہ ﷺ آواز کی طرف تعریف لے گئے۔ رسول اللہ ﷺ اہل مدینہ سے ملے جالا تکہ آپ ان سب کے آگے تھے اور فرمائے ہے تھے کہ ہرگز نہ ڈرو۔ آپ ابوظہب رضي الله عنه کے گھوڑے کی تنگی پیٹھ پر تھے گلے میں تواریخی لوگوں سے فرمائے گئے کہ ہرگز نہ ڈرو اور آپ نے فرمایا کہ ہم نے اس گھوڑے کو دریا پایا۔

بکر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ایک گھوڑے پر سوار ہوئے اسے تیر دوڑایا اور فرمایا کہ ہم نے اسے دریا پایا۔

قوت مردانہ:

صفوان بن سلیم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جریل ایک ہائٹی لائے میں نے اس میں سے کھایا تو مجھے جماع میں چالیس مردوں کی قوت دی گئی۔

مجاہد رضي الله عنه سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو چالیس مردوں کی قوت دی گئی تھی؛ جنت کے ہر شخص کو اسی مردوں کی قوت دی جائے گی۔

طاوس رضي الله عنه سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو جماع میں چالیس مردوں کی قوت دی گئی تھی۔

ابو عذر محمد بن رکان نے اپنے والد سے روایت کی کہ انہوں نے نبی ﷺ سے کشتی اڑی۔ نبی ﷺ نے انہیں بچاڑا دیا، میں نے نبی ﷺ کو فرماتے تھا کہ ہمارے اوامر کی دوستی کی دوستی تو پیوں پر عمامے باندھنے کا فرق ہے (یعنی مشرکین بغیر تو پی کے عمامہ باندھتے ہیں اور ہم تو پی پر)۔

اپنی ذات سے قصاص لینے کا موقع:

عمر بن شعیب سے مروی ہے کہ جب عمر رضي الله عنه شام میں آئے تو ان کے پاس ایک شخص آیا جو ان سے اس امیر (حاکم) کے خلاف فیصلہ کرانا چاہتا تھا جس نے اسے مارا تھا، عمر رضي الله عنه نے اس (حاکم) کے بیٹیاں ڈالنے کا کہا کہ ہاں عمر بن العاص رضي الله عنه نے کہا کیا آپ اس کی وجہ سے اس کے بیٹیاں ڈالتے ہیں عمر رضي الله عنه نے کہا کہ ہاں عمر بن العاص رضي الله عنه نے کہا تب تو ہم آپ کے کسی عہدے پر کام نہ کریں گے۔

عمر رضي الله عنه نے کہا میں اس کی وجہ سے قید کرنے میں پرواہ نہیں کرتا میں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا ہے کہ آپ اپنی ذات سے قصاص لینے کا موقع دیتے تھے، عمر بن العاص رضي الله عنه نے کہا کہ اچھا تو کیا ہم اسے راضی کر دیں، انہوں نے کہا کہ تم چاہو تو اسے راضی کر دو۔

عطاء سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے غش کو اپنی ذات سے قصاص لینے کا موقع دیا۔ سعید بن المسیب سے مروی ہے کہ نبی ﷺ اور ابو بکر و عمر رضي الله عنه نے اپنی اپنی ذات سے قصاص لینے کا موقع دیا۔

حسن گفتار:

عائشہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ تم لوگوں کی طرح پر درپے (تیزی سے) کلام نہیں فرماتے تھے، آپ جدا جدا جملوں سے کلام فرماتے تھے، جس کو ہر سننہ والا یاد کر لیتا تھا۔

جابر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے کلام میں ترتیل و ترسیل تھی (یعنی جملوں کی ترتیب نہایت خوبی سے ہوتی تھی اور بہت ٹھہر ٹھہر کر بیان فرماتے تھے)۔

قراءات اور خوشحالی:

ابراہیم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی قراءات آپ کی ریش مبارک کی حرکت سے معلوم ہو جاتی تھی۔ ام سلمہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی قراءات اس طرح تھی، انہوں نے ”بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ اُرْبَالْحَمْدُ لِلّٰهِ“ کے ایک حرف کا طریقہ تایا۔

قادہؓ سے مروی ہے کہ اُس نے رسول اللہ ﷺ کی قراءات کی کیفیت دریافت کی گئی تو انہوں نے کہا کہ آپ کی قراءات متحی پھر کہا کہ ”بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ“ میں آپ ”بِسْمِ اللّٰهِ کو الرَّحْمٰنِ کو اور الرَّحِيْمِ کو“ کچھ بتھے تھے (مذکور تھے)۔

قادہؓ سے مروی ہے کہ اللہ نے کوئی نبی مبعوث نہیں کیا جو خوبصورت اور خوش آواز نہ ہو یہاں تک کہ اللہ نے تمہارے نبی ﷺ کو مبعوث کیا تو آپ کو بھی خوبصورت و خوش آواز بنا کر بھیجا، آپ (قراءات میں) لحن نہیں کرتے تھے مگر کسی قدر مدد (یعنی دراز) کرتے تھے۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ تین دن سے کم میں قرآن نہیں پڑھتے تھے۔

امداد از خطابت:

جابر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب لوگوں سے خطبہ ارشاد فرماتے تھے تو آپ کی دو نوں آنکھیں سرخ ہو جاتی تھیں، آپ آواز کو بلند کرتے تھے، اپنے غضب کو تیر کرتے تھے، گویا آپ کسی ایسے لشکر سے ڈرارہ ہے پس جوں یا شام کو آنے والا ہے، اس کے بعد فرماتے تھے کہ میں اور قیامت اس طرح مبعوث ہوئے ہیں، آپ کلے کی اور پیچ کی انگلی سے اشارہ فرماتے تھے پھر فرماتے تھے کہ بہترین ہدایت محمد ﷺ کی ہدایت ہے، اس سے بری بات وہ ہے جو (دین میں) ایجاد ہو، ہر بدعت (یعنی نوایجاد) گمراہی ہے، جو مر جائے اور مال چھوڑ جائے تو وہ اس کے متعلقین کا ہے قرض یا جائیداد چھوڑ جائے تو وہ میرے پرورد ہو گا اور میرے ذمے ہو گا۔

عامر بن عبد اللہ بن ازیزؓ سے اپنے والد سے روایت کی کہ نبی ﷺ اپنے ہاتھ میں چھڑی لے کر خطبہ ارشاد فرماتے تھے۔

باکمال اخلاق کا بے مثال شاہ کار:

ابن مسعودؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اے اللہ جس طرح تو نے میری پیدائش اچھی کی اسی طرح

میرے اخلاق بھی ابھجھ کر دے۔

سرور عالم سے مروی ہے کہ میں عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کے پاس گیا وہ کہر ہے تھے کہ تمہارے نبی ﷺ نے تو بدغلق تھا نہ فخش گواہ آپ فرمایا کرتے تھے کہ تم میں سب سے بہتر وہ ہے جو سب سے اچھے اخلاق کا ہو۔  
ابن عباس و عائشہ رضی اللہ عنہم سے مروی ہے کہ جب رمضان آتا تھا رسول اللہ ﷺ ہر قیدی کو رہا کر دیتے تھے اور ہر سائل کو فسیلے تھے۔

اسا عیل بن عیاش سے مروی ہے کہ لوگوں کے گناہوں پر سب سے زیادہ ضابر رسول اللہ ﷺ ہی تھے۔

ابراہیم بن میسرہ سے مروی ہے کہ عائشہ رضی اللہ عنہم نے کہا رسول اللہ ﷺ کو جھوٹ سے زیادہ کوئی عادت ناگوار نہ تھی، جب کبھی آپ کو صحابہ رضی اللہ عنہم کے ادنیٰ سے جھوٹ کی بھی اطلاع ہو جاتی تھی تو آپ ان سے رک جاتے تھے یہاں تک کہ آپ کو معلوم ہو جاتا کہ انہوں نے تو بہ کر لی ہے۔

انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ سے جب کوئی شخص ملتا تھا اور آپ سے مصالحت کرتا تھا تو آپ اس کے ہاتھ سے اپنا ہاتھ نہیں کھینچتے تھے تاوقتیکہ وہ شخص خود ہی اس کو نہ پھیرئے رسول اللہ ﷺ کو اپنے ہم نہیں کے آگے پاؤں پھیلاتے کبھی نہیں دیکھا گیا۔

مولائے انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ میں دس سال رسول اللہ ﷺ کی صحبت میں رہا میں نے تمام عطر سوکھے مگر رسول اللہ ﷺ کی خوشبو سے زیادہ اچھی کوئی خوبی نہیں سوکھی رسول اللہ ﷺ کے اصحاب میں سے جب کوئی شخص آپ سے ملتا تھا اور آپ کے ساتھ کھڑا ہو جاتا تھا تو آپ کا ہاتھ پکڑ لیتا تھا تو آپ بھی اس کا ہاتھ پکڑ لیتے تھے اور اپنا ہاتھ نہ کھینچتے تھے تاوقتیکہ وہ خود اپنے ہاتھ کو نہ کھینچ لے۔ جب آپ اصحاب میں سے کسی سے ملتے تھے اور وہ (چکے سے بات کہنے کو) آپ کا کان لے لیتے تھے آپ بھی ان کا کان لے لیتے تھے، پھر اس کو نہ چھڑاتے تھے تاوقتیکہ وہ خود نہ چھڑائیں۔

عکرمہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کے پاس جب کوئی شخص آتا تھا اور آپ اس کے چہرے پر خوشی دیکھتے تھے تو اس کا ہاتھ پکڑ لیتے تھے۔

سعید المعری سے مروی ہے کہ نبی ﷺ جب کوئی عمل کرتے تھے تو اسے قائم رکھتے تھے نہیں کہ کبھی کریں اور کبھی چھوڑ دیں۔

### حسن رفتار:

سیارہ بن ابی الحنم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب چلتے تھے تو ایک بازار والے کی طرح چلتے تھے تو تھکے ہوئے معلوم ہوتے تھے اور نہ عاجز۔

ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ میں ایک جنائزے میں رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ تھا جب چلتا تھا تو آپ میرے آگے ہو جاتے تھے میں ایک شخص کی طرف متوجہ ہوا جو میرے پہلو میں تھے اور کہا کہ آنحضرت کے لیے ابراہیم خلیلؑ کے طرح تو زمین پیٹ دی جاتی ہے۔

جابر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب چلتے تھے تو اور ادھر نہ دیکھتے تھے اکثر آپ کی چادر درخت یا کسی اور چیز میں اُنک جاتی تھی مگر آپ پلتے نہ تھے لوگ ہنستے تھے اور وہ آپ کے پلٹنے سے بے خوف تھے۔

زید بن مرغند سے مروی ہے کہ میں نے نبی ﷺ سے زیادہ حسین کوئی چیز نہیں دیکھی، گویا آفتاب ہے جو اپنے سامنے جاتا ہے اور نبی ﷺ سے زیادہ تیز رفارکسی کو نہیں دیکھا گویا زمین آپ کے لیے لپیٹ دی جاتی تھی، ہم لوگ کوشش کرتے تھے (کہ آپ کے ساتھ چلیں) حالانکہ آپ (تیز چلنے کی) کوشش نہیں کرتے تھے۔

### آداب طعام:

اسحاق بن عیینی نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ کو تکیر لگا کر کھاتے ہوئے بکھی نہیں دیکھا گیا۔ نہ آپ کے نشان قدم پر کوئی چل سکتا تھا۔

ابو الحییہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میں تکیر لگا کر نہیں کھاتا۔

عطاء بن سیار سے مروی ہے کہ جبریل ﷺ کے پاس آئے اور آنحضرت ﷺ کے بالائی قطعہ (علوی) میں تکیر لگا کر کھانا کھا رہے تھے۔ جبریل ﷺ نے آپ سے کہا کہ یا محمد (ﷺ) بادشاہوں کی طرح؟ رسول اللہ ﷺ بیٹھ گئے۔

زہری سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کے پاس ایک فرشتہ آیا جو اس کے قبل آپ کے پاس نہیں آیا تھا، اس کے بعد اس جبریل ﷺ بھی تھے اس فرشتے نے کہا اور جبریل ﷺ خاموش رہے کہ آپ کارب آپ کو اس میں اختیار دیتا ہے کہ آپ نبی و بادشاہوں یا نبی و بنده۔ نبی ﷺ نے جبریل کی طرف ان سے مشورہ طلب کرنے والے کی طرح دیکھا جبریل نے مشورہ دیا کہ آپ تو واضح کجھے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ نبی و بنده ہونا مجھے پسند ہے۔

زہری نے کہا کہ لوگوں کا خیال یہ ہے کہ نبی ﷺ نے جب سے یہ کلمہ فرمایا بھی تکیر لگا کر نہیں کھایا ہیاں تک کہ دنیا کو چھوڑ گئے۔

عاشرہ ہی وضاحت سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے ان سے فرمایا کہ اے عائشہ ہی وضاحت اگر میں چاہتا تو میرے ساتھ سونے کے پھاڑ چلتے۔ میرے پاس ایک فرشتہ آیا جس کی تہذیب کرہ کجھے کے برابر تھی اور کہا کہ آپ کارب آپ کو سلام کہتا ہے اور کہتا ہے کہ اگر آپ نبی و بادشاہ بننا چاہیں (تو میں بنادوں) اور اگر نبی و بنده بننا چاہیں (تو میں بنادوں) جبریل نے مجھے مشورہ دیا کہ آپ تو واضح کجھے میں نے کہا کہ نبی و بنده (بننا چاہتا ہوں)۔

عاشرہ ہی وضاحت نے کہا کہ اس کے بعد نبی ﷺ تکیر لگا کر نہیں کھاتے تھے اور فرماتے تھے کہ میں اسی طرح کھاتا ہوں جس طرح بنده کھاتا ہے اور اس طرح بیٹھتا ہوں جس طرح بنده بیٹھتا ہے۔

کعب بن عجرہ سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو تین انگلیوں سے کھاتے دیکھا، انگوٹھے سے اور جو اس کے متصل ہے اور بیچ کی انگلی سے میں نے آپ کو دیکھا کہ جب آپ انگلیوں کے پوچھنے کا ارادہ کرتے تھے تو قبل اس کے کہ انہیں پوچھیں اپنی تینوں انگلیوں کو چاہتے تھے پہلے بیچ کی انگلی چاہتے تھے پھر اس کے قریب والی انگوٹھا۔

ابی الماسد سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا کہ میرے رب نے میرے سامنے پیش کیا کہ وہ میرے لیے کے کی لکڑیاں کو سونا بنادے میں نے کہا کہ اے میرے رب نہیں میں ایک روز بھوکار ہوں گا اور ایک روز پیٹ بھروں گا (یا آپ نے تین مرتبہ یا اسی کے قریب فرمایا) جب بھوکار ہوں گا تو تیرے آگے عاجزی کروں گا اور تجھے یاد کروں گا جب پیٹ بھروں گا تو تیری حمد کروں گا اور شکر کروں گا۔

اخلاق نبوی پر حضرت انس بن مالکؓ کی گواہی:

انس بن مالکؓ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے مجھے ایک کام سے بھیجا، میں نے لڑکوں کو دیکھا تو ان کے ساتھ بیٹھ گیا۔ نبی ﷺ آئے اور آپؓ نے لڑکوں کو سلام کیا۔

ام سلمہؓ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے اپنی ایک کنیز کو بھیجا، اس نے دری کی تو آپؓ نے فرمایا کہ اگر قصاص (کا اندریشہ) نہ ہوتا تو میں تجھے اس مسوک سے مارتا۔

انس بن مالکؓ سے مروی ہے کہ میں نے دس سال رسول اللہ ﷺ کی خدمت کی مگر کبھی نہیں دیکھا کہ آپؓ نے ہم نشیون کے گھنٹوں کی طرف پاؤں پھیلائے ہوں گے ایسا ہوا کہ کسی نے آپؓ سے مصافی کیا ہوا اور آپؓ نے اپنا ہاتھ اس کے ہاتھ سے کھینچ لیا ہو۔ یہاں تک کہ وہ شخص خود ہی آپؓ سے جدا ہو جاتا تھا، زایدا ہوا کہ کوئی شخص آپؓ کے ساتھ کھڑا ہو گیا ہو پھر آپؓ اس سے ہٹ گئے ہوں تا قتیلہ وہ شخص خود نہ ہے، میں نے جو کام کیا اس کے متعلق آپؓ نے کبھی یہ نہیں فرمایا کہ تم نے یہ کیا یہ کیا فرمایا کہ تم نے یہ اور یہ کیوں نہ کیا، میں نے عطر سو نگھا ہے، مگر کوئی خوشبو رسول اللہ ﷺ کی خوشبو سے زیادہ اچھی نہیں سوکھی، کبھی ایسا نہ ہوا کہ کسی نے آپؓ کی طرف (خغیرہ بات کے لیے) کان جھکایا ہوا اور آپؓ نے اپنا سر ہٹایا ہو۔ تا قتیلہ وہ خود نہ ہٹ گیا ہو۔

رسول اللہ ﷺ کا اشعار پڑھنا:

حسن بن عوف سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ مثل کے طور پر یہ شعر پڑھ رہے تھے:

کفی بالاسلام والشیب للمرء ناهیا

”یعنی آدمی کو اسلام اور ضعیفی (بدی سے) روکنے کے لیے کافی ہے۔“

ابو بکرؓ نے کہا: یا رسول اللہ شاعر نے تو اس طرح کہا ہے:

کفی الشیب والاسلام للمرء ناهیا

”ضعیفی اور اسلام ان کو بدی سے روکنے کے لیے کافی ہے۔“

پھر بھی رسول اللہ ﷺ بھی ہمیں فرماتے تھے:

کفی بالاسلام والشیب للمرء ناهیا

ابو بکرؓ نے کہا کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ بے شک آپؓ اللہ کے رسول ہیں نہ تو آپؓ کو شرعاً علم ہے اور نہ یہ آپؓ کے

لیے مناس ہے۔

عکرمہؓ سے مروی ہے کہ عاشقہؓ سے دریافت کیا گیا کہ آپؓ نے بھی رسول اللہ ﷺ کو بطور مثل شعر پڑھتے

سنا تو انہوں نے کہا کہ جب آپ ﷺ اپنے گھر میں داخل ہوتے تھے تو کبھی کبھی یہ شعر پڑھتے تھے  
ویائیک بالا خبار من لم یُرَدَّدْ

”اور تیرے پاس وہ شخص خبریں لائے گا جس کو تردیں۔“

اخلاق کریمانہ میں حیاء کا پہلو:

یحییٰ بن عبد الرحمن حبصی نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ پیشتاب کے لیے اسی طرح تکمیل کاتے تھے جس طرح مکان (میں بیٹھنے) کے لیے۔

مقدار بن شریح نے اپنے والد سے روایت کی کہ میں نے عائشہؓ کو اللہ کی قسم کہا کر بیان کرتے تھے کہ جب سے رسول اللہ ﷺ پر قرآن نازل ہوا کی نے آپ کو کھڑے ہو کر پیشتاب کرتے نہیں دیکھا۔

حیب بن صالح سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب مقام استراحت میں داخل ہوتے تھے تو اپنا جو دبپھن لیتے تھے اور اپنا سڑھا کر لیتے تھے۔

ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ (استخاء سے) نکل کر پانی بہادیا کرتے تھے پھر مٹی سے مسح (تمیم) کرتے تھے میں کہتا تھا کہ یا رسول اللہ پانی تو آپؐ کے قریب ہے فرماتے تھے کیا معلوم شاید میں اس کے پاس نہ ہوں۔

مولائے عائشہؓ سے مروی ہے کہ عائشہؓ کو اپنے کہا کہ میں نے کبھی رسول اللہ ﷺ کی شرمگاہ نہیں دیکھی۔

انس بن مالکؓ سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ بیت الخلاء میں جاتے تھے تو تاؤ قنیکہ اس مقام کے قریب نہ ہو جائیں جس کا ارادہ ہوتا تھا آپؐ اپنے کپڑے نہ اٹھاتے تھے۔

### کثرت عبادت:

مغیرہ بن شعبہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اتنی نماز پڑھتے تھے کہ آپؐ کے پاؤں پر درم آ جاتا تھا آپؐ سے (کمی کو) کہا جاتا تو فرماتے تھے کہ کیا میں شکرگزار بندہ نہ ہوں۔

ابو سلمہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات نہ ہوئی تاوقنیکہ آپؐ کی اکثر نماز بیٹھ کر رہے ہو گئی، آپؐ فرمایا کرتے تھے کہ اللہ کے نزدیک وہ عمل سب سے زیادہ پسندیدہ ہے جو ہمیشہ ہوا گرچہ کم ہو۔

پانی پینے کا نبوی انداز:

ثمامہ بن عبد اللہ بن انس سے مروی ہے کہ انس برلن میں (پانی پینے وقت) دو یا تین مرتبہ سانس لیتے تھے اور بیان کرتے تھے کہ رسول اللہ ﷺ کو برلن میں تین مرتبہ سانس لیتے دیکھا گیا۔

انسؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ پانی پینے میں تین مرتبہ سانس لیتے تھے اور فرماتے تھے کہ یہ زیادہ خوش گوار مبارک اور نیک ہے۔ انسؓ نے کہا ہذا میں بھی پینے میں تین مرتبہ سانس لیتا ہوں۔

ابو ہبیریہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب پیاس سے ہوتے تھے تو اپنی آواز پست کر دیتے تھے اور پھر ڈھانک

لیتے تھے۔

قابل رشک اداکیں:

عطاء سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: ہم گروہ انہیاء کو حکم دیا گیا ہے کہ سحری میں تاخیر کریں، افطار میں تعییل کریں۔ اور نماز میں دانہنے ہاتھ کو باکیں ہاتھ پر رکھیں۔

یزید بن الاصم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو بھی کسی نماز میں جمائی لینے نہیں دیکھا گیا۔

زہری سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جنازے کے ساتھ بھی سوارنہیں ہوتے۔

عبد العزیز بن ابی رداد سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب جنازے میں شریک ہوتے تھے تو خاموشی زیادہ کرتے تھے اور اپنے دل میں باتیں زیادہ کرتے تھے، لوگ خیال کرتے تھے کہ آپ میت کے بارے میں دل میں باتیں کرتے ہیں نہ آپ کہ (اس وقت) کوئی جواب دیتا تھا اور نہ آپ سے سوال کیا جاتا تھا۔

راشد بن سعد وغیرہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب نماز پڑھتے تھے تو اپنا داہنا ہاتھ باکیں ہاتھ پر رکھتے تھے۔

رسول عربی ﷺ کا غسل اور وضعہ:

عائشہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ایک صاع (پانی) سے غسل کرتے تھے اور ایک مد (پانی) سے وضع کرتے تھے۔

ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ میں رات کو اپنی خالہ میمونہؓ کی بخشش کے بیہاں رہا۔ رسول اللہ ﷺ اٹھے، آپ نے غسل کیا، پھر آپ ﷺ کے پاس رومال لایا گیا مگر آپ نے اسے نہیں چھوڑا فرمائے گے۔ ہاتھ سے اس طرح یعنی نبی کو ہاتھ سے خشک کرتے رہے۔

اس بن مالکؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے وضع کیا، اپنی ریش مبارک میں خلال کیا اور فرمایا کہ نبی کے رب نے مجھے اس کا حکم کو نیا ہے۔ راوی اول عبد اللہؓ نے اپنا داہنا ہاتھ اپنی ٹھوڑی کے نیچے داخل کیا کہ گویا وہ اپنی دارجی آسمان کی طرف اٹھاتے ہیں۔

ایاس بن جعفر الحنفی سے مروی ہے کہ مجھے خبر دی گئی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کا ایک رومال تھا جس سے آپ وضع کے وقت پانی پوچھتے تھے۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ہر چیز میں داہنی طرف سے شروع کرنا پسند فرماتے تھے وضع کرنے میں چلنے میں اور جوتا پہننے میں۔

عبادات میں عادت مبارکہ:

اسؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنی قربانی اپنے ہاتھ سے ذبح فرماتے اور اس میں اللہ کا نام لیتے۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ اپنے گھر میں کوئی ایسی چیز جس میں صلیب کی تصویر یا بخیر توڑے نہیں چھوڑتے تھے۔

ابن عمر نبی ﷺ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ جب کسی ضرورت کے بھولنے کا اندیشہ کرتے تھے تو اپنی چھنگلیا یا اپنی انگوچی میں ڈورالپیٹ لیتے تھے۔

مجاہد حشمتی سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ دو شنبے اور پنج شنبے کو روزہ رکھتے تھے۔

انس بن حذفہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اتنا روزہ رکھتے تھے کہ کہا جاتا تھا آپ رُوزہ رکھتے ہیں، اور روزہ اتنا ترک کرتے تھے کہ کہا جاتا تھا آپ نے روزہ ترک کر دیا۔

انس بن مالک حذفہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ عید الفطر میں محروم اسے اظفار فرماتے تھے پھر (نماذکو) چلے جاتے تھے۔

عائشہ حذفہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کی تاریک گھر میں نہیں بیٹھتے تھے تا وقیکہ آپ کے لیے چراغ نہ روشن کر دیا جائے۔

### خلق عظیم کا مرقع کامل:

عبدة بن الصامت حذفہ سے مروی ہے کہ ایک روز رسول اللہ ﷺ ہمارے پاس تشریف لائے، ابوکبر حذفہ نے کہا کہ کھڑے ہو جاؤ تاکہ ہم رسول اللہ ﷺ سے اس منافق کی فریاد کریں، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میرے لیے کھڑے نہ ہو اللہ ہی کے لیے کھڑے ہو۔

ابن شہاب سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے لیے نیا پھل لایا جاتا تھا تو آپ اسے بوسدیتے تھے آنکھوں سے لگاتے تھے اور فرماتے تھے کہ اے اللہ جس طرح تو نہ میں اس کا اول دکھایا ہے اسی طرح اس کا آخر بھی دکھا۔

ابی حمید یا ابی اسید سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جب تم میری جانب سے کوئی حدیث سنو جس کو تمہارے دل مان لیں، تمہارے روکیں اور بشرے اس کے لیے نرم ہو جائیں اور تم یہ سمجھو کر وہ تم سے قریب ہے تو میں تم سے زیادہ اس کے قریب ہوں (یعنی اگر وہ مضمون میرے اور تمہارے مناسب ہے تو بھلوکہ میں نے بیان کیا ہو گا) اور جب تم میری جانب سے کوئی ایسی حدیث سنو جس کا تمہارے دل انکار کریں اس سے تمہارے روکیں اور بشرے نفرت کریں اور تم یہ سمجھو کر وہ تم سے بیعد ہے تو میں بہ نسبت تمہارے اس سے بہت زیادہ دور ہوں (کہ میں نے ایسی بربادی بات نہ کی ہو گی)۔

### قبول ہدیہ و رد صدقہ:

عائشہ حذفہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ہدیہ قبول فرمایا کرتے تھے اور صدقہ نہیں قبول فرماتے تھے۔

ابو ہریرہ حذفہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ہدیہ قبول فرماتے تھے اور صدقہ نہیں کھاتے تھے۔

حبيب بن عبدی الرجی سے مروی ہے کہ جب نبی ﷺ کے پاس کوئی چیز لا لی جاتی تھی تو آپ فرماتے تھے کہ یہ ہدیہ ہے یا صدقہ؟ اگر کہا جاتا کہ صدقہ ہے تو نہیں کھاتے تھے اور اگر کہا جاتا کہ ہدیہ ہے تو کھاتے تھے۔

چند یہودی آپ کے پاس ایک پیالہ شرید کالائے تو استفسار فرمایا کہ ہدیہ ہے یا صدقہ؟ عرض کی کہ ہدیہ ہے آنحضرت ﷺ نے کھالیا ان میں سے بعض نے کہا کہ محمد (ﷺ) (اس کے کھانے میں) بندے کی طرح بیٹھنے رسول اللہ ﷺ سمجھ گئے فرمایا کہ میں بندہ ہوں اور بندے ہی کی طرح بیٹھتا ہوں۔

عون بن عبد الله سے مروی ہے کہ جب نبی ﷺ کے پاس کیجیے لائی جاتی تھی تو آپ فرماتے تھے کہ صدقہ ہے یا بدیہی اگر وہ لوگ کہتے کہ صدقہ ہے تو آپ اسے اہل صفائی کے پاس بھجوادیتے تھے اگر کہتے کہ بدیہی ہے تو آپ اسے رکھواليتے، اور اہل صفائی کو بلا لیتے۔

ابو ہریرہ رض سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کے پاس غیر قرابداروں کے بیہاں سے کھانا لایا جاتا تھا تو آپ دریافت کرتے تھے اگر کہا جاتا کہ بدیہی ہے تو کھاتے تھے اور اگر کہا گیا کہ صدقہ ہے (ہم لوگوں سے) فرماتے تھے کہ کھاؤ خود نہیں کھاتے تھے۔

رشید بن مالک سے مروی ہے کہ ایک روز میں رسول اللہ ﷺ کے پاس تھا۔ ایک شخص ایک طبق لایا جس میں کھجوریں تھیں فرمایا کہ یہ کیا ہے صدقہ ہے یا بدیہی؟ اس شخص نے کہا کہ صدقہ ہے فرمایا کہ اسے اس قوم (اصحاب صفائی) کے آگے بڑھا دو۔ حسن رض آپ کے آگے مٹی میں کھلی رہے تھے انہوں نے ایک کھجور لے کر اپنے منہ میں رکھ لی۔ رسول اللہ ﷺ نے ان کی طرف دیکھ لیا آپ نے اپنی انگلی ان کے منہ میں ڈال کر وہ کھجور نکال لی اسے پھینک دیا اور فرمایا کہ ہم آل محمد (علیہ السلام) صدقہ نہیں کھاتے۔ نبی ﷺ کے صحابی عبد اللہ بن بسر سے مروی ہے کہ میری بہن رسول اللہ ﷺ کو بدیہی سمجھا کرتی تھیں آپ اسے قبول فرماتے تھے۔

عبد اللہ بن بسر رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ بدیہی قبول فرماتے تھے صدقہ نہیں قبول فرماتے تھے۔ علی رض سے مروی ہے کہ کسری نے رسول اللہ ﷺ کو بدیہی سمجھا آپ نے قبول فرمایا اسلاطین آپ کو بدیہی سمجھتے تھے تو آپ قبول فرماتے تھے۔

انس بن مالک رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اگر مجھے دست (کا گوشت) بطور بدیہی سمجھا جائے تو میں ضرور قبول کرلوں گا، اور اگر مجھے کر لیں (کے گوشت) کی دعوت دی جائے تو میں ضرور قبول کرلوں گا۔

حميد بن عبد الرحمن الحمیری سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اگر مجھے دست کی دعوت دی جائے تو میں ضرور قبول کر دیں اور اگر میں بطور بدیہی دیا جائے تو ضرور قبول کر دیں۔

ابن ابی ملیکہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ عائشہ رض کے پاس کھانا لایا گیا جس میں گوشت نہ تھا۔ فرمایا کیا میں تمہارے بیہاں ہاں غذی نہیں دیکھتا ہوں؟ لوگوں نے عرض کی جی بہاں یہ بڑیرہ کو بطور صدقہ دیا گیا ہے اور آپ صدقہ نہیں کھاتے، فرمایا کہ وہ مجھے تو بطور صدقہ نہیں دیا گیا ہے، اگر تم لوگ کھاؤ گے تو ضرور کھا لوں گا۔

ابو عبد اللہ محمد بن سعد کہتے ہیں کہ یہی مضمون ایک دوسری حدیث میں اس طرح ہے کہ وہ بڑیرہ کے لیے صدقہ ہے اور بڑیرہ کی جانب سے ہمارے لیے بدیہی ہے۔

حسن رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اللہ نے مجھ پر اور میرے اہل بیت پر صدقہ حرام کر دیا ہے۔ حسن رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا، میں اپنے گھر میں کھجوریں پڑی دیکھتا ہوں جن کو میرا جی چاہتا ہے۔

مگر مجھے اس کے کھانے سے اس کے صدقہ ہونے کا خوف باز رکھتا ہے۔

انس بن مالک رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کا ایک کھجور پر گزر ہوا جو راستے میں پڑی ہوئی تھی، فرمایا کہ اگر مجھے اس کے صدقہ ہونے کا اندیشہ ہوتا تو ضرور کھالیتا۔

ابن عمر رض کا ایک پڑی ہوئی کھجور پر گزر ہوا انہوں نے اسے کھایا۔

عمرو بن شعیب نے اپنے والد سے اور انہوں نے ان کے دادا سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ سورہ ہے تھے سوتے سوتے جنبش کی اور بیدار ہو گئے پہلو کے نیچے ایک کھجور پائی اسے آپ نے لے کر نوش فربالیا، آخر شب تک سخت بے جین رہے اور آپ کو نیند نہیں آتی تھی، آپ نے بعض اذواج سے بیان کیا کہ اپنے پہلو کے نیچے ایک کھجور پائی جو کھاتی مجھے اندیشہ ہوا کہ یہ صدقہ کی نہ ہو۔

عبدالملک بن المغیرہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا، اے بن عبدالمطلب صدقہ لوگوں کا میل کچیل ہے، الہذا نہ تو اسے کھاؤ اور نہ اس پر عامل (کلکٹر) ہو۔

فخر دو عالم ﷺ کی مرغوب غذائیں:

عاشرہ رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو حلوا اور شہد پسند تھا۔

انس رض سے مروی ہے کہ میں نبی ﷺ کے پاس آیا تو اتفاق سے اہل مدینہ میں سے ایک درزی نے آپ کی دعوت کی تھی وہ آپ کے پاس جو کی روٹی اور بہت سی چربی لایا، اس میں لوکی بھی تھی، میں نے دیکھا کہ آپ کو لوکی پسند آ رہی تھی، میں اسے نبی ﷺ کے آگے بڑھانے لگا۔ انس رض نے کہا کہ جب سے میں نے لوکی کو نبی ﷺ کو پسند آتے دیکھا ہے اس روز سے وہ مجھے بھی پسند ہے۔

انس رض سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کو لوکی پسند تھی۔

ابی طالوب سے مروی ہے کہ میں انس بن مالک رض کے پاس گیادہ لوکی کھار ہے تھے اور کہہ رہے تھے کہ اے بیارے درخت رسول اللہ ﷺ کے بچے پسند فرمانے سے تو مجھے بھی گیسا پسند ہے۔

انس بن مالک رض سے مروی ہے کہ جب ہمارے یہاں لوکی ہوتی تھی تو ہم اس میں رسول اللہ ﷺ کو ترجیح دیتے تھے۔

عبداللہ بن جعفر سے مروی ہے کہ میں نے نبی ﷺ کو کنوئی کھجور کے ساتھ کھاتے دیکھا۔

عاشرہ رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو دیکھا تو اس نے دست (کی بوٹی) لے لیتے تھے اور اسے نوش فرماتے تھے، پھر نماز پڑھتے تھے، نہ وضو کرتے تھے، نہ کلی کرتے تھے۔

عمرو بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا کہ آپ نے دست نوش فرمایا، پھر اٹھے کلی کی اور نماز پڑھی وضو نہیں کیا۔

الحن بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ امام حکیم بنت الزیر اران میں سے تھیں جو نبی ﷺ کو ای طرح کچھ بدیہی تھیں ایک روز

نبی ﷺ کے پاس تشریف لے گئے تو انہوں نے ایک دست آپؐ کے آگے رکھا وہ اس کے پار پے کرنے لگیں اور نبی ﷺ نو ش فرمانے لگے، پھر آپ اٹھے اور نماز پڑھی، وضو نہیں کیا۔

ام سلمہ حنفی خاتمے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اگوشت نو ش فرمایا اور نماز پڑھی، وضو نہیں کیا۔

ابورافع سے مروی ہے کہ میں نے نبی ﷺ کے لیے بکری ذبح کی تو آپؐ نے فرمایا کہ اب ابورافع دست مجھے دے دو، میں نے آپؐ کو دے دیا، پھر فرمایا کہ دست مجھے دے دو، میں نے آپؐ کو (دوسری بھی) دے دیا پھر آپؐ نے فرمایا کہ دست مجھے دے دو عرض کی یا رسول اللہ کیا بکری کے دو سے زائد دست بھی ہوتے ہیں، فرمایا اگر تم خاموش رہتے جو جو میں مانگتا تھا وہ مجھے ضرور دے جائے۔

انس بن مالک حنفی خاتمے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ تکھجور اور پکا ہوا اگوشت ساتھ ساتھ نو ش فرماتے تھے۔

ابن عباس حنفی خاتمے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کا سب سے زیادہ پسندیدہ کھانا۔ روٹی کا شریذ اور کھجور کا شریذ یعنی

حلوا تھا۔

انس حنفی خاتمے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو شریذ پسند تھا۔

علی بن الاقبر سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کھجور کھاتے تھے جب آپؐ اس کے ردی حصے پر بچپن، تو اسے اپنے ہاتھ میں رکھ لیتے کوئی عرض کرتا کہ یہ جو فیگنی ہے مجھے عطا فرمادیجے تو فرماتے کہ میں جس چیز سے اپنے لیے تاخوش ہوں اس سے تمہارے لیے بھی تاخوش نہیں۔

عبدالسمیون بن عباس بن سہل بن سعید نے اپنے والد سے اور انہوں نے ان کے ذاہد سے روایت کی کہ انہیں ایک پیالہ صاف ستری سفید چیز بطور بدی گئی تو انہوں نے کہا یہ کیا چیز ہے؟ یہ کھانا تو میں نے دیکھا بھی نہیں، راوی نے دریافت کیا کہ اس کو نبی ﷺ نہیں کھاتے تھے۔ انہوں نے کہا کہ نہیں۔ آپؐ نے تو اسے آٹھ سے بھی نہیں دیکھا، انہوں نے کہا کہ آپؐ کے لیے تو جو کا آٹا پیسا جاتا اسے (بجائے چھاننے کے) دو مرتبہ (جو ہی اڑانے کے لیے) منڈے پھونکا جاتا، پھر آپؐ کے لیے (کھانا تیار کیا جاتا اور آپؐ نو ش فرماتے)۔

ابی اسحاق سے مروی ہے کہ عمر بن الخطاب حنفی خاتمے فرمایا کہ میرے لیے رسول اللہ ﷺ کو کھاتے دیکھنے کے بعد اب آٹا نہ چھانا جائے۔

رثیق اور بنت معوذ بن عضراء دونوں سے مروی ہے بنت معوذ کہتی ہیں کہ میں نبی محمد ﷺ کے پاس ایک دو پتہ بھر کھجور اور پرند کے بچے کا کچھ پارچہ لائی آپؐ نے اس میں سے کھایا مجھے ایک لپ بھر کر زیور یا سونا دیا۔ اور فرمایا کہ اس کا زیور پہنون۔ عائشہ حنفی خاتمے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے لیے شیریں پانی تلاش کیا جاتا تھا۔

انس بن مالک حنفی خاتمے مروی ہے کہ ایک طلاق کھجور بطور بدی رسول اللہ ﷺ کو دی گئی، آپؐ کھنون کے بل بیٹھ گئے اور ایک ایک مٹھی لے کر مجھے دینے لگے کہ ازدواج کو بھجوادی جائیں ایک مٹھی آپؐ نے نو ش فرمایا اور اس کی نیٹھی اپنی بائیں طرف بھیکنے لگے ایک سیاہ بکری آپؐ کے پاس سے گزری، اس نے اسے کھایا۔

نایپرندیدہ غذا میں:

ابوالیوب رض سے مردی ہے کہ عرض کی: یا رسول اللہ ﷺ آپ مجھے کھانا بھیجا کرتے تھے، جب میں آپ کی اگلیوں کا نشان دیکھتا تھا تو اس میں ہاتھ دالتا تھا، یہ کھانا جو آپ نے مجھے بھیجا ہے اس میں آپ کی اگلیوں کا نشان نہیں پایا، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ ہاں، اس میں بیاڑتھی میں نے اس فرشتے کی وجہ سے اس کا کھانا پسند نہیں کیا جو میرے پاس آتا ہے، تم لوگ کھاؤ۔

سوید سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس ایک پیالہ (کھانا) لایا گیا جس میں لہسن تھا، آپ نے اس کی بمحسوں کی تو اپنا ہاتھ روک لیا، معاذ نے بھی اپنا ہاتھ روک لیا، اور ساری جماعت نے اپنے اپنے ہاتھ روک لیے، آپ نے فرمایا کہ تم لوگوں کو کیا ہوا انہوں نے کہا کہ آپ نے اپنا ہاتھ روک لیا اس لیے ہم لوگوں نے بھی اپنے اپنے ہاتھ روک لیے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ تم اللہ تم لوگ کھاؤ، میں تو اس سے سرگوشی کرتا ہوں جس سے تم لوگ سرگوشی نہیں کرتے۔

ابو صخر سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس بادام کے ستولائے گئے جب پیش ہوا تو پوچھا کہ یہ کیا ہے؟ تو دولت میں مست ہونے والوں کا شریت ہے۔

یزید بن قسطنطیل سے مردی ہے کہ نبی ﷺ کے پاس ستولائے گئے جو بادام کے تھے جب پیش ہوا تو پوچھا کہ یہ کیا ہے؟ لوگوں نے عرض کی کہ بادام کے ستولائے آپ نے فرمایا کہ اسے مجھ سے دور رکھوئی تاز پر دردوں کے پینے کی چیز ہے۔

ابن عباس رض سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو گھنی نیپر اور ایک گوہ بطور ہدیہ دی گئی، آپ نے گھنی اور نیپر نوش فرمایا گوہ کے لیے فرمایا کہ یہ وہ چیز ہے جو میں نے کبھی نہیں کھائی، جو اسے کھانا چاہے وہ کھائے وہ آپ کے دستِ خوان پر کھائی گئی۔

ثابت بن ودیع انصاری سے مردی ہے کہ نبی ﷺ کے پاس ایک گوہ لائی گئی تو آپ نے فرمایا کہ یہ ایک امت ہے جو من کر دی گئی (یعنی بطور عذاب انسان کو اس شکل میں بدلتا گیا) واللہ اعلم۔

ثابت بن یزید بن ودیع سے مردی ہے کہ ہم لوگ نبی ﷺ کے ہمراہ تھے (خوار میں) گوہیں تو ہم نے انہیں بھونا، ایک گوہ نبی ﷺ کے پاس لائے۔ آپ نے ایک لکڑی لی اور اس (گوہ) کی اگلیاں گئے لگئے اور فرمایا کہ نبی اسرائیل کی امت مسخ کر کے زمین کے حیوانات بنا دیئے گئے مجھے معلوم نہیں کہ وہ کون سے حیوان ہیں، آپ نے اسے نہ کھایا اور منع کیا۔

ابن عباس رض سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ میمونہ رض کے ہمراہ تھے کہ ایک خوان لایا گیا جس میں گوہ کا گوشت تھا، آنحضرت ﷺ نے کھانا چاہا تو میمونہ نے کہا: یا رسول اللہ آپ جانتے ہیں کہ یہ کیا ہے؟ فرمایا: نہیں، عرض کی: یہ گوہ کا گوشت ہے، فرمایا: یہ وہ گوشت ہے جو میں نے کبھی نہیں کھایا، آپ کے پاس فضل بن عباس و خالد بن ولید نبی ﷺ اور ایک خاتون بھی تھیں، خالد نبی ﷺ نے عرض کی یا رسول اللہ کیا یہ حرام ہے؟ فرمایا: نہیں، تم لوگ کھاؤ، فضل و خالد نبی ﷺ اور ان خاتون نے کھایا، میمونہ رض نے کہا کہ میں وہ چیز نہ کھاؤں گی جو رسول اللہ ﷺ نے کھائیں۔

ابو ہریرہ رض سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس سات گوہیں ایک بہت بڑے پیالے میں لائی گئیں جن پر کھی پڑا ہوا تھا، فرمایا تم لوگ کھاؤ، خود نہیں تو ش فرمایا، لوگوں نے عرض کی: یا رسول اللہ کیا ہم کھالیں حالانکہ آپ کو ش نہیں فرماتے؟ ارشاد

ہوا کہ میں اسے ناپسند کرتا ہوں۔

ابی سعید خدری رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس ایک گوہ لائی گئی تو فرمایا: اسے پشت کی طرف پلٹ دو، لوگوں نے اسے پلٹ دیا حکم ہوا کہ اسے شکم کی طرف پلٹ دو، لوگوں نے اسے پلٹ دیا تو فرمایا کہ بنی اسرائیل کا ایک خاندان جس پر اللہ نے غضب کیا تھا بھٹکتا رہا، اگر وہ ہو گا تو یہی ہو گا، اگر وہ ہو گا تو یہی ہو گا۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے ہمراکاب میں اور خالد بن الولید رضی اللہ عنہ میمونہ بنت الحارث رضی اللہ عنہا کے پاس گئے میمونہ رضی اللہ عنہا نے کہا کہ کیا میں آپ لوگوں کو اس بدیے میں سے نہ کھاؤں جو ہمیں ام عتیق نے دیا ہے؟ فرمایا: ہاں دو بھنی ہوئی گوہیں لائی گئیں، نبی محمد رسول اللہ ﷺ نے انہیں غور سے دیکھا خالد بن الولید رضی اللہ عنہ نے عرض کی، کیا آپ اسے ناپسند فرماتے ہیں، فرمایا بہاں، ام عتیق نے کہا کہ میں آپ لوگوں کو وہ دودھ نہ پلاوں جو ہمیں بطور ہدیہ دیا گیا ہے، فرمایا بہتر ہے۔ ایک برتن دودھ کا لایا گیا، رسول اللہ ﷺ نے نوش فرمایا، آپ کی دوختی طرف میں تھا باسیں طرف خالد رضی اللہ عنہ مجھ سے فرمایا کہ پیوئیہ تمہارا ہے، چاہو تو اس میں خالد رضی اللہ عنہ کو بھی شریک کرلو عرض کی: میں ایسا نہیں ہوں کہ آپ کے بچے ہوئے میں اپنے اوپر خالد کو ترقیج دوں، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جس کو اللہ کوئی کھانا کھائے تو اسے یہ کہنا چاہیے کہ اے اللہ ہمیں اس میں برکت دے اور ہمیں اس سے بہتر کھا، جس کو اللہ دو دو پلاۓ تو اسے یہ کہنا چاہیے کہ اے اللہ ہمیں اس میں برکت دے اور زیادہ دے کیونکہ دودھ کے سوا کوئی چیز ایسی نہیں جو کھانے اور پینے سے کفایت کرے۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ امام حید خالہ ابن عباس رضی اللہ عنہ نے رسول اللہ ﷺ کو گھنی پیر اور چند گوہیں بطور ہدیہ بھیجنیں آپ نے گھنی اور پیر نوش فرمایا اور ناپسندیدگی کی وجہ سے گوہوں کو چھوڑ دیا وہ رسول اللہ ﷺ کے دستِ خوان پر کھائی گئیں۔ اگر حرام ہوتیں تو رسول اللہ ﷺ کے دستِ خوان پر شکھائی جاتیں۔

ابن عمر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ ایک شخص نے رسول اللہ ﷺ کو آذادی کہ آپ گوہ کے بارے میں کیا فرماتے ہیں؟ فرمایا: نہ میں اسے کھاتا ہوں اور نہ اسے حرام کہتا ہے۔

محمد بن سیرین سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کے پاس ایک گوہ لائی گئی تو فرمایا کہ ہم لوگ شہری ہیں، اس سے ہمیں کراہیت

آتی ہے۔

### عورت اور خوشبو سے محبت:

انش رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ مجھے دنیا میں غور توں اور خوشبو سے محبت دی گئی اور میری آنکھوں کی مختلگ نمازوں میں رکھی گئی۔

حسن رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میں عیش دنیا میں سوائے عورتوں اور خوشبو کے کچھ نہیں چاہتاں

میمون سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے عیش دنیا میں سے سوائے عورت اور خوشبو کے کچھ حاصل نہیں کیا۔

عاشرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کو دنیا کی تین چیزیں پسند تھیں، خوشبو، عورتیں اور کھانا، آپ نے دو چیزیں پائیں

اور ایک چیز نہیں پائی، عورت اور خوشبو پائی کھانا نہیں پایا۔  
سلہ بن کہل سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے دنیا سے کوئی ایسی چیز نہیں پائی جو آپ کو عورت اور خوشبو سے زیادہ پسند ہو۔

معقل بن یمار سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو گھوڑے سے زیادہ کوئی چیز پسند نہ تھی، پھر کہا اے اللہ معاف کرنا، عورت سے زیادہ کوئی چیز پسند نہ تھی۔

انس بن مالک ہندو سے مروی ہے کہ لوگ خوشبو دار ہوا سے نبی ﷺ کا برا آمد ہونا جان لیتے تھے۔

ابراهیم سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ آتے تھے تو خوشبو دار ہوا سے بچان لیتے جاتے تھے۔

ثمامہ بن عبد اللہ بن انس سے مروی ہے کہ انس (ہدیہ) خوشبو اپنے نہیں کرتے تھے اور کہتے تھے کہ رسول اللہ ﷺ خوشبو واپس نہیں فرماتے تھے۔

انس بن مالک سے مروی ہے کہ میں نے کبھی نہیں دیکھا کہ رسول اللہ ﷺ کے سامنے خوشبو پیش کی گئی ہوا درآپ نے واپس کر دی ہو۔

محمد بن علی ہندو سے مرفی ہے کہ میں نے عائشہؓ سے کہا کہ اماں کیا رسول اللہ ﷺ خوشبو لگاتے تھے انہوں نے کہا ہاں ذکارتہ الطیب لگاتے تھے میں نے کہا ذکارتہ الطیب کیا چیز ہے۔ انہوں نے کہا کہ مشک و عنبر۔

انس بن مالک ہندو سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس ایک خوشبو (سک) تھی جس میں سے آپ لگاتے تھے۔

ابی سعید خدری ہندو سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس مشک کا ذکر کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ کیا یہ سب سے اچھی خوشبو نہیں ہے۔

عبدیہ بن حرج سے مروی ہے کہ میں نے ابن عمرؓ سے کہا: اے ابو عبد الرحمن میں نے آپ کو دیکھا کہ آپ اس خلوق (خوشبو) کو اچھا سمجھتے ہیں انہوں نے کہا کہ یہ خوشبو رسول اللہ ﷺ کو سب سے زیادہ پسند تھی۔

نافع سے مروی ہے کہ ابن عمرؓ جب دھونی لیتے تھے تو کافر کو عود پر رکھتے تھے اس سے دھونی لیتے شے اور کہتے تھے کہ رسول اللہ ﷺ اسی طرح دھونی لیتے تھے۔

### الفقر فخری کے تاجدار کے معاشی حالات:

ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی کمی راتیں خالی پیٹ گزارتے تھے، آپؐ کے متعلقین کو رات کا کھانا نہ ملتا تھا اور ان حضرات کی روٹی اکثر بھوکی ہوتی تھی۔

انس بن مالک ہندو سے مروی ہے کہ فاطمہؓ ایک ٹکڑا روٹی کا نبی ﷺ کے پاس لا میں آپؐ نے فرمایا کہ اے فاطمہؓ ٹکڑا کیسا ہے، انہوں نے کہا کہ میں نے ایک نکیا پکانی تھی میرا بھی خوش نہ ہوا میں یہ ٹکڑا آپؐ ﷺ کے پاس لا لی، فرمایا کہ تمین دن کے بعد یہ سب سے پہلا کھانا ہے جو تمہارے والد کے منہ میں گیا ہے۔

ابو ہریرہ رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ بھوک کی وجہ سے اپنی پشت سے پھر باندھتے تھے۔

مسروق رض سے مروی ہے کہ ایک روز جس وقت عائشہ رض مجھ سے حدیث بیان کر رہی تھیں تو یا کیک رو نے لگیں، میں نے کہا کہ ام المؤمنین آپ کو کیا چیز رلاتی ہے کہا کھانے سے میں سیر نہیں ہوئی، جب رونا چاہا تو اس پر روی کہ رسول اللہ ﷺ پر چار چار منیسے گزر جاتے تھے کہ آپ گیہوں کی روئی سے پیٹ نہ بھرتے تھے۔

عائشہ رض سے مروی ہے کہ پے در پے تین تین دن تک آل محمد ﷺ صبح و شام روئی سے بھی شکم سیر نہ ہوئے یہاں تک کہ آپ اللہ سے واصل ہو گئے۔

عائشہ رض سے مروی ہے کہ آل محمد ﷺ تین دن تک گیہوں کی روئی سے شکم سیر نہ ہوئے یہاں تک کہ آپ کی وفات ہو گئی، نہ آپ کے دست رخوان سے کوئی ٹکڑا روئی فاضل اٹھایا گیا۔ یہاں تک کہ آپ کی وفات ہو گئی۔

ابو ہریرہ رض سے مروی ہے کہ ایک چاند سے دوسرا چاند آل رسول اللہ ﷺ پر گزر جاتا تھا کہ آپ کے مکانوں میں آگ نہ سلاکی جاتی تھی، نہ روئی کے لیے نہ ساگ کے لیے لوگوں نے کہا کہ اے ابو ہریرہ رض پھر یہ لوگ کس چیز سے جیتے تھے انہوں نے کہا کہ کجھور اور پانی سے انصارہ مسایہ تھے اللہ انہیں جزاۓ خیر دے، ان کے دودھ والے جائز تھے وہ لوگ آپ کو کچھ دودھ بھیج دیا کرتے تھے۔

ابو امامہ سے مروی ہے کہ اہل بیت رسول اللہ ﷺ سے بھوکی روئی بھی فاضل نہ ہوتی تھی۔

حسن رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے خطبہ ارشاد فرمایا کہ آل محمد میں واللہ ایک صارع (۳۴ راسیر) غلبہ بھی رات بھرنہ زہا، حالانکہ وہ نوگر تھے واللہ آنحضرت ﷺ نے یہ کہ اللہ کے رزق کو کم سمجھ کرنیں فرمایا، بلکہ اس سے آپ نے اپنی امت کی غم خواری کی ہے۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ واللہ آل محمد پر متعدد رات تین ایسی گزرتی تھیں کہ وہ شام کا کھانا شپاٹے تھے۔

احسین کے مولی ولید کے بعض خاندان والوں سے مروی ہے کہ جس وقت ہم لوگ اپنی ایک گز رگاہ پر کھانا کھا رہے تھے تو ہمیں ابو ہریرہ رض نظر آئے، ہم نے انہیں مرجاہ کیا اور کہا کہ آئیے (کھانا کھائیے)، انہوں نے کہا نہیں واللہ میں اسے نہ چکھوں گا، رسول اللہ ﷺ کی اس حالت میں وفات ہو گئی کہ آپ بھوکی روئی سے شکم سیر ہوئے نہ آپ کے اہل و عیال۔

عائشہ رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ایک دن میں دو مرتبہ شکم سیر نہیں ہوئے یہاں تک کہ واصل بحق ہو گئے نہ ہم نے شکم سیری کی وجہ سے آپ کا بچا ہوا کھانا اٹھایا یہاں تک کہ آپ اللہ سے واصل ہو گئے سوائے اس کے کہ ہم اسے کسی غیر حاضر کے لیے اخالیتے تھے۔

پھر عائشہ رض سے دریافت کیا گیا کہ آپ لوگوں کی معاش کیا تھی، انہوں نے کہا کہ پانی اور کجھوئی ہمارے ہمسایہ انصار تھے اللہ انہیں جزاۓ خیر دے، ان کے دودھ والے جائز تھے وہ ان کا دودھ ہمیں پلاتے تھے۔

عائشہ رض سے مروی ہے کہ آل محمد تین دن تک گیہوں کی روئی سے سیر نہیں ہوئے یہاں تک کہ آپ کی وفات ہو گئی، نہ

آپ کے دستر خوان سے کوئی فاضل نکلا اٹھایا گیا، یہاں تک کہ آپ کی وفات ہوئی۔ عائشہؓ سے مروی ہے کہ پے در پے دو یا زیادہ دن سوائے ہو کی روٹی کے آل محمد (علیہ السلام) اور کسی چیز سے سیر نہیں ہوئے۔ عائشہؓ سے مروی ہے کہ آل محمد پے در پے تین دن گیہوں کے کھانے سے شکم سیر نہیں ہوئے یہاں تک کہ نبی ﷺ اپنی راہ چلے گئے۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ واللہ آل محمد پا ایک مہینہ ایسا گزر جاتا تھا کہ ہم لوگ روٹی تک نہ پکاتے تھے، راوی نے پوچھا کہ امام المومنین پھر رسول اللہ ﷺ کیا نوش فرماتے تھے؟ انہوں نے کہا کہ ہمارے ہمسایہ النصار تھے، اللہ انہیں جزاۓ خیر دے ان کے پاس کچھ دودھ ہوتا تھا اسی میں سے وہ رسول اللہ ﷺ کو بدیرہ دیتے تھے۔

نوفل بن ایاس الہدی لی سے مروی ہے کہ عبد الرحمن بن عوف ہمارے ہم نشین تھے اور بڑے احتجاج ہم نشین تھے، ایک روز وہ واپسی میں ہمیں بھی لے گئے ہم ان کے گھر میں داخل ہوئے، انہوں نے عسل کیا، باہر آئے اور ہمارے ساتھ بیٹھ گئے، ایک لگن لائے جس میں روٹی گوشت تھا جب وہ رکھا گیا تو عبد الرحمن رونے لگے، میں نے کہا کہ اے ال محمد آپ کو کیا چیز زلاتی ہے؟ انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات تو اس حالت میں ہو گئی کہ نہ آپ ہو کی روٹی سے شکم سیر ہوئے اور نہ آپ کے اہل بیت میں یہ نہیں خیال کرتا کہ ہم لوگ اس (گوشت روٹی) کے لیے چھوڑ دیتے گئے ہیں، اس لیے کہ یہ ہمارے لیے بہتر ہے۔

ابو ہریرہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ تو سوچ کے نکلوے سے بھی شکم سیر نہ ہوئے۔ اور آپ دنیا کو چھوڑ گئے تمہاری یہ کیفیت ہے کہ تم لوگ دنیا کو رائیگاں لیے ہوئے ہوئی کہ کے انہوں نے اپنی الگیاں بجا گئیں۔

ابن شہاب سے مروی ہے کہ ابو ہریرہؓ مغیرہ بن الاخن کے پاس سے گزار کرتے تھے اور وہ کھانا کھاتے ہوتے تھے ابو ہریرہؓ نے کہا یہ کیا کھانا ہے؟ انہوں نے کہا کہ میدے کی روٹی اور فربہ گوشت، ابو ہریرہؓ نے کہا کہ میدہ (تفقی) کیا ہے۔ انہوں نے کہا کہ آتا ہے، ابو ہریرہؓ نے تعجب کیا پھر کہا کہ اے مغیرہ تم پر تعجب ہے۔ رسول اللہ ﷺ کو تو اللہ عز وجل نے اس حالت میں اٹھایا کہ آپ پر روٹی اور روغن زیتون سے بھی دن میں دو مرتبہ شکم سیر نہ ہوئے۔ تم اور تمہارے ساتھی یہاں آپ میں دنیا کو رائیگاں کیے ہوئے ہو وہ اس طرح اپنی الگی سے بجا تے تھے کہ گویا وہ لوگ بچے ہیں۔

انس بن مالکؓ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے صبح یا شام کے کھانے میں کبھی گوشت روٹی کو جمع نہیں کیا، بھروس کے کوئی خاص حالت پیش آئے۔

انس بن مالکؓ سے مروی ہے کہ میں نبی ﷺ کے ایک ولیمے میں حاضر ہوا جس میں نہ گوشت تھا نہ روٹی۔

قادہ سے مروی ہے کہ ہم لوگ انس بن مالکؓ کے پاس جاتے تھے ان کا نان پر کھڑا ہوتا تھا ایک روز انہوں نے (ہم سے) کہا کہ کھاؤ، مجھے معلوم نہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ایسی بار ایک روٹی دیکھی یا بھونی ہوئی کبھی تا آنکہ آپ واصل جتن ہو گئے۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کے شکم مبارک میں ایک روز میں دو کھانے کبھی جمع نہیں ہوئے اگر آپؓ نے گوشت

نوش فرمایا تو اس پر کسی چیز کا اضافہ نہیں کیا، کھجور کھائی تو اس کے ساتھ کوئی دوسری چیز نہیں، اور اگر روٹی کھائی تو تھا، آپ مریض آدمی تھے، عرب آپ سے کسی دوا کی تعریف کرتے تھے تو آپ اسی سے علاج کرتے تھے اور جنم جس کی تعریف کرتے تھے آپ اس سے علاج کرتے تھے۔

عاشرہ ہی طبقات سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات ہو گئی اور دن میں دو مرتبہ ہو کی روٹی سے بھی شکم سیرنہ ہوئے اگر ہمیں کوئی طباق بطور ہدیہ بھیجا جاتا تھا جس میں بھجور اور چربی کا برتن ہوتا تو ہم اس سے خوش ہوتے تھے۔

حمد بن ہلال سے مروی ہے کہ عاشرہ ہی طبقات نے کہا: ایک رات کو ابو بکر بن عبدو نے بکری کی ایک زان بھیجی میں نے وہ کافی اور رسول اللہ ﷺ کی خاطر اسے پکڑے رہی یا رسول اللہ ﷺ نے کافی اور میں پکڑے رہی عاشرہ ہی طبقات سے کہا گیا کہ بغیر چراغ کے (آپ گوشت کاٹ رہی ہیں) انہوں نے کہا کہ اگر ہمارے پاس چراغ ہوتا تو ہم روٹی اسی سالن کے ساتھ کھاتے، آل محمد ﷺ پر ایک ایک مہینہ گزر جاتا ہے کہ وہ روٹی پکاتے ہیں نہ ہاثری چراغاتے ہیں حمید نے کہا کہ میں نے صفوان سے بیان کیا تو انہوں نے کہا ان لوگوں پر دودو مہینے گزر جاتے تھے۔

عاشرہ ہی طبقات سے مروی ہے کہ میں رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ گھر میں بیٹھی تھی، ابو بکر بن عبدو نے بکری کی ایک ران بطور ہدیہ بھیجی، گھر میں رسول اللہ ﷺ کے ساتھ میں اسے تاریکی میں کاٹ رہی تھی کہ کسی کہنے والے نے کہا کہ کیا آپ لوگوں کے پاس چراغ نہیں ہے؟ عاشرہ ہی طبقات نے کہا کہ اگر ہمارے پاس چراغ جلانے کو تیل ہوتا تو ہم اسے کھاتے۔

ام المؤمنین عاشرہ ہی طبقات سے مروی ہے کہ ایک شب کو ابو بکر بن عبدو کے یہاں سے ہمارے یہاں ایک ران آئی، میں اسے پکڑے ہوئے تھی اور نبی ﷺ کاٹ رہے تھے یا نبی ﷺ پکڑے ہوئے تھے اور میں کاٹ رہی تھی، پھر قوم کے ایک شخص نے ان سے کہا کہ ام المؤمنین کیا اس وقت آپ لوگوں کے پاس چراغ نہیں ہے، انہوں نے کہا کہ اگر ہمارے پاس چراغ ہوتا تو ہم اسے کھاتے (یعنی تیل ہوتا تو اسے کھانے میں استعمال کرتے، پھر بچتا تو چراغ جلاتے)۔

عاشرہ ہی طبقات سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات ہو گئی مگر آپ دن میں دو مرتبہ بھی روٹی اور زیتون سے شکم سیرنہ ہوئے۔

نعمان بن بشیر سے مروی ہے کہ میں نے عمر بن الخطاب/ہی خاصہ کو مسلمانوں کی وسعت رزق و کثرت فتوح کا ذکر کرتے نا، انہوں نے کہا کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا ہے کہ آپ بھوک کی وجہ سے اپنا دن اس طرح گزارتے تھے کہ ردی کھجوریں بھی نہ لتی تھیں جس سے اپنا شکم مبارک بھرتے۔

نعمان بن بشیر ایک خطے میں کہتے تھے کہ لوگوں کا شکر کرو رسول اللہ ﷺ پر اکثر ایسا دن گزرتا تھا کہ آپ مردی کھجور سے بھی شکم سیرنہ ہوتے تھے۔

نعمان بن بشیر مغرب سے کہتے تھے کہ ہمارے نبی ﷺ ردی کھجور سے بھی شکم سیرنہ ہوتے تھے اور تم لوگ جملہ اقسام کی کھجور اور مکھن کے بغیر راضی نہیں ہوتے یا بغیر مختلف اقسام کے لباس کے راضی نہیں ہوتے۔

عمران بن زید المدائی سے مروی ہے کہ میرے والد نے کہا: ہم لوگ عائشہ رضی اللہ عنہا کے پاس گئے اور "ام اسلام علیک" کہا، انہوں نے "وعلیک" کہا اور ورنے لگیں، پوچھا، ام المؤمنین آپ کا رونا کس سبب ہے، کہا مجھے معلوم ہوا ہے کہ تم میں سے بعض لوگ قسم قسم کے کھانے کھاتے ہیں، پھر الحسی دوائیں تلاش کرتے ہیں، جن سے کھانا ہضم ہوا ہے نبی ﷺ یاد آگئے اور اسی یاد نے مجھے زلا دیا، آپ دنیا سے اس حالت میں گئے کہ شکم مبارک ایک دن میں دو کھانوں سے نہیں بھرا، آپ جب بھجوڑے شکم سیر نہ ہوتے تھے تو روٹی سے شکم سیر نہ ہوتے تھے اور جب روٹی سے شکم سیر ہوتے تھے تو "بھجوڑے شکم سیر نہ ہوتے تھے" بس اسی بات نے مجھے رُلایا۔

محمد بن الحنفیہ سے مروی ہے کہ مجھے عروہ بن زیر ملئے۔ انہوں نے میرا تھہ پکڑ کر کہا۔

ابے ابو عبد اللہ میں نے "لبیک" کہا تو انہوں نے کہا کہ میں اپنی اماں عائشہ رضی اللہ عنہا کے پاس گیا وہ بولیں، اے میرے فرزند، میں نے لبیک کہا اس پر وہ کہنے لگیں کہ وَاللَّهِ مِنْ لَوْكَ چالیس چالیس رات اس طرح گزارتے تھے کہ رسول اللہ ﷺ کے گھر میں آگ کے نام نہ چڑا غوش ہوتا تھا اور کچھ میں نے عرض کی کہ اے اماں! پھر آپ لوگ زندہ کیوں کر رہے تھے انہوں نے کہا کہ پانی اور بھجوڑے سے۔

معاذیہ بن قرہ سے مروی ہے کہ ہم لوگ نبی ﷺ کے ساتھ اس طرح گزارتے تھے کہ سوائی پانی اور بھجوڑے کے کوئی غذاء ہوتی تھی۔

انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کو بطور بدیہی بھجوڑی گئی، آپ اسے ہدیہ بھیجنے لگے میں نے آپ کو بھوک کی وجہ سے اکڑوں بیٹھ کر اس میں سے کھاتے دیکھا۔

انس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ امام سليم (والدہ انس) نے انس رضی اللہ عنہ کے بھراہ بھجوڑ کا ایک طباق محمد رسول اللہ ﷺ کو بھیجا، انس رضی اللہ عنہ نے کہا کہ آپ اس میں سے مٹھی بھر بھر کے بعض ازواج کو بھیجنے لگے، پھر اس میں سے اس انداز سے نوش فرمایا کہ معلوم ہوتا تھا گویا آپ کو اس کی اشتہاء ہے۔

انس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ ایک یہودی نے ہو کی روٹی اور چربی پر نبی ﷺ کی دعوت کی تو آپ نے قبول فرمائی، عائشہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کی وفات اسی حالت میں ہوئی کہ ہم لوگ پانی اور بھجوڑے سے بھی شکم سیر نہ ہوئے، عائشہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات اپنے وقت ہوئی کہ لوگ پانی اور بھجوڑے سے پین بھرتے تھے، سہل بن سعد سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ایک دن میں دو مرتبہ شکم سیر نہ ہوئے، یہاں تک کہ آپ نے دیا کو چھوڑ دیا۔

انس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے سامنے سے (دسترخوان پر سے) کوئی چیز کبھی نہیں اٹھائی گئی اور نہ آپ کے بھراہ کوئی چٹائی لے جائی گئی جس پر آپ بیٹھتے۔ (معنی سفر میں)۔

ابن عمر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ میں نے نبی ﷺ کو دیکھا کہ روغن زیتون سر میں لگایا، جذب ہونے کے قابل نہ تھا۔

اساء بنت یزید سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی اور جس روز آپ کی وفات ہوئی آپ کی زرہ ایک یہودی کے یہاں ایک دست (تقریباً ۵۰ میٹر) بھوکے عوض رہن تھی۔

ابو حازم سے مروی ہے کہ میں نے سہل بن سعد سے پوچھا کہ کیا یہ چلنیاں رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں بھی تھیں۔ انہوں نے کہا کہ میں نے اس زمانے میں ایک چلنی بھی نہیں دیکھی۔

رسول اللہ ﷺ نے تو ہو بھی چھنا ہوا نہیں کھایا، یہاں تک کہ آپؐ نے دنیا کو چھوڑ دیا، میں نے کہا کہ آپؐ لوگ (جو کو) کیا کرتے تھے انہوں نے کہا کہ اسے پیس لیتے تھے اس کی بھوسی پھونک دیتے تھے جو اڑنا ہوتی تھی وہ اڑ جاتی اور جو رہ جاتی تھی اسے رہنے دیتے تھے۔

ام سلسلہ نبی ﷺ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات ایسے وقت ہوئی کہ مسلمانوں کے پاس کوئی چھلتی نہ تھی۔  
سلسلی سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں ہم لوگوں کے پاس کوئی چھلتی نہ تھی، جب ہو پوسائے جاتے تھے تو ہم لوگ اسے صرف پھرک لیتے تھے۔

ابن رومان سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اور ابو بکر و عمر بن عثمانؑ کا آٹا بغیر چھنا کھاتے تھے۔  
ابو ہریرہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ فرمایا کرتے تھے: اے اللہ میں تھجھ سے بھوک سے پناہ بالگتا ہوں، وہ بری  
ساقی ہے۔

ابو جعفر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات نہ ہوئی تاوقتیکی آپ کی اکثر غذا بھوکی روٹی اور بھجوئے ہو گئی۔ حکیم بن جابر سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کے پاس ایک کدو دیکھا گیا تو پوچھا گیا آپ اسے کیا کرتے ہیں؟ لوگوں نے کہا کہ ہم اکثر اسی کو غذا بتاتے ہیں جس پر ہمارے عمال کا گزارہ ہوتا ہے۔

ابو ہریرہؓ نے مروی ہے کہ نبی ﷺ بھوکے رہا کرتے تھے۔ راوی نے ابو ہریرہؓ سے پوچھا کہ یہ بھوک کیسی ہوتی تھی؟ ابو ہریرہؓ نے کہا ان لوگوں کی کثرت سے جو آپؐ کو گھر سے رہتے تھے اور مہمانوں کی وجہ سے اور اس قوم کی وجہ سے جو شخص اسی سے آپؐ کے ساتھ رہتی تھی آپؐ کبھی کوئی کھانا نہ کھاتے تھے۔ جس میں ہمراه اصحاب اور وہ اہل حاجت جو مسجد سے پیچھے پیچھے ہو لیتے تھے، وہوں جب اللہ نے خبر فتح کر دیا تو لوگوں کو کسی قدر وسعت ہو گئی، حالانکہ اب تک تنگی تھی اور معاش نہایت دشوار تھی، یہ ایسا ملک تھا جو پھر میلا تھا زراعت نہ ہوتی تھی، باشددوں کی غذا محض بھور تھی۔ لوگ اسی حالت پر تھے کہ رسول اللہ ﷺ بھرث کر کے مدینے تشریف لائے، اس روز سے آپؐ کی وفات تک سعد بن عبادہؓ کا خوان رسول اللہ ﷺ کے بیان جاری تھا، سعد بن عبادہؓ نے دوسرے انصار بھی بیہی کرتے تھے رسول اللہ ﷺ کے اصحاب بکثرت ہمدردی کرتے تھے، لیکن حقوق بھی کثیر تھے، آنے والوں کی بھی کثرت تھی، ملک میں تنگی تھی کوئی معاش نہ تھی، میوے اور پھل جو نکلتے تھے وہ محض پھلوں کے رس سے نکلتے تھے جن کو لوگ اپنے کندھوں پر لا دکراتے تھے یا اوپٹ اس کو کھاتے تھے، اکثر باغوں پر خشک سماں ہو جاتی تھی اس سال وہ پھل بھی نہ ملتے تھے۔

مقدم ابن معدیکب سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: پیٹ سے زیادہ برائی برتن نہیں جس کو آدمی بھرے، آدمی کو اتنے لگنے کافی ہیں جو اس کی پشت کو قائم رکھیں اگر اسے (اس سے زائد کھانے سے) چارہ کارہ ہوتا تو (پیٹ کا) تہائی حصہ اس کے کھانے کے لیے اور تہائی پینے کے لیے اور تہائی سانس کے لیے ہے۔

## شامل نبوی کا حسین منظر

**جمال مصطفیٰ کی رعنایاں:**

ایک انصاری سے مروی ہے کہ انہوں نے علی بن ابی طالب سے جو مسجد کوفہ میں اپنی تکوار کے پرستے کو کمر میں لٹکائے ہوئے تھے۔ رسول اللہ ﷺ کی صفت و کیفیت دریافت کی تو انہوں نے کہا رسول اللہ ﷺ سرخی مائل خوب گورے رنگ کے تھے۔ آپ کی آنکھیں نہایت خوبصورت سیاہ تھیں بال سید ہے (یعنی بغیر گھونگر کے) تھے۔ ریش مبارک خوب گھنی تھی رخسارہ بھرا ہوا نہ تھا۔ بال کا نوں تک تھے (یعنی پڑتھے) سینہ و شکم کے بال باریک تھے۔ گردان چاندی کا لوٹا معلوم ہوتی تھی، سینے سے ناف تک شاخ کی طرح بال تھے، سینہ و شکم میں اس کے سوا کوئی بال نہ تھا، تھیلی بھری ہوئی تھی جب چلتے تھے تو اس انداز سے کہ گویا انحداد فرم رہے ہیں اور ایسا محسوس ہوتا تھا کہ گویا پتھر کی چنان سے اتر رہے ہیں جب مررتے تھے تو پورے مررتے تھے (یعنی صرف گردن پھیر کر نہیں دیکھتے تھے) آپ کے چہرے کا پسندیدہ موتی معلوم ہوتا تھا پسندیدہ کی خوبصورتیز خوبصورتی مشك سے بھی زیادہ پاکیزہ تھی۔ پس قامت تھے بلند و بالائی کی کام میں عاجز تھے اور نہ بدغل (خلافہ یہ کہ) میں نے آپ کا مثل نہ آپ سے پہلے دیکھا اور نہ آپ کے بعد۔

علی بن ابی طالب سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ بڑے سر، بڑی آنکھیں، بڑی سرخی، گھنی داڑھی اور چکتے رنگ والے تھے جب آپ چلتے تھے تو اس طرح جھک جاتے تھے کہ گویا کسی بلندی پر چل رہے ہیں اور جب مررتے تھے تو پورے مررتے تھے آپ کی تھیلیاں اور قدم پر گوشت تھے۔

علی بن ابی طالب سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نہ تو بلند قامت تھے نہ پست قد، سر بڑا اور داڑھی گھنی تھی، تھیلی اور قدم پر گوشت تھے رنگ میں خوب سرخی کی آمیزش تھی موڈھے پر گوشت تھے سینہ و شکم کے بال دراز تھے جب آپ چلتے تو بلندی پر چلنے کی طرح چلتے تھے گویا نشیب میں اتر رہے ہیں نہ میں نے آپ سے پہلے آپ کا مثل دیکھا آپ کے بعد۔

یوسف بن یازن الراءی سے ہرروی ہے کہ کسی نے علی بن ابی طالب سے کہا کہ ہم سے نبی ﷺ کا علیہ بیان کیجئے۔ انہوں نے کہا کہ نہ تو آپ مائل بہ بلندی تھے اور نہ متسرط انداز میں سے زیادہ تھے جمع میں سب سے بلند نظر آتے تھے رنگ بہت زیادہ گورا اور سر بڑا تھا۔ حسین اور کشاورہ ابر و تھے، پلکیں طویل تھیں، تھیلیاں اور قدم پر گوشت تھے۔ جب چلتے تھے تو جھک جاتے تھے گویا نشیب میں اتر رہے ہیں، چہرے پر پسندیدہ موتی معلوم ہوتا تھا، نہ میں نے آپ سے پہلے آپ کا مثل دیکھا آپ کے بعد۔

## بِ مُثْلِ سَرَايَا:

ابراہیم بن محمد سے مروی ہے کہ علی ہی تھوڑے جب رسول اللہ ﷺ کی تعریف کرتے تھے تو کہتے تھے کہ نہ تو آپ انہائی طویل تھے اور نہ کچھ ایسے پست قامت، آپ قوم سے بلند رہتے تھے بال نہ تو بالکل گھونگریا لے تھے اور نہ مخفی سید ہے بلکہ ایسے گھونگریا لے تھے جو متوسط تھے نہ تو آپ بُہت لاغر تھے اور نہ پیشانی و چہرہ بہت پُر گوشت تھا، آپ کے چہرے میں گولائی تھی۔ خوب گوزے تھے آنکھیں خوب صورت اور سیاہ تھیں پلکنیں طویل تھیں، سراور دونوں شانے کے درمیان کی جگہ فراخ تھی (یعنی سینہ خوب چوڑا تھا) بدن پر بال نہ تھے، یعنی سے ناف تک بال تھے، ہتھیلیاں اور قدم پُر گوشت تھے، چلتے تھے تو اس طرح جھک کر کہ معلوم ہوتا تھا کویا شیب میں جا رہے ہیں، مرتے تھے تو پورے مژگاتے تھے دونوں شانوں کے درمیان ہمہ نبوت تھی آپ خاتم النبیین تھے، ہاتھ کے سب سے زیادہ گنی دل کے سب سے زیادہ قوی اور زبان کے سب سے زیادہ سچے تھے، آپ سب سے زیادہ ذمہ داری کے پورا کرنے والے تھے طبیعت میں سب سے زیادہ نرم اور میل جوں میں سب سے زیادہ گرم تھے جو شخص یا کیا یک آپ کو دیکھتا تو آپ سے مرغوب ہو جاتا تھا اور بھی صحبت و مجاہدیت کا شرف حاصل ہوتا وہ محبت کرنے لگتا تھا۔ آپ کی تعریف کرنے والا کہتا تھا کہ نہ میں نے آپ کے پہلے آپ کا مثل دیکھا نہ بعد۔

عبداللہ بن محمد بن عمر بن علی بن ابی طالب ہی تھوڑے اپنے والد سے اور انہوں نے ان کے دادا سے روایت کی کہ علی ہی تھوڑے سے کہا گیا کہ اے ابو الحسن ہم سے نبی ﷺ کی تعریف سمجھئے تو انہوں نے کہا کہ آپ خوب گورے تھے، سفیدی میں سرفی کی آمیزش تھی پلکنیں طویل تھیں آنکھیں سیاہ تھیں نہ آپ پست قد تھے بلکہ بالا، البتہ قد مائل بہ بلندی تھا، شانے ہڑے تھے، یعنی پر بال تھے نہ تو آپ کے بال گھونگریا لے تھے نہ سید ہے، ہتھیلی اور قدم پُر گوشت تھے، جب آپ چلتے تھے تو اس طرح جھک کر چلتے تھے کہ گویا بلندی پر چل رہے ہیں، چہرے پر پسینہ موتی معلوم ہوتا تھا۔ میں نے نہ آپ کے قبل کوئی آپ کا مثل دیکھا اور ن آپ کے بعد۔

علی ہی تھوڑے سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مجھے یہیں بھیجا تھا، میں ایک روز لوگوں کو خطبہ نامہ رہا تھا کہ علمائے یہود میز سے ایک عالم اپنے ہاتھ میں ایک کتاب لیے کھڑا اس میں دیکھ رہا تھا، اس نے مجھے پکارا اور کہا کہ ہم سے ابو القاسم کا حلیہ بیان کیجئے۔ علی ہی تھوڑے نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نہ تو پست قد ہیں اور نہ درمیان بلکہ قامت بال نہ بالکل گھونگریا لے ہیں نہ سید ہے بلکہ دونوں کے درمیان ہیں، اور سیاہ ہیں سربراہے رنگ میں سرفی ہے، شانوں کے درمیان بڑیاں بڑی چیز، ہتھیلیاں اور قدم پُر گوشت ہیں، یعنی سے ناف تک کے بال طویل ہیں، پلکنیں بھی ہیں اور ابر وہاں ملی ہوئی ہیں، پیشانی کشادہ ہے، دونوں شانوں کے درمیان بہت فاصلہ ہے، جب آپ چلتے ہیں تو اس طرح جھک کر چلتے ہیں کہ گویا شیب میں اتر رہے ہیں نہ میں نے آپ کے پہلے آپ کا مثل دیکھا اور نہ آپ کے بعد کوئی آپ کا مثل دیکھا۔

علی ہی تھوڑے نے کہا کہ وہ خاموش ہو گیا پھر پوچھا کہ اور کیا ہے، میں نے کہا کہ یہی مجھے یاد ہے، اس عالم نے کہا کہ آپ کا

آنکھوں میں سرخی ہے واٹھی خوب صورت اور چہرہ سین ہے کان پورے ہیں آپ سامنے بھی پورے متوجہ ہوتے ہیں اور پچھے بھی (یعنی صرف گردن پھیر کر نہیں دیکھتے بلکہ کسی طرف دیکھنا ہوتا ہے تو سارا بدن اسی طرف پھیر لیتے ہیں)۔

علی ہی خداوند نے کہا کہ و اللہ آپ کی یہی صفت ہے عالم نے کہا کہ اور بھی ہے۔ پوچھا وہ کیا عالم نے کہا کہ آپ میں آگے کی طرف جھکاؤ ہے، علی ہی خداوند نے کہا کہ یہی وہ بات ہے جو میں نے اس طرح تم سے میان کی آپ اس طرح چلتے ہیں گویا نیچے اتر رہے ہیں، اس عالم نے کہا کہ میں یہی صفت اپنے والد کی کتاب میں پاتا ہوں اور میں آپ کے متعلق یہ بھی پاتا ہوں کہ آپ اللہ کے حرم و امن و بیت اللہ سے منبوث ہوں گے پھر آپ ایک ایسے حرم کی طرف بھرت کریں گے جس کو آپ خود حرم بنائیں گے اور اس کی حرمت بھی اسی ہی ہو گی جیسی حرمت اس حرم کی ہے جس کو اللہ نے حرم بنایا ہے۔ ہم آپ کے ان انصار کو جن کے پاس آپ نے بھرت فرمائی ہے اولاد عمر بن عامر کی ایک قوم پاتے ہیں جو بھجور کے باعث والے ہیں۔ ان سے قبل اس زمین کا باشندہ یہود کو پاتے ہیں۔

علی ہی خداوند نے کہا کہ آپ ایسے ہی ہیں، اور وہی رسول اللہ ﷺ ہیں۔ اس عالم نے کہا کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ وہ اللہ کے نبی اور تمام انسانوں کی طرف اللہ کے رسول ہیں۔ میں اسی عقیدے پر میں زندہ رہوں گا اور اسی پر مروں گا اور ان شاء اللہ اسی پر (قیامت میں) اٹھایا جاؤں گا پھر وہ علی ہی خداوند کے پاس آیا کرتے تھے اور علی ہی خداوند انہیں قرآن سکھاتے تھے اور شرائع اسلام بتاتے تھے، اس کے بعد علی ہی خداوند اور وہ عالم وہاں سے روانہ ہوئے یہاں تک کہ اس (عالم) کی وفات ابو بکر ہی خداوند کی خلافت میں ہوئی۔ وہ رسول اللہ ﷺ پر ایمان لائے تھے اور آپ کی تقدیم کی تھی۔

انس بن مالک ہی خداوند سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ سب لوگوں سے بلند تھے نہ تو آپ بہت دراز قد تھے نہ پست قامت، نہ ایسے گورے جو بالکل سفید ہوں اور نہ سیاہی مائل گندم گوں (بلکہ سرخی مائل تھے) نہ آپ کے بال بالکل گھونگریاں تھے اور نہ بالکل سیدھے تھے۔

انس ہی خداوند سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ گورے اور چمک دار نورانی رنگ کے تھے، جب آپ چلتے تھے تو آگے کو جھک کر چلتے تھے میں نے حریر نہ دیبا (ریشم) نہ اور کوئی چیز رسول اللہ ﷺ کی چھلی سے زیادہ نرم پائی نہ میں نے آپ کی خوبیوں سے زیادہ خوبیودار مشک یا غیر سوگھا۔

انس بن مالک ہی خداوند سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ گندمی رنگ کے تھے، میں نے کوئی مشک یا غیر رسول اللہ ﷺ کی خوبیوں سے زیادہ خوبیودار نہیں سوگھا۔

انس ہی خداوند سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے قدم پر گوشت تھے۔ آپ کو پیدا بہت آتا تھا، میں نے آپ کے بعد آپ کا مش نہیں دیکھا۔

انس ہی خداوند سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نہ پست قدر تھے نہ بلند قامت۔

ابو ہریرہ ہی خداوند سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی چھلی پر گوشت تھی اور قدم بھی۔ آپ خوب صورت تھے میں نے آپ

کے بعد آپ کا مشل نبیں دیکھا۔

ابو ہریرہ رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی بائیں لمبی تھیں، دونوں شانوں کے درمیان بہت فاصلہ تھا، آپ پورے آگے کی طرف پھرتے اور پورے پیچے کی طرف میرے ماں باپ آپ پُر فدا ہوں، آپ نہ بد خلق تھے نہ بد زبان، اور نہ بازاروں میں بکواس کرنے والے۔

محمد بن سعید المسیب سے مروی ہے کہ ابو ہریرہ رض جب کسی اعرابی کو یا کسی ایسے شخص کو دیکھتے تھے جس نے نبی ﷺ کو نہیں دیکھا تھا تو کہتے تھے کہ کیا میں تم سے نبی ﷺ کی تعریف نہ بیان کروں؟ آپ کے قدم پر گوشت تھے، پلکیں لمبی تھیں اور گورے تھے۔

### محبوب خدا ﷺ کی دربار ادائیں:

آپ ایک دم سے سامنے متوجہ ہوتے تھے اور ایک دم سے پیچے مرتے تھے میرے ماں باپ آپ پُر فدا ہوں آپ کا مشل نہ میں نے پہلے دیکھا نہ بعد کو۔

ابو ہریرہ رض سے مروی ہے کہ میں نے کوئی تیز رسول اللہ ﷺ سے زیادہ حسین نہیں دیکھی عارض منور گویا ایک درخت نہ آفتاب تھا، رسول اللہ ﷺ سے زیادہ تیز رفارکسی کو نہیں دیکھا گویا آپ کے لیے زمین لپیٹ دی جاتی تھی، ہم لوگ اپنے آپ کو (اتنا تیز چلنے کے لیے) مشقت میں ڈالتے تھے آپ بے ساختہ چلتے تھے۔

ابو ہریرہ رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی ہتھیلیاں اور قدم پر گوشت تھے پنڈ لیاں اور گلڈ لیاں بڑی تھیں، دونوں شانے مولتے تھے اور شانوں کے درمیان بہت فاصلہ تھا۔ بھی خوب چوڑا تھا سر کے بال نہ سیدھے تھے نہ گھنگریاں، پلکیں لمبی اور داڑھی خوب صورت تھی، کان پورے تھے، مجھ میں بلند نظر آتے تھے نہ دراز قد نہ پست قامت، سب لوگوں سے زیادہ خوش رنگ تھے ایک دم سے آگے مرتے تھے اور ایک دم سے پیچے مرتے تھے۔ میں نے تو آپ کا مشل نہ دیکھا نہ سنتا۔

ابو ہریرہ رض سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کی پلکیں لمبی تھیں، کوئے گوارے تھے جب سامنے مرتے تو پورے مرتے تھے اور جب پیچے مرتے تھے تو پورے مرتے تھے میری آنکھ نے تو آپ کا مشل دیکھا اور نہ ہرگز کبھی دیکھے گی۔

ابو ہریرہ رض سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے زیادہ حسین کسی کو نہیں دیکھا عارض منور آفتاب کی طرح روشن تھا اور میں نے رسول اللہ ﷺ سے زیادہ تیز رفارکسی کو نہیں دیکھا، گویا زمین آپ کے لیے لپیٹ دی جاتی تھی، ہم لوگ کو شش کرتے تھے کہ آپ کو پالیں اور آپ بے ساختہ چلتے تھے۔

### حسن کامل کا مرقع کامل:

نبی عاصم کے ایک شخص سے مروی ہے کہ ابو امامہ البابی کے پاس آئے اور کہا کہ اے ابو امامہ آپ عرب ہیں، جو کچھ بیان کریں گے اسے کافی شافی بیان کریں گے، لہذا مجھ سے رسول اللہ ﷺ کا ایسا وصف بیان کیجئے کہ گویا میں آنحضرت ﷺ کو دیکھے

رہا ہوں۔

ابو امام نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ ایسے گورے رنگ کے تھے جس میں سرخی غالب تھی، آنکھیں سیاہ و خوبصورت تھیں، پلکیں بھی تھیں۔ شانے موٹے تھے، بانہوں اور سینے پر بال تھے، ہاتھ پاؤں پر گوشت تھے، سینے پر ناف تک بالوں کی لکیر تھی، مردوں میں آپ سے لمبے بھی تھے اور ٹھنگے بھی تھے (یعنی آپ متوسط انداز تھے) لباس میں دو سوچی (کچے سوت کی) چادریں تھیں، تہر آپ ﷺ کے گھٹنے سے تین چار انگلیں نیچے رہتی تھیں جب آپ چادر اوڑھتے تو اسے لپیٹتے نہ تھے، بغل کے نیچے کر لیتے تھے، چلتے تو اس طرح جھک کر چلتے کہ گویا بلندی پر چل رہے ہیں، جب آپ مرتے تو پورے بدن سے مرتے تھے، آپ ﷺ کے شانوں کے درمیان خاتم نبوت تھی۔

عامری نے کہا کہ آپ نے تو اس طرح مجھ سے وصف بیان کیا کہ اگر آنحضرت ﷺ سب لوگوں میں ہوتے جب بھی میں آپ کو ضرور پہچان لیتا۔

جاہر بن سمرہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کا دہانہ بڑا تھا، اور اڑی میں گوشت بہت کم تھا۔  
جاہر بن سمرہ ﷺ سے مروی ہے کہ انہوں نے نبی ﷺ کا وصف بیان کیا تو ان سے ایک شخص نے کہا کہ کیا آنحضرت ﷺ کا چہرہ مثل تکوار کے تھا تو جابر نے کہا کہ شس مقفر کی طرح گول تھا۔  
براء بن عازب ﷺ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ بلند نظر آتے تھے، آپ کے شانوں کے درمیان کافا صد بہت تھا، بال کاں کی لوٹک بیکھ جاتے تھے اور بدن پر سرخ خلیاں تھا۔

براء سے مروی ہے کہ آپ کے شانوں کے درمیان بہت فاصلہ تھا نہ آپ پست قد تھا نہ بلند قامت۔

یزید الفارسی سے مروی ہے کہ میں نے ابن عباس ﷺ کے امیر بصرہ ہونے کے زمانے میں رسول اللہ ﷺ کو خواب میں دیکھا تو ابن عباس ﷺ سے کہا کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو خواب میں دیکھا ہے، ابن عباس ﷺ نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ فرمایا کرتے تھے کہ شیطان کو میرے مشاہر بنے کی طاقت نہیں، اس لیے جس نے مجھے (میرے واقعی حلیے کے ساتھ) خواب میں دیکھا تو اس نے مجھی کو دیکھا، تو ٹیکام اس شخص کا جس کو تم نے خواب میں دیکھا ہے جیسا بیان کر سکتے ہو؟ انہوں نے کہا کہ ہاں میں آپ سے بیان کرتا ہوں۔

میں نے ایک شخص کو دیکھا جو دو آدمیوں کے بیچ میں ہیں (یعنی صدیق و فاروق ﷺ کے) ان کا جسم و گوشت گندم گوں مائل بہ سفیدی ہے، حسین وہن ہے، آنکھیں سرمه آلو دیں، چہرے کے خط و خال خوبصورت ہیں، داڑھی بیہاں سے بیہاں تک بھری ہوئی ہے (ایک کپیٹ سے دوسری کپیٹ تک اشارہ کیا) بیہاں تک کر سینے کو بھرے دے رہی ہے، حوف (راوی) نے کہا کہ مجھے معلوم نہیں کہ اس کے ساتھ اور کیا تعریف تھی، ابن عباس ﷺ نے کہا کہ اگر تم آنحضرت ﷺ کو بیداری میں دیکھتے تو اس سے زیادہ آپ کی صفت نہ بیان کر سکتے۔

ابن عباس ﷺ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میں نے عیسیٰ و موسیٰ و ابراہیم ﷺ کو دیکھا، عیسیٰ ﷺ

تو گھوگریا لے بال کے سرخ رنگ کے اور چڑوئے سینے کے تھے، موسیٰ علیہ السلام گندم گوں خوبصورت جسم والے اور سیدھے بال والے تھے، جیسے رط (جاث) ہوتے ہیں لوگوں نے عرض کی کہ ابراہیم علیہ السلام (کیسے تھے) فرمایا کہ اپنے صاحب یعنی خود آنحضرت علیہ السلام کو دیکھ لو۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی علیہ السلام بغیر پورے بدن کے نہ مڑتے تھے، جب چلتے تھے تو اس طرح اطمینان سے کہ آپ گئیستی نہ ہوتی تھی۔

جریری سے مروی ہے کہ میں ابی طفیل کے ہمراہ بیت اللہ کا طواف کر رہا تھا، انہوں نے کہا کہ میرے سوا کوئی شخص زندہ نہیں رہا۔ جس نے رسول اللہ علیہ السلام کو دیکھا ہو، پوچھا کیا آپ نے آنحضرت علیہ السلام کو دیکھا ہے؟ کہا کہ ہاں میں نے کہا کہ آنحضرت علیہ السلام کی کیا صفت تھی، انہوں نے کہا کہ آپ گورے خوبصورت اور میانہ قد کے تھے۔

جریری سے مروی ہے کہ میں نے ابی الطفیل سے کہا کہ آپ نے رسول اللہ علیہ السلام کو دیکھا ہے تو انہوں نے کہا کہ ہاں۔ آنحضرت علیہ السلام گورے اور خوبصورت تھے۔

ابن عمر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ علیہ السلام سے زیادہ سُخن، زیادہ بہادر، زیادہ شجاع و دلیر، اور زیادہ فورانی و پاک صاف کئی کوئی نہیں دیکھا۔

زیاد مولاۓ سعد سے مروی ہے کہ میں نے سعد بن ابی وقاص رضی اللہ عنہ سے پوچھا کہ کیا رسول اللہ علیہ السلام نے ختاب لگایا؟ انہوں نے کہا کہ نہیں، آپ نے تو اس کا قصد بھی نہیں کیا، آپ کا بڑھا پا آپ کی ٹھنڈی اور پیچے والے ہونٹ کے درمیان اور آپ کی پیشانی میں تھا (یعنی یہاں کے چند بال سفید ہوئے تھے) اگر میں ان (سفید بالوں) کو گناہ چاہتا تو گن سکتا تھا، میں نے کہا کہ آنحضرت علیہ السلام کی صفت (علیہ) کیا تھی؟

انہوں نے کہا کہ آپ نہ تو لمبے تھے نہ پست قدر نہ بہت زیادہ گورے اور نہ گندم گوں (سانوں لے) نہ بال بالکل سیدھے تھے نہ بالکل گھوگریا لے، دارہ میں بہت خوبصورت اور پیشانی کشادہ تھی، رنگ میں سرخی ملی ہوئی تھی، انگلیاں پر گوشہ تھیں، سر اور دارہ میں کے بال نہایت سیاہ تھے۔

عامر بن سعد نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ علیہ السلام (نماز کے بعد) وہی طرف اس طرح سلام پھیرتے تھے یہاں تک کہ آپ کے رخسارے کا گورا پن نظر آتا تھا (یعنی اس طرح مرد تھے کہ صاف والے آپ کے رخسار دیکھتے تھے)۔

شیخ بی کتابانہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ السلام گورے قوم میں بلند اور سب سے حسین تھے۔

جابر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ السلام سرخی مائل گورے تھے، انگلیاں پر گوشہ تھیں، نہ بلند قامت ہی تھے نہ پست قدر بال بالکل سیدھے تھے نہ بالکل گھوگریا لے جب چلتے تھے تو لوگ آپ کے پیچھے دوڑتے تھے، تم آپ کا مثل کبھی نہ دیکھو گے۔

ابی طفیل سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ علیہ السلام کو فتح مکہ کے رذوذ دیکھا، نہ توجہ برے کے شدید گورے پن کو کبھی

بھولوں گا اور نہ بالوں کی شدید سیاہی کوڑہ لوگ بھی ہیں جو آپ سے زیادہ لبے ہیں اور وہ لوگ بھی ہیں جو آپ سے زیادہ پست قدر ہیں۔ آپ پیادہ چل رہے تھے اور لوگ بھی پیادہ چل رہے تھے میں نے اپنی والدہ خولہ سے کہا کہ یہ کون ہیں؟ انہوں نے کہا کہ یہ رسول اللہ ﷺ ہیں، پوچھا آپ کا باس کیا تھا؟ انہوں نے کہا کہ وہ مجھے اب یاد نہیں۔

ام بلاں سے مروی ہے کہ میں نے جب بھی رسول اللہ ﷺ کا علم مبارک دیکھا تو مجھے تھے کیہے ہوئے کاغذ ضرور یاد آگئے جو ایک دوسرے پر ہوتے ہیں۔

ابوالیوب بن خالد سے مروی ہے کہ ایک شخص نے ان سے بیان کیا کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کی طرح کوئی آدمی مستعد نہیں دیکھا، آپ ﷺ مثل نصف چاند کے تھے۔

عبداللہ بن بریڈہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے قدم سب سے خوبصورت تھے۔

ابراہیم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنا بایاں پاؤں پھیلا دیتے تھے یہاں تک کہ اس کا ظاہری حصہ یہاں نظر آتا تھا۔

محمد بن علیؑ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی گرفت نہایت مضبوط تھی۔

حسنؑ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ سب سے زیادہ تجھی سب سے زیادہ بہادر سب سے زیادہ خوبصورت گورے اور خوش رنگ تھے۔

عکزہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنی موچیں کترواتے تھے اور آپ سے پہلے ابراہیم خلیل اللہ ﷺ بھی اپنی موچیں کترواتے تھے۔

عوف سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ہستے نہ تھے صرف مکراتے تھے اور پلتے تھے تو پورے بدن سے پلتے تھے (صرف گردنہ پھیرتے تھے)۔

عاشرؑ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ مرتے نہ تھے تو پورے بدن سے مرتے تھے۔

قادہ سے مروی ہے کہ اللہ نے کوئی نبی نہیں بھیجا جو خوش آواز اور خوب صورت نہ ہو سب سے آخر میں تمہارے نبی کو بھیجا۔ آپ بھی خوبصورت و خوش آواز تھے آپ (قراءت میں) گلگری نہ کرتے تھے البتہ کسی قدر مذکور نہ کرتے تھے۔

نازف بن جبیر بن مطعمؑ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: میرا بدن بھاری ہو گیا ہے، لہذا تم لوگ نماز کے قیام اور رکوع و سجود میں مجھے سے سبست نہ کرو۔ (عنی نیرے قیام و رکوع و سجود کے بعد کیا کرو کیونکہ امام سے پہلے جائز نہیں)۔

عاشرؑ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کوئی نماز بٹھ کرنے پڑتے تھے جب سن دراز ہوا جب میختنے لگے یہاں تک کہ جب سورت کی تیس بارا چالیس آیتیں رہ جاتی تھیں تو اٹھ کر پڑتے تھے اور سجدہ کرتے تھے۔

عبداللہ بن عبد اللہ بن اقرم الخزاعی سے مروی ہے کہ مجھ سے والد نے بیان کیا کہ وہ اپنے والد کے ساتھ ایک سخت میں کے ہمارے میدان میں تھے، جو سر زمین "عزہ" میں تھا، ہمارے پاس سے ایک رسالہ زر را ان لوگوں نے راستے کے کنارے نیام کیا مجھ سے والد نے کہا کہ نماز شروع کی گئی، اتفاق سے ان لوگوں میں رسول اللہ ﷺ بھی تھے، ان لوگوں کے ساتھ میں نے

بھی نماز پڑھی وہ منظر میری آنکھوں میں ہے کہ جب آنحضرت ﷺ جب جدہ کرتے تھے تو گویا میں آپ کی دلوں بغلوں کے بال دیکھتا تھا۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو بحالت سجدہ شکم کو ز میں سے دوڑ کیے ہوئے دیکھا، اور میں نے آپ کے بغلوں کی سفیدی دیکھی۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب جدہ کرتے تھے تو بغل کی سفیدی نظر آتی تھی۔

میمونہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب جدہ کرتے تھے تو اپنے ہاتھ دو رکھتے تھے یہاں تک کہ جو آپ کے یہ پھੇ ہوتا تھا وہ آپ کی بغل کی سفیدی دیکھتا تھا۔

جاہر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ جب جدہ کرتے تھے تو آپ کی بغل کی سفیدی نظر آتی تھی۔ ابی سعید خدری رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ وہ منظر میری آنکھوں میں ہے کہ نبی ﷺ جب جدے میں ہوتے تھے تو آپ کے کولوں کی سفیدی نظر آتی تھی۔

ابراہیم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب جدہ کرتے تھے تو آپ کی بغل کی سفیدی نظر آتی تھی۔

ابی اسحاق سے مروی ہے کہ ہم سے براء رضی اللہ عنہ نے (رسول اللہ ﷺ کی نماز کی) صفت بیان کی وہ اپنی ہتھیلوں پر تک گئے سرین بلند کر دیئے۔ اور کہا کہ رسول اللہ ﷺ اسی طرح جدہ کرتے تھے۔

جاہر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ پیشانی کے بالائی حصے سے مع پیشانی کے بالوں کی جڑ کے جدہ کرتے تھے۔

### جمال رسالت کا بیان بربان سیدنا حسن بن علی رضی اللہ عنہ:

حسن بن علی رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ میں نے اپنے ماموں ہند بن ابی ہالا مسکنی سے دریافت کیا، وہ رسول اللہ ﷺ کا حلیہ بیان کیا کرتے تھے میں چاہتا تھا کہ مجھ سے بھی کچھ بیان کریں، اس لیے میں ان کے ساتھ رہتا تھا۔

انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ بڑے بزرگ و محترم و معظم تھے، چہرہ مبارک اس طرح چمکتا تھا جس طرح چاند چودھویں ش کو چمکتا ہے، متوسط قد والے سے لمبے اور دراز قد والے سے چھوٹے تھے سر مبارک بڑا تھا، بال نہ گونگریا لے تھے نہ بالکل سید ہے، جب بال بکھر تے تھے تو لگا ہی کر لیتے تھے لیکن اگر بڑھاتے تھے تو کافی لو سے آگے نہ بڑھتے تھے رنگ خوبصورت اور چمک دار تھا پیشانی کشادہ تھی، ابر و باریک اور دراز تھیں، ان دلوں کے درمیان ایک رنگ تھی جو شخص کی حالت میں تحرک ہو جاتی تھی۔ ناک ایسی تھی کہ قبیلے پانسہ ابھرا ہوا تھا، اور ننھے چھوٹے چھوٹے تھے، آپ کا ایک نور تھا جو ناک کے اوپر اس طرح تھا کہ جو شخص اس پر غور رہ کرے وہ سمجھے کہ آپ کی ناک ہی اتنی بلند ہے، اڑاکی گھنی تھی، دہانہ بڑا تھا، دانت باہم ملے ہوئے تھے، یعنی پر بالوں کی لکیر باریک تھی گردن بھی اور خوبصورت تھی، اس میں خون کی خوبصورت سرخی تھی، جو صفائی میں چاندی کی طرح تھی، مزانج معتدل تھا، بدن

بھاری بڑے ضابط و متحمل تھے، سینہ اور پیٹ برادر تھا (یعنی ناف ابھری ہوئی تھی) سینہ چوڑا تھا، دونوں شانوں کے وزمیان بہت فاصلہ تھا، پنڈلیاں موٹی تھیں، آپ نہایت نورانی و مستقل مزاج تھے گلے سے ناف تک خط کی طرح بالوں کا سلسلہ تھا، شکم و پستان پر بال نہ تھے، اس کے علاوہ شانوں اور بانہوں پر اور سینے کے بلند حصوں پر بال تھے، ہاتھ کے گئے لبے تھے، ہتھیلی کشادہ اور ہڈیاں معتدل تھیں، ہتھیلیاں اور قدم پر گوشت تھے، ہاتھ پاؤں لمبے تھے، تلوے زمین پر نہ لگتے تھے، دونوں قدم ہموار تھے جن سے پانی دور رہتا تھا، جب چلتے تھے تو اتر نے والے کی طرح اور قدم اس طرح ذاتے تھے جیسے نشیب میں اتر رہے ہیں، بڑے وقار سے چلتے تھے بڑے تیز رفتار تھے جب چلتے تھے تو معلوم ہوتا تھا کہ نیچے اتر رہے ہیں، اور جب مررتے تھے تو پورے بدن سے مزتے تھے، آنکھ پنجی رکھتے تھے۔ نگاہ جتنی دیر آسمان کی طرف رہتی تھی، یعنی آپ کی اکثر نظر مراقب تھا، (ہر کام میں) اصحاب سے آگے رہتے تھے جو شخص آپ سے ملتا تھا تو آپ ہی سلام میں سبقت فرماتے تھے۔

حسن بن علی نے کہا کہ میں نے (اپنے ماہوں سے) کہا کہ مجھ سے آنحضرت ﷺ کی گفتگو کی صفت بھی بیان کیجئے تو انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ برادر حزن میں رہتے تھے، ہمیشہ سوچا کرتے تھے، آپ کو کوئی راحت نہ تھی، بے ضرورت کلام نہ فرماتے تھے، اکثر خاموش رہتے تھے، کلام کی ابتداء و انتہاء نہایت بلعغ طریقے پر کرتے تھے، جامع کلام فرماتے تھے جس میں کارآمد حصہ ہوتا تھا بے کار نہ ہوتا تھا اور نہ کوئی کی ہوتی تھی، آپ خالق تھے، درشت خود تھے، غافل کی عظمت میں کی نہ فرماتے، اگر وہ حقیر ہوئی تو نہ اس کی ندامت کرتے تھے نہ ذائقہ کی برائی اور اس کی تعریف بھی نہ فرماتے، آپ کو دنیا اور جو کچھ دنیا کے لیے ہونا راض نہ کرتا تھا (آپ کی ناراضی صرف دین کے لیے ہوتی تھی)، جب کوئی حق دیا جاتا تھا تو نہ اسے کوئی جانتا تھا اور نہ اس کے تف ہونے پر کوئی شہادت ہوتی تھی تاوفیک نہ آپ اس کے مدگار نہ ہوتے، آپ اپنی ذات کے لیے ناراض نہ ہوتے تھے اور نہ اس کے لیے انتقام لیتے تھے جب اشارہ کرتے تھے تو اپنی پوری ہتھیلی سے اشارہ کرتے تھے، اور جب تجھ کرتے تھے تو ہتھیلی کو پلٹ دیتے تھے، جب بات کرتے تھے تو ہتھیلی کو ملا کر داہنی ہتھیلی کو باسیں انگوٹھے کے اندر ورنی حصے میں مارتے تھے، ناخوش ہوتے تو منہ پھیر لیتے اور رُخ بدال لیتے، خوش ہوتے تو آنکھ جھکا لیتے تھے آپ کی اکثر ہمی مسکراہست تک ہوتی تھی، اور جب ہستے تھے تو والے کی طرح چمک دار دانتوں سے ہستے تھے۔

حسن بن علی نے کہا کہ میں نے ایک زمانے تک اس کو حسین بن علی شیخ محدث سے پوشیدہ رکھا، جب ان سے بیان کیا تو معلوم ہوا کہ وہ مجھ سے پہلے اس بات کو معلوم کر چکے ہیں۔ اور میں نے جو کچھ اپنے ماہوں سے پوچھا وہ بھی پوچھ چکے ہیں، مجھے معلوم ہوا کہ وہ اپنے والد سے آنحضرت ﷺ کی آمدورفت و نشست و برخاست اور شکل و صورت پوچھ چکے ہیں، اور انہوں نے اس میں سے کوئی بات چھوڑی نہیں ہے۔

حسین بن علی نے کہا کہ میں نے اپنے والد سے نبی ﷺ کی تحریف آوری کو دریافت کیا تو انہوں نے کہا کہ آپ کو اپنی ذات کے لیے (گھر میں) تشریف لانے کی (اللہ کی طرف سے) اجازت تھی، جب آپ مکان میں مکھراتے تھے تو اس تشریف فرمائی کوئی حصوں میں تقسیم فرماتے تھے۔

(وقت قیام کا) ایک حصہ اللہ کے لیے ایک حصہ اہل بیت (یعنی ازواج) کے لیے اور ایک حصہ اپنی ذات کے لیے اپنے حصے کو اپنے اور لوگوں کے درمیان تقسیم فرمادیتے تھے ان لوگوں سے کوئی چیز ذخیرہ نہ کرتے تھے۔

عادت تھی کہ اہل فضل و کمال کو اپنی مجلس میں ترجیح دیتے اور بقدر ان کی دینی فضیلت کے ان کی قدر کرتے ان میں بعض ایسے تھے جو ایک حاجت والے تھے بعض دو حاجت والے اور بعض دو سے زائد حاجت والے آپ ان کے ساتھ مشغول رہتے اور خود انہیں سے ان باتوں کو دریافت کر کے جوان کے اور امت کے لیے بہتر ہوتی تھیں اور ان امور کو بتا کے جوان کے لیے مناسب ہوتے انہیں بھی مشغول رکھتے تھے فرماتے کہ جو حاضر ہے وہ ان امور کو غائب نہ کر پہنچا دے اور میرے پاس اس شخص کی حاجت پہنچا دیا کر دو جو خود اپنی حاجت مجھ تک نہ پہنچا سکے تو قیامت کے روز اللہ تعالیٰ اس کو ثابت قدم رکھے گا آپ کے لیے یہاں سوائے ایسے امور کے کوئی ذکر نہ ہوتا اور نہ آپ کسی کی کوئی بات اس کے سوا اقبال فرماتے لوگ طالب بن کر آتے بغیر خاص مذاق لیے ہوئے نہ جاتے اور رہبر و مطلوب بن کر نہ لٹکتے تھے۔

حسن بن عوف نے کہا کہ میں نے علی ہی ہدف سے آنحضرت ﷺ کے باہر آنے کو پوچھا کہ آپ کیا کرتے تھے تو انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ اپنی زبان روکے رجھ سوائے ایسی باتوں کے جو لوگوں کے لیے مفید ہوتیں ان میں الافت پیدا کرتیں اور افتراق یا نفرت سے بچاتیں آپ ہر قوم کے بزرگ کا اکرام فرماتے اور اسی کو ان لوگوں کا ولی بناتے تھے۔

لوگوں سے پرہیز فرماتے ان سے بچت بغیر اس کے کہ کسی سے اپنا رخ یا اخلاق بد لیں اصحاب کی غم خواری فرماتے اور لوگوں سے خبریں دریافت فرماتے اچھائی کی تعریف و تائید کرتے اور برائی کی مذمت کر کے اسے کمزور و مست بنا دیتے۔

ہر امر میں معتدل تھے۔ کسی عادت میں اختلاف نہ تھا لوگوں کی غفلت کے خوف سے غافل نہ ہوتے تھے ہر حدودت حال کے لیے تیار رہتے تھے اس کو تابعی نہ فرماتے قرض حد سے نہ گزرتا کہ لوگ آپ کی مدد کریں۔

آپ کے نزدیک سب سے بہتر و افضل وہ لوگ تھے جن کی خیر خواہی سب سے زیادہ عام ہوتی اور سب سے بڑے مرتبے والے وہ لوگ تھے جو ہمدردی و مددگاری میں سب سے اچھے ہوتے۔

حسن بن عوف نے کہا کہ میں نے علی ہی ہدف سے آنحضرت ﷺ کی مجلس کو دریافت کیا تو انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ بغیر ذکر الہی کے نام تھے تھے مکاٹوں میں قیام نہ کرتے اور ان میں قیام سے منع فرماتے۔

جب کسی قوم کے پاس پہنچتے تو وہیں بیٹھ جاتے تھے جہاں مجلس آپ کو پہنچائے (یعنی لوگوں پر سے چاہا تر نہ تھے بلکہ خالی جگہ جو سب سے آگے ملتی تھی وہیں بیٹھ جاتے تھے) اور اسی کا حکم دیتے تھے۔ اپنے ہر منشیں کو (جگہ میں) اس کا حصہ دیتے تھے کوئی یہ خیال نہیں کرتا تھا کہ آپ کے نزدیک اس سے زیادہ قابل احترام دوسرا ہے۔

جو شخص کسی ضرورت سے آپ کے پاس بیٹھ جاتا یا آپ کے ساتھ کھڑا ہو جاتا تو آپ اس کے ساتھ رکھ کر رہتے یہاں تک کہ وہ خود ہی واپس ہو جائے اور جب کوئی شخص آپ سے کسی حاجت کا سوال کرتا تو آپ اسے یا تو اس کے ساتھ واپس کرتے

تھے یا زم جواب کے ساتھ آپ کا خلق و کرم سب لوگوں پر وسیع تھا، آپ ان کے لیے باپ تھے حق میں آپ کے نزدیک سب برابر تھے۔

آپ کی مجلس صبر و حیاء و حلم و امانت کی مجلس تھی، جس میں آوازیں بلند نہ ہوتی تھیں نہ گھروں والوں کا عیب بیان کیا جاتا تھا نہ لوگوں کی نکریوں کی اشاعت کی جاتی تھی سب کے ساتھ مساوات کا سلوک ہوتا، جو فضیلت پاٹے تھوڑی کی وجہ سے فضیلت پاٹے، متواضع رہتے، بڑوں کا وقار ملحوظ رکھتے چھوٹوں پر حرم کرتے، صاحب حاجت کے ساتھ ایسا رہا اور مسافر کی گلہداشت کرتے تھے۔

حسن بن علی نے کہا کہ میں نے علی بن علی سے پوچھا کہ اپنے ہم شیعوں میں آنحضرت ﷺ کی سیرت کیسی تھی؟ انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ ہمیشہ خندہ پیشانی رہنے والے نرم اخلاق والے سہولت کی زندگی بسرا کرنے والے تھے نہ تو درشت خون تھے نہ بد مزاج نہ بکواس کرنے والے نہ بے ہودہ بکنے والے نہ عیب جوئی کرنے والے جس پیغمبر کی خواہش نہ ہوتی اس سے تقاضہ برتنے نہ اس کا عیب بیان کرتے تھے اور نہ اس کی رغبت ظاہر فرماتے تھے۔

تین چیزوں آپ نے خود ترک فرمادی تھیں، نیک کرنا، مال کشیر جمع کرنا، اور غیر مفید باتیں کرنا، تین چیزوں سے آپ ﷺ نے لوگوں کو چھوڑ دیا تھا، آپ کسی کی نہ مدد نہیں کرتے تھے، نہ کسی کو عار دلاتے تھے، اور نہ کسی کی پوشیدہ بات کا تجسس کرتے تھے۔

صرف وہی کلام کرتے جس میں آپ کو قواب کی امید ہوتی تھی جب آپ کلام کرتے تھے تو اہل مجلس اس طرح خاموش ہو جاتے تھے جیسے ان کے سروں پر چڑیاں بیٹھتی ہیں (کہ ذرا بولیں گے تو اڑ جائیں گی) پھر جب آپ خاموش ہو جاتے تھے تو لوگ کلام کرتے تھے۔

اگر کوئی شخص آپ کے پاس بات کرتا تھا تو لوگ اس کی بات نہیں کانٹے تھے، اس کے فارغ ہونے تک ایسے خاموش رہتے گویا سر پر چڑیاں بیٹھتی ہیں۔ لوگ اپنے ابتدائی زمانے کی باتیں کرتے کسی بات پر ہنسنے تو آپ بھی ہنسنے اور جس شے سے خوش ہوتے اس سے آپ بھی خوش ہوتے۔

مسافر و غریب کو بات کرنے اور سوال کرنے میں اس کی بے ادبی پر صبر فرماتے۔ اس وقت اصحاب اسے دوہر ہٹا دینا چاہیے تو فرماتے کہ جب تم کسی طالب حاجت کو دیکھو کہ وہ کچھ طلب کرتا ہے تو اس کی مذکروں سوائے تلافسی کرنے والے کے اور کسی کی مدد و شراء قبول نہیں کرتے تھے، آپ کسی کی بات کو قطع نہ کرتے تا وقٹیکہ وہ خود ہی نہ گزر جائے اور وہ کہنے یا انٹھ جانے سے قطع نہ کر دے۔

حسن بن علی نے کہا کہ پھر میں نے علی بن علی سے دریافت کیا کہ آنحضرت ﷺ کے سکوت کی کیا کیفیت تھی تو انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ کا سکوت چار طور پر تھا، حلم پر، احتیاط پر، تقریر پر یعنی کسی امر کے برقرار رکھنے مان لینے اور قبول کر لینے پر۔

غور و فکر پر۔

آپ کی تقریر پر نظر ڈالنے اور لوگوں کی بات سننے میں ہوتی تھی (یعنی دیکھ کر یا سن کر کچھ نہ فرماتے تھے جس سے یہ ثابت ہوتا تھا کہ یہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے نزدیک درست ہے۔ اور آپ کا غور و فکر ان امور میں ہوتا تھا جو باقی رہنے اور فنا ہونے والے ہیں۔

علم و صبر کے جامع تھے آپ کو نہ تو کوئی چیز غصب ناک کرتی اور شدید احتیاط صرف چار باتوں پر محصر تھی یہیکی کے اخذ کرنے میں کہ اس کی پیروی کریں بدی کے ترک کرنے میں کہ اس سے باز رہیں، عمل سے غور و فکر ایسے امور میں جو امت کی بہبود کے ہوں اور ان امور کو قائم کرنے میں جن سے امت کی دنیا و آخرت جمع ہو۔

## مہر نبوت جو رسول اللہ ﷺ کے دونوں شانوں کے درمیان تھی

### مہر نبوت:

جا بر بن سرہؓ سے مروی ہے کہ آنحضرت ﷺ کی مہر نبوت دونوں شانوں کے درمیان تھی جو حجم و شکل میں کبتر کے اثاثے کے مشابہ تھی۔

جا بر بن سرہؓ سے مروی ہے کہ میں نے وہ مہر نبوت دیکھی جو رسول اللہ ﷺ کی پشت میں کبتر کے اثاثے کے برابر نشانِ زخم کی طرح تھی۔

جا بر بن سرہؓ سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کی پشت کی مہر دیکھی جو اثاثے کی مثل تھی۔ ابی رمش سے مروی ہے کہ مجھ سے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اے ابو رمش قریب آؤ اور میری پینچہ سہلاو میں قریب گیا، پینچہ سہلاوی پھر اپنی انگلیاں مہر نبوت پر رکھیں اور انہیں چھوڑو وہ بال تھے جو شانوں کے پاس آکھا ہو گئے تھے۔ معاویہ بن قرہ نے اپنے والدے روایت کی کہ میں قبیلہ غزیدہ کے ایک گروہ کے ساتھ رسول اللہ ﷺ کے پاس آیا اور بیعت کی آپ کا کرتہ کھلا ہوا تھا میں نے اپنا ہاتھ کرتے کے گریبان میں ڈالا اور مہر نبوت کو مس کیا۔

عاصم الاحوال بن عبد اللہ بن سرجس سے مروی ہے کہ میں رسول اللہ ﷺ کے پاس آیا، آپ اصحاب کے ساتھ بیٹھے ہوئے تھے، میں آپ کے پیچے گھوم گیا تو آپ میرا مطلب بمحض گئے اور اپنی پشت سے چادر ہٹا دی، میں نے مہر نبوت دیکھی جو مثل مٹھی کی تھی جس کے گردائیے خال تھے جو میں آیا اسے بوسہ دیا اور کہا کہ یا رسول اللہ آپ کی مغفرت کرے، فرمایا تمہاری بھی مغفرت کرے، بعض حاضرین نے عرض کی یا رسول اللہ کیا یہ آپ کے لیے دعائے مغفرت کرتے ہیں۔ فرمایا ہاں تمہارے لیے بھی اور آپ نے یہ آیت پڑھی: ﴿وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمَنَاتِ﴾ (۱۶۷) اے نبی آپ اپنی الغریشوں کی مغفرت کی دعا بیجھے اور مومنین و مومنات کے لیے بھی۔

ایک دوسری روایت میں اس طرح ہے کہ ”پھر میں آیا اسے بوسہ دیا اور عرض کی یا رسول اللہ ﷺ میرے لیے دعا ہے مغفرت بیجھے فرمایا کہ اللہ تمہاری مغفرت کرنے۔“

ابی رمش سے مروی ہے کہ میں اپنے والد کے بھراہ رسول اللہ ﷺ کے قریب گیا، والد نے زخم کی طرح کا ایک نشان رسول اللہ ﷺ کے شانوں کے درمیان دیکھا تو عرض کی یا رسول اللہ میں بڑا طبیب ہوں، کیا اس کا علاج نہ کر دوں؟ فرمایا نہیں، اس کا

طبیب وہی ہے جس نے اسے پیدا کیا ہے۔

ابی رمش سے مروی ہے کہ میں رسول اللہ ﷺ کے پاس آیا تو کیا دیکھتا ہوں کہ آپ کے شانے میں اونٹ کی بینگنی یا کبوتر کے اٹھنے کی طرح کا نشان ہے۔ عرض کی: یا رسول اللہ کیا اس کی دوانہ کر دوں؟ کیوں کہ ہم لوگ اس خاندان کے ہیں جو طبابت کرتے ہیں فرمایا ”اس کی دوا وہی کرے گا جو اسے ظہور میں لایا ہے“۔

ابی رمش سے مروی ہے کہ میں رسول اللہ ﷺ کے پاس گیا، ہمراہ میرا بیٹا بھی تھا، فرمایا کیا تم اس سے محبت کرتے ہو، عرض کی: بھی ہاں، فرمایا نہ یہ تم پر شفقت کرے اور نہ تم اس پر شفقت کرو۔

پھر میں متوجہ ہوا تو کیا دیکھتا ہوں کہ آپ کے شانوں کے چیخچے مثل سبب کے نشان ہے۔ عرض کی: یا رسول اللہ میں دوا کرتا ہوں اجازت دیجئے کہ اس میں شگاف کروں اور اس کا علاج کروں، فرمایا: اس کا طبیب وہی ہے جس نے اسے پیدا کیا ہے۔

ابی رمش سے مروی ہے کہ میں نبی ﷺ کے پاس گیا، ہمراہ میرا ایک بیٹا بھی تھا۔ میں نے کہا اے میرے بیٹے یہ اللہ کے نبی ہیں جب اس نے آپ کو دیکھا تو بیت سے کاپنے لگا۔ جب میں پہنچا تو عرض کی یا رسول اللہ میں انباء کے خاندان سے ہوں، میرے والد بھی زمانہ جامیست میں طبیب تھے۔ ہماری یہ بات مشہور ہے مجھے اس نشان کے بارے میں جو آپ کے شانوں کے درمیان ہے علاج کی اجازت دیجئے، اگر یہ رحم ہے تو میں اس میں شگاف کروں گا، اور اللہ اپنے بیٹی کو شفادے کا فرمایا کہ اس کا سوائے اللہ کے کوئی طبیب نہیں، وہ کبوتر کے اٹھنے کے برابر تھا۔

### رسول اللہ ﷺ کے بال مبارک:

براء بن عاذب رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے ایسے بال تھے جو شانوں سے لگتے تھے۔

براء بن عاذب رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے بال کا ان کی لوٹک تھے۔

براء سے مروی ہے کہ میں نے اللہ کی مخلوق میں کسی کو نہیں دیکھا کہ سرخ جوڑے میں رسول اللہ ﷺ نے زیادہ حسین معلوم ہوتا، آپ کے بال شانوں کے قریب لگتے تھے۔

براء سے مروی ہے کہ میں نے کسی کو رسول اللہ ﷺ سے زیادہ خوب صورت نہیں دیکھا، جب آپ سرخ لباس میں پیدا ہوئے اور بال دو توں شانوں کے قریب ہوتے تھے۔

انس بن مالک رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے بال کا نوں سے مجاوز نہ ہوتے تھے۔

انس بن مالک رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے بال ایسے تھے جو شانوں تک پہنچتے تھے یا شانوں سے لگتے تھے۔

انس رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے بال کا نوں سے مجاوز نہ ہوتے تھے۔

ابی رمش سے مروی ہے کہ میں خیال کرتا تھا کہ رسول اللہ ﷺ انساً نوں کے مشابہ نہ ہوں گے دیکھا تو آپ بُشِر تھے اور آپ کے پیے (کا نوں نک بال) تھے۔

علی رض سے نبی ﷺ کا وصف مروی ہے کہ آپ پُٹے والے تھے۔

عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے بال پئے سے زیادہ اور پورے بالوں سے کم تھے۔ ابوالموکل الناجی سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے بال کافی کی لو سے نیچے تھے جو آپ کی لاکوچپانے رہتے تھے۔ ام ہانی سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا کہ آپ کی چار مینڈھیاں یعنی بال تھے۔

ابن عباس رضی اللہ عنہما سے مروی ہے کہ اہل کتاب اپنے بال (بغیر لگنگی کے) پڑے رکھتے تھے اور مشرکین اپنے سرزوں میں لگنگی کرتے تھے رسول اللہ ﷺ کو جس معاملے میں حکم نہیں دیا جاتا تھا اس میں اہل کتاب کی موافقت پسند فرماتے تھے۔ آنحضرت ﷺ نے اپنی پیشانی کے بال پڑے رکھے بعد لگنگی کی۔

حکیم بن عییر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کنگھی کرنے کا حکم دیتے تھے اور گردن تک بال رکھنے سے منع کرتے تھے۔

ابن شہاب سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب تک اللہ نے چاہا پیشانی کے بال چھوڑے رہے اس کے بعد لگنگی کرنے لگے۔

جابر بن سرہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے سراور داڑھی کے بال بڑھائے تھے۔ حسن بن محمد بن الحفیہ سے مروی ہے کہ میں نے جابر بن عبد اللہ سے تمیٰ ﷺ کے عسل کو دریافت کیا تو انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ اپنے سر پر تین چلوپانی ڈالتے تھے حسن نے کہا کہ میرے بال بہت ہیں تو جابر رضی اللہ عنہ نے کہا کہ اے سنتی رسول اللہ ﷺ کے بال تمہارے بالوں سے بہت زیادہ اور بہت زکیزہ تھے۔

جابر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو اپنی پیشانی کے بالوں کی جڑ پر سجدہ کرتے دیکھا۔

انس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ میں نے قادة رضی اللہ عنہم کے بالوں سے زیادہ کمی کے بال نبی ﷺ کے بالوں کے مشابہ نہیں دیکھے، اس روز قادہ رضی اللہ عنہ بہت خوش ہوئے۔

انس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ میں نے تمیٰ ﷺ کو اس طرح دیکھا کہ نائی آپ کی جماعت بنا رہا تھا اور اصحاب آپ کے گرد گھوم رہے تھے جو آپ کے بال سوانح ہاتھ میں لینے کے گرانہ نہیں چاہتے تھے۔

داڑھی مبارک کے بال اور بڑھاپے کے آثار:

حیدر الطویل سے مروی ہے کہ انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے دریافت کیا گیا کہ کیا رسول اللہ ﷺ نے خضاب لگایا، انہوں نے کہا کہ اللہ نے آپ کو بڑھاپے کی بد زمینی نہیں دی، آپ میں بڑھاپے کا کوئی حصہ نہ تھا جس کو خضاب کیا جاتا، داڑھی کے اگلے حصے میں صرف چند بال (سفید) تھے اور آپ کا بڑھاپا میں بالوں تک بھی نہیں پہنچا تھا۔

حیدر الطویل سے مروی ہے کہ انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے پوچھا گیا کہ کیا رسول اللہ ﷺ خضاب لگاتے تھے، انہوں نے کہا کہ آپ کے بالوں کی سیاحتی میں سفیدی کی آمیزش اس سے بہت کم تھی (یعنی بال اتنے سفید نہ ہونے پائے تھے کہ خضاب کی ضرورت ہوتی) آپ کی داڑھی کے سفید بال بھی میں کی مقدار تک نہ پہنچنے پائے تھے، زیرین اب سڑہ بال سفید تھے۔

## حرک طبقات ابن سعد (عدد ۴)

ثابت سے مروی ہے کہ انس سے پوچھا گیا کہ کیا رسول اللہ ﷺ بوڑھے ہو گئے تھے؟ انہوں نے کہا کہ اللہ نے آپ کو بڑھا پے کا عیوب نہیں دیا، آپ کے سزا اور داراً میں سترہ اخبارہ بال سفید تھے۔

ثابت البنتانی سے مروی ہے کہ انس ﷺ سے بنی ملکیت کے خساب کو دریافت کیا گیا تو انہوں نے کہا کہ بنی ملکیت نے ایسا بڑھا پا نہیں دیکھا جس میں خساب لگایا جاتا ہے صرف زیرین لب کے کچھ بال کچڑی تھے، جن کا گرتم چاہتے تو شمار کر سکتے تھے۔ انس بن مالک ﷺ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات ایسے وقت ہوئی کہ سزا اور داراً میں میں بال بھی سفید نہ تھے۔

قادة سے مروی ہے کہ میں نے انس بن مالک ﷺ سے دریافت کیا کہ کیا رسول اللہ ﷺ نے خساب لگایا، انہوں نے کہا کہ آپ اس عمر کو نہیں پہنچ کچھ بڑھا پا صرف آپ کی کاکلوں میں تھا۔

محمد بن سیرین سے مروی ہے کہ میں نے انس بن مالک ﷺ سے دریافت کیا، کیا رسول اللہ ﷺ نے خساب لگایا، انہوں نے کہا کہ آپ اس عمر کو نہیں پہنچ لیکن ابو بکر ﷺ نے خساب لگایا ہے پھر میں اسی روز آیا اور خساب لگایا۔

انس ﷺ سے مروی ہے کہ بنی ملکیت نے کبھی خساب نہیں لگایا، داراً میں زیرین لب تھوڑی سی سفیدی تھی اور سریا کاکلوں میں تو اس قدر قلیل تھی کہ نظر بھی نہ آتی تھی۔

ابن سیرین سے مروی ہے کہ میں نے انس بن مالک ﷺ سے دریافت کیا کہ رسول اللہ ﷺ خساب لگاتے تھے، انہوں نے کہا کہ آپ خساب کی حد تک نہیں پہنچ داراً میں چند سفید بال تھے۔

مالك بن حرب سے مروی ہے کہ میں نے جابر بن سرہ ﷺ سے دریافت کیا کیا رسول اللہ ﷺ بوڑھے ہو گئے تھے، انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ کے سزا اور داراً میں بڑھا پانہ تھا، صرف چند بال آپ کی ماگ میں سفید تھے جب تیل لگاتے تھے تو تیل ان کو پوشیدہ کر لیتا تھا۔

جابر بن سرہ ﷺ سے مروی ہے کہ ان سے بنی ملکیت کے بڑھا پے کو دریافت کیا گیا تو انہوں نے کہا کہ جب آپ اپنے سر میں تیل لگاتے تھے تو بڑھا پا ظاہر نہ ہوتا تھا اور جب تیل نہیں لگاتے تھے تو ظاہر ہوتا تھا۔

جابر بن سرہ ﷺ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی پیشانی اور داراً میں کے بال کچڑی ہو گئے تھے، جب آپ اس میں تیل لگاتے اور لگنگی کرتے تھے تو ظاہر نہ ہوتے تھے اور جب بال بکھرا جاتے تھے تو ظاہر ہوتے تھے۔

یوسف بن طلن بن حبیب سے مروی ہے کہ ایک جام نے رسول اللہ ﷺ کی موچھیں کتریں، داراً میں سفیدی و بکھی تو کتریں کا قصد کیا، بنی ملکیت نے اپنے ہاتھ سے اسے روکا اور فرمایا کہ اسلام میں جو کچھ بھی بوڑھا ہو گا قیامت میں اس کے لیے ایک نور ہو گا۔

قادة سے مروی ہے کہ میں نے سعید بن المسيب رضی اللہ عنہ سے دریافت کیا کہ کیا رسول اللہ ﷺ نے خساب لگایا تھا؟ انہوں نے کہا کہ آپ اس حد تک نہیں پہنچ تھے۔

اخبار ابن سعید

ایک شخص بنی کنانہ سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو ذوالجھاز کے بازار میں پیدل جاتے ہوئے دیکھا، آپ کے بال گوگریا لے سر اور داڑھی کے بال سیاہ تھے۔

زیاد مولاۓ سعد سے مروی ہے کہ میں نے سعد بن ابی وقاص رضی اللہ عنہ سے دریافت کیا کہ کیا رسول اللہ ﷺ نے خضاں لگایا تو انہوں نے کہا کہ نہیں، آپ نے تو اس کا قصد بھی نہیں کیا، آپ کا بڑھا پا داڑھی میں زیریں لب اور پیشانی میں تھا اگر میں اسے شمار کرنا چاہتا تو شمار کر سکتا تھا۔

ابی شم بن ذہر الاسلامی سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کا بڑھا پا زیریں لب اور پیشانی میں دیکھا میں نے اس کا اندازہ کیا تو تمیں عد سفید بال ہوں گے۔

بشير مولاۓ ماننہیں سے مروی ہے کہ میں نے جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ سے پوچھا کہ کیا رسول اللہ ﷺ نے خضاں لگایا تو انہوں نے کہا کہ نہیں۔ آپ کا بڑھا پا خساب کا تھا، زیریں لب اور پیشانی میں خفیف سفیدی تھی اگر ہم اسے شمار کرنا چاہیے تو شمار کر لیتے (کہ کتنے بال سفید ہیں)۔

جریر بن عثمان سے مروی ہے کہ میں نے عبد اللہ بن بشر سے کہا کہ کیا نبی ﷺ بوز ہے ہو گئے تھے؟ انہوں نے کہا کہ آپ اس (عمر سے تو جوان تھے، لیکن داڑھی میں یا زیریں لب چند بال سفید ہو گئے تھے)۔

ابی حیفہ سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو ایسے وقت دیکھا کہ آپ کا یہ حصہ یعنی زیریں لب سفید ہو گیا تھا، ابو الحیفہ سے کہا گیا کہ آپ اس زمانے میں کیا کرتے تھے؟ انہوں نے کہا کہ میں تیر کی لکڑی بناتا تھا اور اس میں لگا تھا۔ حیفہ کے والد وہب السوائی سے مروی ہے کہ میں نے نبی ﷺ کو دیکھا کہ نیچے والے ہونٹ میں ریش بچھ میں، ایک انگل سفیدی تھی۔

ابی حیفہ سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا کہ ریش بچھ سفید ہو گیا تھا۔

قاسم بن الفضل سے مروی ہے کہ میں محمد بن علی رضی اللہ عنہ کے پاس آیا اور صلت بن زید کی طرف دیکھا جن کے ریش بچھ پر بڑھا پے کی آمیزش دوڑ رہی تھی (یعنی زیریں لب سفید ہو گئے تھے) محمد نے کہا کہ اس طرح نبی ﷺ کے پالوں کی سیاہی سفیدی کی آمیزش آپ کے ریش بچھ میں جاری تھی صلت اس سے بہت مسرور ہوئے۔

حجاج بن دینار بن محمد بن واسع سے مروی ہے کہ عرض کیا گیا: یا رسول اللہ ﷺ بڑھا پا بہت تیزی سے آپ کی طرف آ رہا ہے، فرمایا کہ مجھے سورت «الراکب احکمت آیاتہ ثم فصلت» نے اور اسی ہی دوسری سورتوں نے بوڑھا کر دیا (یعنی ان سورتوں میں قیامت کے جو ہولناک احوال یا ان کے گئے ہیں ان کے خوف سے مجھ پر بڑھا پا طاری ہو گیا)۔

ابی سلمہ سے مروی ہے کہ عرض کیا گیا۔ یا رسول اللہ ہم لوگ سربراک میں بڑھا پا دیکھتے ہیں، فرمایا کہ کیوں بوز ہانہ ہوں،

حالانکہ میں سورۃ ﴿ہود و اذا الشمس کورت﴾ پڑھتا ہوں۔

حضر بن محمد نے اپنے والد سے روایت کی کہ ایک شخص نے نبی ﷺ سے عرض کی میں ولادت میں آپ سے بڑا ہوں اور آپ مجھ سے بہتر و افضل ہیں (پھر آپ مجھ سے پہلے کیوں بوڑھے ہو گئے) فرمایا کہ سورۃ ہود اور اس کے ساتھ کی سورتوں نے اور ان واقعات نے جو مجھ سے پہلے امتوں کے ساتھ کیے گئے مجھے بوڑھا کر دیا۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ ابو بکر بن عبد اللہ نے کہا: یا رسول اللہ میں دیکھا ہوں کہ آپ بھی بوڑھے ہو گئے فرمایا کہ مجھے تو سورۃ ﴿الواقعہ والمرسلت و عم يتسالون اذا الشمس كورت﴾ ہونے بوڑھا کر دیا۔

عطاء سے مروی ہے کہ بعض اصحاب نبی ﷺ نے عرض کی یا رسول اللہ بوڑھا پا بہت تیزی سے آپ کی طرف آ رہا ہے فرمایا، ہاں مجھے ہو دا اور اس کی سی سورتوں نے بوڑھا کر دیا، عطاء نے کہا کہ اس کی سی سورتیں ﴿اقتب الساعۃ والمرسلت و اذا الشمس کورت﴾ ہیں۔

عکرمہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ سے عرض کیا گیا کہ آپ بوڑھے ہو گئے اور آپ پر بوڑھا پا جلد آ گیا فرمایا مجھے سورۃ ہود اور اس کی دوسری سورتوں نے بوڑھا کر دیا۔

عکرمہ سے مروی ہے کہ ابو بکر بن عبد اللہ نے رسول اللہ ﷺ سے دریافت کیا کہ یا رسول اللہ آپ کو کس نے بوڑھا کر دیا فرمایا کہ سورۃ ہود ﴿الواقعہ والمرسلت و عم يتساءلون اذا الشمس كورت﴾ نے۔

قادة سے مروی ہے کہ صحابہ رضی اللہ عنہم نے عرض کی: یا رسول اللہ بوڑھا پا آپ کی طرف تیزی سے آ گیا فرمایا کہ مجھے ہو دا اور اس کی سورتوں نے بوڑھا کر دیا۔

انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ جس وقت ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہم نمبر کے سامنے بیٹھے تھے ان دونوں کو رسول اللہ ﷺ اپنی بعض ازواج کے مجرے سے برآمد ہوتے ہوئے اپنی داڑھی پوچھتے اسے اٹھاتے اور دیکھتے ہوئے نظر آئے۔

انس رضی اللہ عنہ نے کہا کہ آنحضرت ﷺ کی داڑھی میں بہ نسبت سر کے بوڑھا پا کا اثر زیادہ تھا، جب آپ ان دونوں کے پاس آ کر ٹھہر بے تو آپ نے سلام کیا، ابو بکر جو نرم دل تھے اور عمر رضی اللہ عنہ سخت مزاج، ابو بکر رضی اللہ عنہ نے کہا کہ میرے ماں باپ آپ پر بوڑھا پا تیزی سے آ رہا ہے، آنحضرت ﷺ نے اپنی داڑھی ہاتھ سے اٹھائی اور اسے دیکھا، ابو بکر رضی اللہ عنہ کی آنکھوں سے آنسو جاری تھے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ ہاں مجھے سورۃ ہود اور اس کی بہنوں نے بوڑھا کر دیا۔ ابو بکر رضی اللہ عنہ نے کہا کہ میرے ماں باپ آپ پر ندا ہوں، اس کی بہنیں کون سی ہیں۔ فرمایا کہ ﴿الواقعہ القارعہ سائل و اذا الشمس كورت الحاده وما الحاده﴾۔

### ثبت خصاب کی روایات:

عثیان بن عبد اللہ بن موهب سے مروی ہے کہ ہم لوگ امام علمہ رضی اللہ عنہ کے پاس گئے تو وہ ہمارے پاس ایک تھیل لاکھیں جس میں رسول اللہ ﷺ کے کچھ بال تھے، اس میں حتا اور نیل کا (سرخ) خصاب لگا ہوا تھا۔

ابن موہب سے مروی ہے کہ انہیں ام سلمہ بن عثمان نے رسول اللہ ﷺ کے سرخ بال دکھائے۔

عمر بن خالد سے مروی ہے کہ میرے پاس رسول اللہ ﷺ کے بال ہیں جو نگین ہیں اور خوش بودار ہیں۔

یحییٰ بن عباد نے اپنے والد سے روایت کی کہ ہمارا ایک سونے کا گھنگرو تھا جس کو لوگ دھوتے تھے، اس میں رسول اللہ ﷺ کے بال تھے، چند بال نکالے جاتے تھے جن کا رنگ حنا اور نیل سے بدل دیا گیا تھا۔

عثمان بن حکیم سے مروی ہے کہ میں نے ابی عبیدہ بن عبد اللہ بن زمود کے خاندان کے پاس رسول اللہ ﷺ کے چند بال دیکھے جو حناء سے رنگ ہوتے تھے۔

ربیعہ بن ابی عبد الرحمن سے مروی ہے کہ میں نے نبی ﷺ کے چند بال دیکھے جو سرخ تھے، میں نے ان سے دریافت کیا تو کہا کہ یہ خوبی سے سرخ ہو گئے ہیں۔

عبداللہ بن بریدہ سے مروی ہے کہ ان سے پوچھا گیا کہ کیا رسول اللہ ﷺ نے خضاب لگایا تو انہوں نے کہا کہ ہاں۔

ابی جعفر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے دونوں رخاروں کے بال کھجڑی ہو گئے تھے، آپ نے ان پر حناء اور نیل کا خضاب لگایا۔

ابی رمش سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کے بال کا ان کی لوٹک تھے، ان میں حنا کا اثر تھا۔

ابن جریج سے مروی ہے کہ میں نے ابن عمر رضی اللہ عنہ سے کہا: میں دیکھتا ہوں کہ آپ بھی اپنی (سفید) داڑھی کا رنگ بدلتے ہیں، انہوں نے کہا کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا کہ آپ بھی اپنی داڑھی کا رنگ بدلتے تھے۔

عبدیہ بن جریج سے مروی ہے کہ میرے والد نے کہا میں ابن عمر رضی اللہ عنہ کے پاس گیا اور کہا: میں دیکھتا ہوں کہ سوائے اس زردی کے آپ اپنی داڑھی کا رنگ اور کسی رنگ سے نہیں بدلتے، انہوں نے کہا کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا کہ آپ بھی یہی کرتے تھے۔

نافع سے مروی ہے کہ ابن عمر رضی اللہ عنہ اپنی داڑھی خلوق (خوبیوں) سے زرد رنگتے تھے اور کہتے تھے کہ رسول اللہ ﷺ بھی زرد رنگتے تھے۔

عبد الرحمن الشماںی سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنی داڑھی کا رنگ بیری کے عرق سے بدلتے تھے اور عجیبوں کی خالفت کے لیے بالوں کا رنگ بدلنے کا حکم دیتے تھے۔

#### کراہت خضاب کی روایات:

ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ بڑھاپے کا (بالوں کا سفید) رنگ بدل دو اور یہود و قصاراتی کی مشابہت نہ کرو۔

زیمر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: بڑھاپے کو بدل دو اور یہود کی مشابہت نہ کرو۔

ہشام بن عزودہ نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: بڑھاپے بدل دو اور یہود کی مشابہت نہ کرو۔

ابو ذر حنفی محدث سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا وہ سب سے اچھی چیز جس سے تم اپنے بڑھاپے کا رنگ بدلو جانا اور نیل ہے۔

کہنس نے عبد اللہ بن بریدہ سے روایت کی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا وہ سب سے اچھی چیز جس سے تم اپنے بڑھاپے کو بدلو جانا اور نیل ہے۔

ابو ہریرہ حنفی محدث سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا، یہود و نصاریٰ خضاب نہیں کرتے لہذا تم لوگ ان کی مخالفت کرو۔ ابراءیم بن محمد بن سعد بن ابی وقار سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا یہود اپنے بڑھاپے کے ساتھ کیا برتاؤ کرتے ہیں؟ لوگوں نے عرض کی وہ اسے کسی رنگ سے نہیں بدلتے، فرمایا کہ تم لوگ ان کی مخالفت کرو اور سب سے افضل چیز جس سے تم بڑھاپے کو بدلو جانا اور نیل ہے۔

ابو ہریرہ حنفی محدث سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا، یہود و نصاریٰ خضاب نہیں کرتے لہذا تم لوگ ان کی مخالفت کرو۔ ابراءیم بن محمد بن سعد بن ابی وقار سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا یہود اپنے بڑھاپے کے ساتھ کیا برتاؤ کرتے ہیں؟ لوگوں نے عرض کی وہ اسے کسی رنگ سے نہیں بدلتے، فرمایا کہ تم لوگ ان کی مخالفت کرو اور سب سے افضل چیز جس سے تم بڑھاپے کو بدلو جانا اور نیل ہے۔

اسود بن یزید سے مروی ہے کہ انصار رسول اللہ ﷺ کے پاس گئے، ان کے سر اور داڑھی کے بال سفید تھے، آپ نے انہیں رنگ بدلتے کا حکم دیا، تو لوگ سرخ و زرد کے درمیان ہو گئے۔

قادة حنفی محدث سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا جس کو لامحال رنگ بدلتا پڑے تو وہ مہندری اور نیل کا خضاب کرے۔ عبد اللہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بڑھاپے کو (سیاہی سے) بدلتا پسند فرماتے تھے۔

ابن عباس حنفی محدث سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کے سامنے سے ایک شخص کا گزر ہوا جو مہندری کا خضاب لگائے ہوئے تھا، فرمایا کیسا اچھا (رنگ) ہے، اس کے بعد ایک اور شخص آپ کے سامنے سے گزرا جو مہندری اور نیل کا خضاب لگائے ہوئے تھا، فرمایا یہ تو ان سب سے اچھا ہے۔

ابن شہاب سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: رنگوں سے (بڑھاپے کو) بدل دیا کرو اور اس میں مجھے سب سے زیادہ پسند وہ رنگ ہے جو سب سے زیادہ گہرا ہو۔

عمر بن العاص سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے سیاہ خضاب سے منع فرمایا: ابن عباس حنفی محدث سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: آخوند میں ایک قوم ہو گی جو (جنگی) کبوتروں کے پتوں کی طرح سیاہ خضاب لگائے گی، وہ لوگ جنت کی خوبیوں کی نہ سوکھیں گے۔

عامر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ قیامت کے روز اس شخص کی طرف (رحمت سے) نزدیک ہے گا۔ سیاہ خضاب لگائے گا۔

مجاہد سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ایک شخص کو دیکھا کہ بال سیاہ کیے ہوئے ہے شام کو جب دیکھا تو بال سفید تھے فرمایا تم کون ہو؟ عرض کی میں فلاں ہوں، فرمایا تم سلطان ہو۔

زہری سے مروی ہے کہ توریت میں لکھا ہے کہ وہ شخص ملعون ہے جو داڑھی کو سیاہی سے بدالے۔

عبدالملک بن ابی سلیمان سے مروی ہے کہ عطا سے وسہ کے (سیاہ) خضاب کو دریافت کیا گیا تو انہوں نے کہا کہ یہ لوگوں کی بدعات میں سے ہے میں نے رسول اللہ ﷺ کے اصحاب کی ایک جماعت کو دیکھا ہے مگر ان میں سے کسی کو سے کاخضاب لگاتے نہیں دیکھا وہ لوگ تو صرف مہندی اور شیل اور اسی زردی کا خضاب لگاتے تھے۔

**بالوں پر چونے کا لیپ:**

اب رائیم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ (جب پوشیدہ بال دور کرنے کے لیے) چونے کا لیپ لگاتے تھے تو اپنے ہی ہاتھ سے پوشیدہ مقام اور زیرِ ناف کام لیتے تھے۔

جبیب سے مروی ہے کہ نبی ﷺ جب لیپ لگاتے تھے تو اپنے ہی ہاتھ سے زیرِ ناف کا کام لیتے تھے۔

جبیب بن ابی ثابت سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے چونہ لگایا۔

قادة وغیرہ سے مروی ہے کہ نہ تو رسول اللہ ﷺ نے، نہ ابو بکر و عمر و عثمان رضی اللہ عنہم نے، نہ خلفاء نے اور زین العابدین رضی اللہ عنہ نے چونہ لگایا۔

قادہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نہ رسول اللہ ﷺ نے چونہ لگایا نہ ابو بکر و عمر و عثمان رضی اللہ عنہم نے۔

ابن عمر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ ناخن اور موچھیں کترانا اور زیرِ ناف کے بال موڈنا فطرت ہے۔

**چھپنے لگوائا:**

اس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے چھپنے لگوائے۔ ابو طیب نے آپؐ کے چھپنے لگائے، آنحضرت ﷺ نے ان کے لیے (بطور اجرت) دو صاع (غلہ) کا حکم دیا، اور لوگوں کو حکم دیا کہ ان پر جو محصول ہے اس میں تخفیف کروں۔

جابر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ ۱۸ مرداد کو دون کے وقت ابو طیب چھپنے لگانے کے آلات ہمارے پاس لائے پوچھا، تم کہاں تھے؟ انہوں نے کہا کہ میں رسول اللہ ﷺ کے پاس تھا آپؐ کے چھپنے لگا رہا تھا۔

جابر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ابو طیب کو بلا یا، انہوں نے آپؐ کو چھپنے لگائے، دریافت فرمایا کہ تمہارا خراج کرتا ہے، عرض کی کتنی صاع، آپؐ نے ایک صاع کم کر دیا۔

جابر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ ابو طیب نے رسول اللہ ﷺ کے چھپنے لگائے، استفسار فرمایا کہ تمہارا خراج کرتا ہے، عرض کی کہ اتنا اتنا ہے، آپؐ نے ان کا خراج کم کر دیا اور انہیں (اس پیشے سے) منع نہیں کیا۔

اس بن مالک رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے چھپنے لگوائے، ابو طیب جو بعض انصار کے آزاد کردہ غلام تھے انہوں نے آپؐ کے چھپنے لگائے، آپؐ نے انہیں دو صاع غلہ عطا فرمایا، ان کے آقاوں سے فرمایا کہ ان کے محصول میں کی کر دیں۔

اور فرمایا کہ پچھنے لگانا تمہاری بہترین دوائی ہے۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے پچھنے لگاوائے اور حجام کو اس کی اجرت عطا فرمائی۔ اگر یہ (اجرت) ناپاک ہوتی تو آپ اُسے نہ دیتے۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے روزے کی خالت میں پچھنے لگاوائے اس روز آپ پر غشی طاری ہو گئی۔ اسی لیے روزہ دار کے لیے پچھنے لگانا مکروہ ہے۔

عامر سے مروی ہے کہ بنی بیاضہ کے ایک علام نے رسول اللہ ﷺ کے پچھنے لگائے فرمایا: تمہارا خراج کتنا ہے؟ اس نے کہا کہ اتنا اتنا ہے، آپ نے اس کے خراج میں کمی کر دی اور اُجرت نہیں دی۔

سرہ بن جذب رض سے مروی ہے کہ میں رسول اللہ ﷺ کے پاس تھا، آپ نے ایک حجام کو بلا یا، اس نے سینگوں کے پچھنے لگانے کے آلات سے آپ کے پچھنے لگائے دو چھری کی نوک سے آپ کے کائے لگا، ایک اعرابی آیا، اس نے آپ کو دیکھا اور وہ جانتا تھا کہ پچھنے لگانا کیا چیز ہے پریشان ہو گیا، عرض کی یا رسول اللہ آپ اُسے کس بات پر (اجرت) دیتے ہیں؟ یہ تو آپ کی کھال کا شتاب ہے، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ یہ جامت (پچھنے لگانا) ہے، اس نے کہا کہ جامت کیا چیز ہے فرمایا: لوگ جو دو اکرتے ہیں اس میں سب سے بہتر چیز ہے۔

عمرو بن شعیب نے اپنے والد سے اور انہوں نے ان کے دادا سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ نے پچھنے لگاوائے اور آپ نے حجام کو اس کی اجرت عطا فرمائی۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے پچھنے لگاوائے حجام کو اُجرت دی اور زائد دی۔

زید بن ثابت سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مسجد میں (بجالت اعتکاف) پچھنے لگاوائے۔

سعید بن الحسیب سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مسجد میں پچھنے لگاوائے۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بجالت احرام پچھنے لگاوائے جس کا سبب یہ تھا کہ آپ نے اس مکری کے گوشت کا ایک لقہ کھایا تھا جس کو اہل خیر کی ایک عورت نے زہرآ لود کر دیا تھا، جب سے آپ نے یہ زہرآ لود لقہ کھایا، برادرشا کی (مریض) ہی رہے۔

عطاء سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بجالت احرام پچھنے لگاوائے۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بجالت احرام و روزہ پچھنے لگاوائے۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بجالت روزہ پچھنے لگاوائے۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بجالت احرام پچھنے لگاوائے۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ایک درد کی وجہ سے بجالت احرام پچھنے لگاوائے، دریافت کیا گیا کہ کیا آنحضرت ﷺ نے بجالت احرام مسوک بھی کی تو ابن عباس رض نے کہا کہ ہاں۔

انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے تم پچھنے لگوائے تھے دو گردن کی رگوں میں اور ایک گدی میں۔ اساعیل بن محمد بن سعد بن ابی وقاص رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ انہوں نے سر کی ابھری بڑی پر جوتا لو کے اوپر ہے اپنا ہاتھ رکھا اور کہا کہ یہی وہ مقام ہے جہاں رسول اللہ ﷺ نے پچھنے لگوائے تھے۔ عقیل وغیرہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اس (جام) کو فریاد رس کہا کرتے تھے (اس کا نام مغیثہ رکھا تھا)۔

عبد الرحمن بن خالد بن الولید سے مروی ہے کہ وہ اپنے سر پر اور دونوں شانوں کے درمیان پچھنے لگوایا کرتے تھے لوگوں نے ان سے کہا کہ ابے امیر یہ جام مت کیسی ہے تو انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ بھی اسی کے پچھنے لگوائے تھے اور کہا کہ جو اپنا یہ خون بھائے گا تو اسے نقصان نہ ہوگا، کیا ایک چیز سے دوسرا چیز کا علاج نہ کیا جائے۔

حسن رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے دو چھپنے گردن کی رگوں میں لگوائے تھے اور ایک گدی میں، آپ طاق عدد پچھوں کا حکم دیتے تھے۔

قادة سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے دو چھپنے گردن کی رگوں میں لگوائے تھے اور ایک گدی میں۔

جیزیر بن نفیر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے وسط سر میں (بھی) پچھنے لگوائے۔

عبداللہ بن عمر بن عبد العزیز سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے وسط سر میں پچھنے لگوائے آپ اس کو (مرض کا) دور کرنے والا فرمایا کرتے تھے (یعنی اس کا نام منفذ رکھا تھا)۔

بکیر بن الاشج سے مروی ہے کہ مجھے معلوم ہوا کہ اقرع بن خابس رضی اللہ عنہ رسول اللہ ﷺ کے پاس اس وقت گئے جب آپ وسط سر کی رگ میں پچھنے لگوار ہے تھے انہوں نے کہا کہ اے این ابی کب شہ آپ نے وسط سر کی رگ میں کیوں پچھنے لگوائے تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اے این خابس اس میں درد نہیں اور یہاری کی شفاء ہے، راوی کہتے ہیں کہ مجھے شک ہے کہ آپ نے جنون بھی فرمایا۔

حسن رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے سر میں پچھنے لگوائے اور اصحاب کو بھی اپنے سروں میں پچھنے لگوائے کا حکم دیا۔ انس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا سر میں پچھنے لگوائی مغیثہ (یعنی فریاد رس و شفادہ) ہے۔

جب میں نے (جیزیر والی) یہودیہ کا (زہراً لود) کھانا کھایا تو مجھے جریئے اس کا مشورہ دیا۔

انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ وہ سب سے بہتر چیز جس سے تم علاج کرو پچھنے لگوائیا ہے اور قحط بھری (ایک دو کا نام) ہے۔

انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا مجھے جس شب میں معراج ہوئی میں ملائکہ کے جس گروہ پر گرا انہوں نے میں کہا کہ اے محمد (ﷺ) اپنی امت کو جامت (پچھنے لگوائے) کا حکم دیجئے۔

عمرو بن سعید بن ابی الحسن سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: (معراج میں) میں جس فرشتے کے پاس سے یاملاۃ علی سے گزر اسپ نے مجھے پچھنے لگوائے کا مشورہ دیا۔

معقل بن نیار سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا مہینے کی ۷۰ اس تاریخ سے شفیبے کے روز پچھنے گواہا سال بھر کی بیماری کی دوائی ہے۔

ام سعد سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ پچھنے گواتے تھے تو میں نے آپ کو خون دفن کرنے کا حکم دیتے سن۔ ہارون بن رکاب سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے پچھنے گواہے ایک شخص سے فرمایا کہ اسے اس طرح دفن کر دو کہ کوئی کتا نہ کھو دے۔

ابو جعفر سے مروی ہے کہ میں روزہ دار کے لیے پچھنے لگانے کو اس لیے ناپسند کرتا ہوں کہ جبی ﷺ نے بحالت روزہ پچھنے گواتے تھے تو آپ بے ہوش ہو گئے تھے۔ عمر مدنے کہا کہ اس وقت ایک شخص منافق ہو گیا۔ (یعنی جب اس نے آپ کی بے ہوشی دیکھی تو اسے آپ کی نبوتوں میں شک ہوا اور وہ منافق ہو گیا)۔

ابو جعفر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ رونگ عن کندب کی ناس لیتے تھے اور سر کو بیری کے پانی سے دھوتے تھے۔

## قص شوارب

### موچھیں کتر وانا:

ابن جریج سے مروی ہے کہ انہوں نے ابن عمر رض سے کہا کہ میں نے آپ کو موچھیں کتر واتے دیکھا ہے انہوں نے کہا کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو اپنی موچھیں کتر واتے دیکھا ہے۔

عبد الرحمن بن زیاد سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کناروں سے موچھیں کتر واتے تھے۔

عبداللہ بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس ایک جموی (پارسی) آیا جو اپنی موچھیں بڑھائے اور داڑھی موچھیں کتر اوادیں اور داڑھی بڑھاؤں۔

## پوشش و لباس مبارک

### سفید لباس کا استعمال:

سرہ بن جندب سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا تمہیں سفید کپڑا اختیار کرنا چاہیے اسی کو تمہارے زندہ لوگ پہنیں اور اسی کا اپنے مردوں کو کفن دو کیونکہ یہ تمہارا بہترین کپڑا ہے۔

عمرہ بن جندب سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا سفید کپڑے پہنا کرو کیونکہ یہ غوب پاک و پاکیزہ ہوتے ہیں اور اسی کا اپنے مردوں کو کفن دیا کرو۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا سفید کپڑے پہنا کرو اور اپنے مردوں کو اسی کا کفن دیا کرو۔

زنگین لباس کا استعمال:

براء سے مروی ہے کہ میں نے سرخ جوڑے میں رسول اللہ ﷺ کے زیادہ حسین کی کوئی نہیں دیکھا۔

براء سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کے جسم پر سرخ جوڑا دیکھا، میں نے کوئی چیز آپ سے زیادہ حسین کبھی نہیں دیکھی۔

براء سے مروی ہے کہ میں نے سرپرچے رکھنے والوں میں سرخ جوڑے میں رسول اللہ ﷺ کے زیادہ حسین نہیں دیکھا۔ عون بن ابی جفہ نے اپنے والد سے روایت کی کہ میں انٹھ میں رسول اللہ ﷺ کے پاس گیا۔ آپ سرخ نیچے میں تھے بدن پر ایک سرخ جبہ اور سرخ جوڑا تھا، گویا پندلیوں کی زیباش میری نظر میں ہے۔

زر بن حیثش الاسدی سے مروی ہے کہ قبیلہ مراد کے ایک شخص صفوان بن عمال نبی رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے آپ سجد میں سرخ چادر پر نکلے گائے ہوئے بیٹھے تھے۔

جابر بن عبد اللہ سے عروی ہے کہ جمود عیدین میں رسول اللہ ﷺ سرخ چادر اور ٹھاکرتے تھے۔

قبیلہ کنانہ کے ایک شیخ سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو اس طرح دیکھا کہ جسم اطہر پر دوسرخ چادر میں تھیں۔ ابی جعفر محمد بن علی سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ حمد کو سرخ چادر اور ٹھتے تھے اور عیدین میں عمامہ باندھتے تھے۔

قیس بن سعد بن عبادہ میتھو سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کارنگا ہوا رومال لائے جسے آپ نے اور ٹھتے تھے اور عیدین میں عمامہ باندھتے تھے۔ پانی رکھ دیا، آپ نے عسل کیا، ہم ایک قسم کا رنگا ہوا رومال لائے جسے آپ نے اور ٹھلیا، گویا شکم مبارک کی بٹوں میں کسم کا اثر آج بھی میری نظر میں ہے۔

بکر بن عبد اللہ المزني سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس ایک کسم کا رنگا ہوا رومال تھا، جب ازدواج کے بیہان گشت کرتے تو اس کا پانی نجوڑتے تھے (اسے باندھ کر عسل کرتے تھے)۔

اسماعیل بن امیر سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کا ایک رومال دیکھا جو کسم میں رنگا ہوا تھا۔

ام سلمہ میتھا سے مروی ہے کہ اکثر رسول اللہ ﷺ کا رنگا ہوا رومال اور تہبند زعفران اور کسم میں رنگا جاتا تھا، آپ اسی لباس میں (گھر سے) نکلتے تھے۔

مجین بن عبد اللہ بن مالک سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے کپڑے کرتے، چادر اور عمامہ زعفران میں رنگے جاتے تھے۔ اسماعیل بن عبد اللہ جعفر نے اپنے والد سے روایت کی کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کے جسم پر چادر اور عمامہ غیر یعنی زعفران کا رنگا ہوا دیکھا۔

زید بن اسلم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے تمام کپڑے زعفران میں رنگے جاتے تھے بیہان تک کو عمامہ بھی۔

شایدہ بن عمر میتھا سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کے کپڑے زرد رنگے جاتے تھے۔

زید بن اسلم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے تمام کپڑے بیہان تک کو عمامہ بھی زعفران میں رنگے جاتے تھے۔

ابی رمش سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو دوسرا بزرگا در میں اوڑھے دیکھا۔  
یعلیٰ سے مروی ہے کہ میں نے نبی ﷺ کو بیت اللہ کا طوف کرتے ہوئے بزرگا در کو بغل کے نیچے سے اوڑھے ہوئے دیکھا۔

ابی بردہ سے مروی ہے کہ میں عائشہؓ کے پاس گیا تو وہ ایک یمن کی بنی ہوئی موٹی تہدا اور ایک پیوند دار کمبل نکال لائیں، اور تم کھائی کر رسول اللہ ﷺ کی وفات اسی لباس میں ہوئی۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کے لیے اون کی ایک سیاہ چادر بنائی گئی۔ آپؐ نے اسے اوڑھا عائشہؓ کے گوزے پن اور اس چادر کی سیاہی کا ذکر کیا، جب آنحضرت ﷺ کو اس میں پیش آیا تو اون کی بومحسوس ہوئی اسے پھینک دیا، آپؐ کو خوبصورت تھی۔

عبداللہ بن عبد الرحمن بن فلاں بن الصامت سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مسجد بنی عبدالاہمل میں ایک کمبل میں نماز پڑھی جس کا آپؐ اوڑھے تھے، تکریوں کی ٹھنڈک سے بچتے کے لیے آپؐ اسی پر ہاتھ رکھتے تھے۔

مشیحہ بنی عبدالاہمل سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مسجد بنی عبدالاہمل میں ایک کمبل اوڑھ کر نماز پڑھی، آپؐ جب سجدہ کرتے تھے تو تکریوں کی ٹھنڈک سے بچتے کے لیے اسی کمبل پر ہاتھ رکھتے تھے۔

اہل بن سعد سے مروی ہے کہ ایک خاتون رسول اللہ ﷺ کے پاس ایک بنی ہوئی چادر لائیں جس میں دو حاشیے تھے اور عرض کی: یا رسول اللہ یہ چادر میں نے اپنے ہاتھ سے بنی ہے، میں اسے لائی ہوں کہ آپؐ کو اڑھاؤں، رسول اللہ ﷺ نے ضرورت کی بنا پر اسے لے لیا، ہم لوگوں کے پاس اس کیفیت سے تشریف لائے کرو، ہی چادر آپؐ کی تہدا تھی۔

حاضرین میں سے ایک شخص نے جن کا راوی نے نام بھی بتایا اس چادر کو ہاتھ سے ٹوٹا اور عرض کی: یا رسول اللہ یہ مجھے اڑھاد تھے، فرمایا: اچھا، پھر جب تک خدا کو منظور ہوا آپؐ مجلس میں بیٹھے اور واپس تشریف لے گئے جب اندر پہنچ تو اسے نہ کیا اور اس شخص کے پاس بھجوایا، حاضرین نے اس سے کہا کہ تم نے اچھانے کیا، رسول اللہ ﷺ نے ضرورت ہونے کی وجہ سے اسے استعمال کیا اور تم نے آپؐ سے مانگ لی، حالانکہ تم جانتے تھے کہ آنحضرت ﷺ سائل کو نالے نہیں، اس شخص نے جواب دیا کہ واللہ میں نے اسے آنحضرت سے لباس بنانے کے لیے نہیں مانگا ہے بلکہ میں نے اسے اس لیے آپؐ سے مانگا ہے کہ جس روز میں مردیں تو وہی میرا کفن ہو۔ ہل نے کہا کہ جس روز وہ مرے تو وہی چادر ان کا لفظ ہوئی۔

عبداللہ مولائے اسماء سے مروی ہے کہ اسماءؓ ہمارے پاس ایک جب نکال کر لائیں جو دیباۓ خسروانی کا تھا، اس کی آستین کی بغل میں خسر وی دیبا تھی اور چاک و گربیان میں اسی کی مغربی تھی، اسماءؓ ہمارے کھانے کہا کہ یہ رسول اللہ ﷺ کا جب ہے جسے آپؐ پہنانا کرتے تھے جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہو گئی تو یہ عائشہؓ کے پاس رہا، عائشہؓ کی وفات ہو گئی تو میں نے اسے لے لیا، ہم لوگ اسے اپنے مریض کے لیے دھوتے ہیں۔

انس بن مالکؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اون کا لباس پہنانا کرتے تھے۔

حسن بن شعبان سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ایک جاڑے کی رات میں اٹھے اور از واج میں سے کسی کے کبل میں نماز

پڑھی، جو نہ باریک تھا نہ موٹا۔

### عما مبارک کارنگ:

ابوزیر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے میں اس طرح داخل ہوئے کہ سر پر سیاہ عمامہ تھا۔

جعفر بن عمرو بن حبیث نے اپنے والد سے روایت کی کہ آنحضرت ﷺ نے اس طرح خطبہ ارشاد فرمایا کہ سر پر سیاہ

عمامہ تھا۔

حسن بن شعبان سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کا ایک جھنڈا سیاہ تھا جس کا نام عقاب تھا اور آپ کا عمامہ بھی سیاہ تھا۔

بزید بن ابی حمیب سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے جھنڈے سیاہ تھے۔

صالح بن غیوان سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب جدہ کرتے تھے تو انہے کو اپنی پیشانی سے اشادیت تھے۔

عطاء سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے دسویں آپ کے سر پر عمامہ تھا، عمامہ سر سے اٹھایا اور آگے کے حصے پر سچ کیا۔

حسن بن شعبان سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب عمامہ باندھتے تو اسے دونوں شانوں کے درمیان لٹکاتے۔

ابن عمر بن حنفیہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب عمامہ باندھتے تو اسے دونوں شانوں کے درمیان لٹکاتے تھے۔

عروہ بن زین زیر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو ایک لفڑی ونگار کا عمامہ ہدیہ دیا گیا آپ نے اس کے نقش و نگار کو کاٹ

ڈالا، پھر اسے باندھا۔

قادہ بن شعبان سے مروی ہے کہ میں نے انس بن مالک بن شعبان سے دریافت کیا کہ رسول اللہ ﷺ کو سب سے زیادہ کون سا

لباس پسند تھا، انہوں نے کہا کہ یمنی چادر۔

محمد بن بلاں سے مروی ہے کہ میں نے (خلفہ) ہشام بن عبد الملک کے بدن پر رسول اللہ ﷺ کی ایک یمنی چادر دیکھی

جس کے دو حاشیے تھے۔

### لباس میں سندس و حریر کا استعمال:

انس بن مالک بن شعبان سے مروی ہے کہ شاہ روم نے بطور ہدیہ رسول اللہ ﷺ کو سندس کا ایک جبہ بھیجا، آپ نے اسے پہننا، گویا مجھے آپ کے ہاتھ اب بھی نظر آرہے ہیں جو اپنے طول کی وجہ سے ملتے تھے حاضرین کہنے لگے کہ یا رسول اللہ یہ (تو ایسا معلوم ہوتا ہے کہ) آپ پر آسمان سے نازل کیا گیا ہے فرمایا کہ تم لوگ اس سے کیا تعجب کرتے ہو، قسم ہے اس ذات کی جس کے قبیلے میں میری جان ہے سعد بن معاذ کا جنت میں ایک روماں اس سے بہتر ہے، پھر آپ نے اسے جعفر بن ابی طالب بن شعبان کو بھیج دیا، انہوں نے پہننا تو نبی ﷺ نے فرمایا کہ یہ میں نے تمہیں اس لیے نہیں دیا تھا کہ خود پہنو عرض کی پھر میں اسے کیا کروں، فرمایا اسے اپنے بھائی نجاشی کو بھیج دو۔

عقبہ بن عامر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو حریر کی ایک عبا بطور ہدیہ بھیجی گئی، آپ نے کہنی اسی میں نماز پڑھی، پھر

فارغ ہوئے تو اسے اس طرح حقیقت سے اتار دیا کہ آپ اسے ناپسند کرتے ہیں۔ اور فرمایا کہ یہ حقیقت لوگوں کے لیے مناسب نہیں۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ایک ایسی چادر میں نماز پڑھی جس میں نقش و نگار تھے آپ نے اس کے نقش و نگار کو دیکھا جب سلام پھیرا تو فرمایا کہ میری یہ چادر ابو جہم کے پاس لے جاؤ کیونکہ ابھی اس نے مجھے نماز سے بہکایا، میرے پاس ابو جہم کی (مقام) انجوں والی چادر لاو۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ ابو جہنم بن حذيفة نے رسول اللہ ﷺ کو ایک شامی چادر ہدیہ دی جس میں نقش و نگار تھے رسول اللہ ﷺ اسی چادر میں نماز کو تشریف لے گئے جب واپس ہوئے تو فرمایا کہ یہ چادر ابو جہنم کو واپس کر دو کیونکہ نماز میں میری نظر اس کے نقش و نگار پر پڑی اور وہ مجھے فتنے میں ذائقہ ہی کوئی تھی۔

ہشام بن عروہ نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ نے ایک چادر اور ڈھنپی جس میں نقش و نگار تھے آپ نے وہ ابو جہنم کو دے دی اور ابو جہنم سے ابخاری (انجوں کی بنی ہوئی) چادر لے لی، ابو جہنم نے کہا: یا رسول اللہ یہ کیوں؟ فرمایا کہ نماز میں میری نظر اس کے نقش و نگار پر پڑتی تھی۔

رسول اللہ ﷺ کے لباس مبارک کی لمبائی اور چوڑائی:

أنس بن مالکؓ سے مروی ہے کہ میں ایک روز رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ بazar ہاتھا، آپ کے بدن پر نجرانی چادر تھی جس کا حاشیہ موٹا اور سخت تھا، ایک اعرابی ملا اس نے آپ کی چادر کو اس روز سے گھسیتا کہ رسول اللہ ﷺ کی گردون کی کھال میں چادر کے حاشیہ کا نشان پڑ گیا اس نے کہا کہ یا محمدؐ ﷺ اس مال میں سے مجھے بھی دلوائیے جو آپ کے پاس ہے رسول اللہ ﷺ متوجہ ہوئے اور مجھے پھر اس کے لیے دینے کا حکم دیا۔

أنس بن مالکؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کا کرہ سوتی کم لمبائی والا اور چھوٹی آستین کا تھا۔

بدیل سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی آستین ہاتھ کے گھے (پنچ) تک تھی۔

عروہ بن زبیر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی چادر کا طول چار ہاتھ اور عرض دو ہاتھ ایک بالشت تھا۔

عروہ بن زبیر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وہ چادر جس میں آپؐ وفد کے پاس تشریف لاتے اور ایک حضرتی چادر کا طول چار ہاتھ اور عرض دو ہاتھ ایک بالشت تھا۔ وہ خلقاء کے پاس تھی۔ بو سیدہ ہوئی تھی اور اس کو انہوں نے ایک چادر میں کر کے رکھا تھا، عیدین میں (نماز کے وقت) اوڑھا کرتے تھے۔

ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ایسا کرتے پہنچتے تھے جس کی لمبائی اور آستینیں کم تھیں۔ عبد الرحمن بن ابی لمبی سے مروی ہے کہ میں نے ابو القاسمؐ کو دیکھا کہ ان کے بدن پر ایک تک آستین والا شامی جب تھا۔

ازار (تہبند) مبارک:

یزید بن ابی حبیب سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنی تہبند سامنے سے لٹکاتے تھے اور چیچے سے اوپر رکھتے تھے۔

عکرمہ مولائے ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ میں نے ابن عباسؓ کو دیکھا کہ جب وہ تہبند باندھتے تھے تو اگلًا

حصہ اتنا لگاتے تھے کہ اس کے کنارے ان کی پشت پاپر پڑے رہتے تھے اور تہبند کو اپنے پیچے سے اوپنچا رکھتے تھے میں نے ان سے کہا کہ آپ اس طرح کیوں تہبند باندھتے ہیں؟ انہوں نے کہا کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو اسی طرح تہبند باندھتے دیکھا ہے۔ ابین عباس بن عاصی سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا کہ ناف کے پیچے تہبند باندھتے تھے اور آپ کی ناف کھلی رہتی تھی، عمر بن الخطاب کو دیکھا کہ وہ ناف کے اوپر تہبند باندھتے تھے۔

### سرمبارک ڈھانپ کر رکھنے کی عادت:

انس بن مالک رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنی چادر بکشت سر سے اوڑھا کرتے تھے چادر کا کنارہ ایسا معلوم ہوتا تھا کہ گویا تیل والے کا کپڑا ہے (سر کا تیل لگ جاتا تھا)۔

انس بن مالک رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اکثر اپنی چادر سے سر ڈھانک لیا کرتے تھے ایسا معلوم ہوتا تھا کہ گویا تیل والے یا زیتون والے کی چادر ہے۔

معاویہ بن قرہ نے اپنے والد سے روایت کی کہ میں قبیلہ غزیہ کے ایک گروہ کے ہمراہ رسول اللہ ﷺ کے پاس گیا اور بیعت کی، آپ کا کرتہ کھلا ہوا تھا اپنا ہاتھ کرتے کے گریبان میں ڈالا اور مہربوت کوں کیا، عروہ کہتے ہیں کہ میں نے معاویہ رض اور ان کے بیٹے کو ہمیشہ جائز گرمی میں اسی طرح دیکھا کہ یہ دونوں بھی گھنڈی نہیں لگاتے تھے اور گاہکلار رکھتے تھے۔

### لباس پہننے وقت دعا:

ابو سعید خدری رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب کوئی نیا کپڑا بنتا تو اسے کرتہ تہبند یا عمامے کے نام سے یاد فرماتے اور فرماتے کاے اللہ تیرے ہی لیے جو ہے تو ہی مجھے یہ پہننا تاہے میں تجوہ سے اسی کا بہترین اور جو اس کے لیے بنا یا گیا ہے اس کا بہترین مانگتا ہوں۔

عبد الرحمن بن ابی سلیمان سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ فرماتے تھے کہ جب تم میں سے کوئی کپڑا اپنے تو یہ کہے: ”سب تعریف اسی اللہ کے لیے ہیں جس نے مجھے وہ کپڑا پہنایا جس سے میں اپنا ستر چھپاتا ہوں اور اپنی زندگی میں خوبصورتی حاصل کرتا ہوں“۔

ایاس بن سلمہ نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ نے عثمان بن عفان رض کو مکہ جھجا تو انہیں ابیان بن سعید نے پاہ دی، انہوں نے ان کو اپنی زین پر سوار کر لیا اور پیچھے بھالیا بھاں تک کر کھلائے اور کہا کہ اے سیرے بچا کے بیٹے میں آپ کو متواضع دیکھتا ہوں آپ بھی اپنی تہبند اسی طرح لٹکائے جس طرح آپ کی قوم کے لوگ لٹکاتے ہیں۔ عثمان رض نے کہا کہ اسی طرح ہمارے صاحب (یعنی آنحضرت ﷺ) اپنی لفظ پنڈلیوں تک کی تہبند باندھتے ہیں ابیان نے کہا کہ اے بچا کے بیٹے بیت اللہ کا طواف کیجئے تو انہوں نے کہا کہ ہم لوگ کوئی کام نہیں کرتے تاوقتیکہ ہمارے صاحب نہ کریں۔ اور ہم تو انہیں کے نقش قدم کی پیروی کرتے ہیں۔ یہ واقع صلح حدیثیہ کا ہے)۔

ایاس بن جعفر الحنفی سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کا ایک رومال تھا جب آپ <sup>ؐ</sup> خسرو کرتے تو اسی سے پوچھتے۔

محمد بن سیرین سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ایک جوڑا کپڑا انہیں اونٹیوں کے حوض میں خریدا۔

اسحاق بن عبد اللہ بن الحارث بن توفل سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے سترہ اور قیچاندی کا ایک جوڑا خریدا۔

موی الحاری سے جو زمانہ بنی امیہ میں تھے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ سے ایک طیلان (حجی عباء) کا ذکر کیا گیا فرمایا، یہ وہ کپڑا ہے جس کا شکر اونٹیں ہو سکتا۔

اساعیل سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی چادر آٹھ دینار کی تھی۔

**ایک ہی کپڑے میں نماز پڑھنا:**

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو ایک ہی چادر میں نماز پڑھتے دیکھا جس کے زائد حصے سے آپ زمین کی سردی و گرمی سے بچتے تھے۔

انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے جو سب سے آخری نمازوں کے ساتھ پڑھی وہ ایک ہی کپڑے میں ابو بکر رضی اللہ عنہ کے پیچے پڑھی تھے آپ ایک بغل کے نیچے اور ایک کندھ کے اوپر سے اوڑھتے ہوئے تھے۔

انس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مرض موت میں ایک ہی کپڑے میں جسے آپ بغل کے نیچے اور کندھ کے اوپر سے اوڑھتے ہوئے تھے بیٹھ کر نماز پڑھی۔

موی بن ابراہیم بن ابی ربيحہ نے اپنے والد سے روایت کی کہ ہم لوگ انس بن مالک رضی اللہ عنہ کے پاس گئے تو وہ انھوں کو ایک ہی کپڑے میں نماز پڑھنے لگے، ہم نے کہا کہ آپ ایک ہی کپڑے (تہبند) میں نماز پڑھتے ہیں حالانکہ آپ کی چادر بھی رکھی ہوئی ہے۔

انہوں نے کہا کہ ہاں میں نے رسول اللہ ﷺ کو اسی طرح نماز پڑھتے دیکھا ہے۔

ام افضل سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بیماری کے زمانے میں اپنے گھر میں ہمیں نماز مغرب ایک ہی کپڑے میں پڑھائی تھے آپ ایک بغل کے نیچے اور ایک شانے کے اوپر سے اوڑھتے ہوئے تھے، آپ نے سورہ مرسلت پڑھی، اس کے بعد وفات تک (اس طرح) کوئی نمازوں نہیں پڑھی۔

عمر بن ابی سلمہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے ایک ہی کپڑے میں نماز پڑھی جس کے دونوں کنارے نیچے اور تھے۔

عمر بن ابی سلمہ سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو اپنے مکان میں ایک ہی کپڑے میں جسے آپ اوڑھتے تھے نماز پڑھتے دیکھا۔

عمر بن ابی سلمہ الحنفی سے مروی ہے کہ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو ایک ہی کپڑا اوڑھتے نماز پڑھنے دیکھا۔

ابن عقیل سے مروی ہے کہ ہم نے جابر بن عبد اللہ سے کہا کہ ہمیں اس طرح نماز پڑھائیے جس طرح آپ نے رسول اللہ ﷺ کو نماز پڑھتے دیکھا ہے، انہوں نے اپنی چادر لی اسے سینے کے نیچے سے باندھا اور کہا کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو اسی طرح کرتے دیکھا ہے۔

ابوزیبر سے مروی ہے کہ میں نے جابر بن عبد اللہ کو ایک ہی کپڑے میں نماز پڑھتے دیکھا جس کو وہ ایک بغل کے نیچے سے اور ایک شانے کے اوپر سے اور ٹھیک تھے جابر نے ابوزیبر کو بتایا کہ جابر رسول اللہ ﷺ کے پاس گئے تو آپ بھی ایک ہی کپڑے میں نماز پڑھ رہے تھے جس کو ایک بغل کے نیچے اور ایک شانے کے اوپر سے اور ٹھیک تھے حالانکہ ان کے پاس اور کپڑے بھی تھے۔ جابر نے کہا کہ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو اسی طرح کرتے دیکھا ہے۔

جابر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو ایک ہی تہبند بامد ہے ہوئے نماز پڑھتے دیکھا اس کے سوا آپ کے جسم پر کوئی کپڑا نہ تھا۔

ابن عمار بن یمار نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ نے ایک ہی کپڑے میں ہماری امامت کی جسے آپ ایک بغل کے نیچے اور ایک شانے کے اوپر سے اور ٹھیک تھے۔ اس کا ایک کنارہ دوسرے کنارے پر پڑا تھا۔ پھر جب آپ فارغ ہوئے تو عمر بن حنفیہ نے کہا کہ اس میں اس میں یعنی جنابت و شب خوابی کے کپڑے میں نماز؟ آپ نے فرمایا: ہاں۔

ابوسعید خدری بن حنفیہ سے مروی ہے کہ میں رسول اللہ ﷺ کے پاس آپ کے مکان میں گیا، آپ ایک ہی کپڑے میں نماز پڑھ رہے تھے جسے ایک بغل کے نیچے سے اور ایک شانے کے اوپر سے اور ٹھیک تھے۔

معاوية بن ابی سفیان سے مروی ہے کہ انہوں نے اپنی بیوی ام المؤمنین ام حمیہ بنی عوف کو اپنے پاس آئے کے دریافت کیا کہ کیا رسول اللہ ﷺ اس کپڑے میں نماز پڑھتے تھے جس میں جامعت کرتے تھے تو انہوں نے کہا کہ ہاں جب اس میں نجاست نہیں دیکھتے تھے۔

### حالات استراحت:

عائشہ بنی عوف سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ایک چرخی گدے پر جس میں کھجور کی چھال بھری ہوئی تھی۔ لینا کرتے تھے۔ عائشہ بنی عوف سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے عمر بن الخطاب بنی عوف کو اپنے پاس آئے کی اجازت دی، رسول اللہ ﷺ اس طرح لیئے ہوئے تھے کہ آپ کے اور زمین کے درمیان سوائے ایک بوریے کے اور کچھ نہ تھا پہلو میں بوریے کے نشان پڑ گئے تھے اس کے نیچے ایک چرخی تکریہ تھا جس میں کھجور کی چھال بھری ہوئی تھی اور سرہانے چربی لکھی جس میں بوجھی تھی۔

عائشہ بنی عوف سے مروی ہے کہ میرے پاس ایک انصاریہ آئیں تو انہوں نے رسول اللہ ﷺ کا بستر ایک تارکی ہوئی عباء دیکھی، وہ گئیں اور آپ کو انہوں نے ایک بستر بھیجا جس میں اون بھرا تھا پھر میرے پاس رسول اللہ ﷺ تشریف لائے اور فرمایا کہ یہ کیا ہے عرض کی: یا رسول اللہ تعالیٰ انصاریہ میرے پاس آئی تھیں انہوں نے آپ کا بستر دیکھا اور وہ گئیں اور انہوں نے یہ بستر بھیج دیا فرمایا کہ اس کو واپس کر دو میں نے واپس نہیں کیا۔ مجھے اچھا معلوم ہوا کہ وہ میرے گھر میں رہے آپ نے تین مرتبیہ یہی فرمایا، پھر فرمایا کہ واللہ اے عائشہ بنی عوف اگر میں چاہتا تو اللہ میرے ساتھ سونے چاندی کے پیارا کر دیتا۔

عائشہ بنی عوف سے مروی ہے کہ وہ رسول اللہ ﷺ کے لیے ایک عباء بچھادتی تھیں جس پر دونوں سوتے تھے آپ ایک شب کو تشریف لائے، میں نے اس (عباء) کو چوہرا کر دیا تھا، آپ اس پر سوئے پھر فرمایا کہ اس شب کو میرے بستر کو کیا ہوا تھا کہ وہ

جیسا پہلے تھا ویسا نہیں تھا عرض کی بار رسول اللہ میں نے اسے چوہرا کر دیا تھا، آپ نے فرمایا کہ اسی طرح کر دو جس طرح تھا۔ عائشہؓ نبی ﷺ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنے گھر میں کوئی چیز جس میں صلیب ہو بغیر تو وہ نہیں چھوڑتے تھے۔

جاہر بن سمرہؓ نبی ﷺ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس آپ کے مکان میں گیا تو آپ کو ایک گدے پر دیکھا۔

جندب بن عفیان سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے بھور کا کاشا لگ گیا انگلی سے خون نکل آیا، فرمایا کہ یہ انگلی ہی ہے جو خون آلو ہو گئی اللہ کی راہ میں اس کا سابقہ نہیں پڑا (یعنی یہ جہاد میں خون آلو نہیں ہوئی) آپ کو چار پائی پر لایا گیا جو بھور کی چھال کی رہی سے تھی ہوئی تھی اسرا نے ایک تکیر کھا گیا جس میں بھور کی چھال بھری ہوئی تھی۔

عمرؓ نبی ﷺ آئے دیکھا کہ پہلو میں رہی کے نشان پڑ گئے ہیں رونے لگے تو فرمایا کہ تمہیں کیا چیز رلاتی ہے، عرض کی بار رسول اللہ ﷺ مجھے کسری و قیصر یاد آگئے جو سونے چاندی کے تختوں پر بیٹھتے ہیں اور سندس و استبرق کا (ریشمی) لباس پہنتے ہیں۔ فرمایا کیا تم لوگ اس پر راضی نہیں ہو کر تمہارے لیے آخرت ہوا اور ان کے لیے دنیا، اس مکان میں (جس میں آنحضرت ﷺ تشریف فرماتے) چربیاں تھیں جن کی بوآتی تھی، عمرؓ نبی ﷺ نے کہا کہ آپ انہیں نکلوادیں (تو بوجاتی رہے) فرمایا نہیں یہ گھروالوں کا سرمایہ ہے۔

حسنؓ نبی ﷺ سے مروی ہے کہ عمر بن الخطابؓ نبی ﷺ رسول اللہ ﷺ کے پاس گئے، آپ کو بوریے پر دیکھا جس کے نشان پہلو میں پڑ گئے تھے، اسی گھر میں کچھ بدیوار چربیاں بھی تھیں، عمرؓ نبی ﷺ رونے لگے تو آپ نے فرمایا کہ اے عمرؓ نبی ﷺ تمہیں کیا چیز رلاتی ہے؟ عرض کی آپ اللہ کے نبیؓ ہیں (اور اس حالت میں ہیں) اور کسری و قیصر سونے کے تختوں پر ہیں فرمایا کہ اے عمرؓ نبی ﷺ کیا تم راضی نہیں کہ دنیا ان کے لیے ہوا اور آخرت ہمارے لیے۔

عطاء سے مروی ہے کہ ایک روز عمر بن الخطابؓ نبی ﷺ کے پاس گئے، آپ ایک چرمی بست پر کروٹ لیٹئے ہوئے تھے جس میں بھور کی چھال بھری تھی، اسی مکان میں چربی بھی پڑی تھی، عمرؓ نبی ﷺ رونے لگے تو فرمایا، اے عمرؓ نبی ﷺ تمہیں کیا چیز رلاتی ہے۔ عرض کی: میں اس پر روتا ہوں کہ کسری و قیصر طرح طرح کے ریشمی فرشوں پر ہیں۔ اور آپ اللہ کے منتخب و برگزیدہ ہو کر اس حالت میں ہیں جیسا میں دیکھتا ہوں، فرمایا: اے عمرؓ نبی ﷺ اندر کیونکہ اگر میں چاہتا کہ میرے ساتھ پہاڑ سونا بن کر چلیں تو ضرور چلتے، اور اگر دنیا خدا کے نزدیک ایک مچھر کے پر کے برابر بھی (با وقت) ہوتی تو وہ اس سے کافر کو کچھ نہ دیتا۔

عبداللہ بن مسعودؓ نبی ﷺ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ایک بوریے پر لیٹے جلد مبارک میں بوریے کا نشان پڑ گیا، بیدار ہوئے تو میں سہلا نے لگا اور کہنے لگا کہ یا رسول اللہ ﷺ آپ ہمیں کیوں نہیں اجازت دیتے کہ اس پر کوئی چیز بچا دیا کریں جو آپ کو بوریے سے بچائے، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ مجھے دنیا سے کیا مطلب میں اور دنیا محض اس طرح ہیں جیسے ایک سوار کہ ایک درخت کے سامنے میں آیا پھر چلا گی اور اسے چھوڑ گیا۔

ابی العضر مولائے عمر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ عمر بن الخطابؓ نبی ﷺ کے پاس گئے، آپ ایک بوریے پر لیٹئے تھے جس نے بدن میں نشان ڈال دیئے تھے۔

انس بن مالکؓ نبی ﷺ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ہمیں ام سلیم کے مکان میں ایک بوریے پر نماز پڑھائی جو پرانا

ہونے کی وجہ سے خراب ہو گیا تھا، آپ ﷺ نے اسے کسی قدر پانی سے ترکر دیا پھر اس پر بحمدہ کیا۔  
مغیرہ بن شعبہ رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کا ایک چرمی استر کا جب تھا جس پر آپ نماز پڑھتے تھے اور آپ  
چرمی استر کا جب دباغت کیا ہوا پسند فرماتے تھے (تاکہ بد یونہ آئے)۔

جریر یا ابی جریر سے مروی ہے کہ میں رسول اللہ ﷺ کے پاس پہنچا، آپ ہم لوگوں کو خطبہ سنارہ تھے۔ میں نے آپ  
کے ہمراں پر باتھ رکھ کر دیکھا تو وہ بھیز کی کھال کا تھا۔

سعید المقری سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کا ایک گھور کا بورا بیٹا تھا جسے آپ دن کو بچاتے تھے جب رات ہوتی تو مسجد کے  
جھر سے میں رکھ دیتے اور وہ میں نماز پڑھتے تھے۔

زید بن ثابت رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بوریے کا ایک جگہ بنا یا تھا آپ نے چند شب اس میں نماز پڑھی  
پھر لوگ آپ کے پاس جمع ہوئے۔ ایک رات کو انہوں نے آپ کی آواز نہیں تو خیال کیا کہ آپ سو گئے ہیں، بعض کھنکھارے نے لگے کہ  
آپ ان کے پاس نکل آئیں، آپ تشریف لائے اور فرمایا کہ میں بر ابر تمہارے اس برتاؤ کو دیکھتا ہا یہاں تک کہ نہ کر سکو گے (یہ واقعہ  
نماز تراویح کے متعلق ہے) لہذا لوگوں اپنے گھروں میں نماز پڑھو، کیونکہ فرض نماز کے سوا آدمی کی سب سے بہتر نمازوں ہے جو اس  
کے گھر میں ہو۔

### رسول اللہ ﷺ کا جائے نماز:

ابن قلاب سے مروی ہے کہ میں ام سلمہ رض کے گھر میں گیا، ان کی پوتی ام کلثوم سے نبی محمد رسول اللہ ﷺ کی نماز کی جگہ  
دریافت کی تو انہوں نے مجھے مسجد کھائی جس میں ایک چھوٹا سا بورا بیٹا تھا، میں نے چاہا کہ اسے ہٹا دوں تو انہوں نے کہا کہ رسول اللہ  
ﷺ اسی بوریے پر نماز پڑھا کرتے تھے۔

عاشرہ رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ چھوٹے سے بوریے پر نماز پڑھا کرتے تھے۔

عاشرہ رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مجھ سے فرمایا کہ مسجد سے بوریا لاد و عرض کی میں تو حاکمہ ہوں فرمایا  
تمہارا جیض تمہارے ہاتھ میں نہیں ہے۔

عاشرہ رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ مسجد میں تھے آپ نے کنیز سے فرمایا کہ مجھے بوریا دے دئے  
عاشرہ رض سے کہا کہ وہ تو حاکمہ ہے فرمایا کہ اس کا جیض اس کے ہاتھ میں نہیں ہے عاشرہ رض سے کہا کہ آپ کا مقصد یہ تھا کہ ہم  
اسے بچا دیں کہ آپ اس پر نماز پڑھیں۔

ابن عمر رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اے عاشرہ رض مجھے مسجد سے بوریا دے دو، عاشرہ رض سے کہا نے  
عرض کی یا رسول اللہ میں تو حاکمہ ہوں فرمایا کہ وہ تمہارے ہاتھ میں نہیں ہے۔

ابن عمر رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے چھوٹے بوریے پر نماز پڑھی۔

میمونہ رض بنت الحارث (ام المؤمنین) نے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے چھوٹے بوریے پر نماز پڑھا کرتے تھے۔

### سونے کی انگوٹھی کی ممانعت:

ابن عمر رض سے متعدد طرق سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ایک سونے کی مہربنواٹی جب آپ اسے اپنے دانے ہاتھ میں پہنچتے تھے تو اس کا گینہ بھیلی کی طرف رکھتے تھے پھر لوگوں نے سونے کی انگوٹھیاں (مہربن) بنوائیں، تو رسول اللہ ﷺ منبر پر بیٹھے آپ نے اسے اتارڈا الا اور فرمایا کہ میں انگوٹھی (مہر) پہنتا تھا اور اس کا گینہ بھیلی کی طرف رکھتا تھا آپ نے اسے پھینک دیا اور فرمایا کہ والد میں اسے کبھی نہ پہنوں گا۔ نبی ﷺ نے انگوٹھی پھینک دی تو لوگوں نے بھی اپنی انگوٹھیاں پھینک دیں۔

طاوس سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے سونے کی انگوٹھی بنوائی ایک روز جس وقت آپ خطبہ فرماتے تھے نظر اس پر پڑی اسے دیکھ کر فرمایا کہ تم لوگوں کے لیے دوسرا ہے پھر آپ نے اسے اتارڈا الا اور پھینک دیا اور فرمایا کہ میں اسے کبھی نہ پہنوں گا۔ جعفر بن محمد نے اپنے والد سے زوایت کی کہ رسول اللہ ﷺ باکیں ہاتھ میں سونے کی انگوٹھی پہنا کرتے تھے آپ لوگوں کے پاس برآمد ہوئے تو لوگ آپ کی طرف دیکھنے لگے آپ نے داہنہ ہاتھ اپنی باکیں چھکلیا پر رکھ لیا، پھر اپنے اہل بیت کے پاس دالیں آئئے اور اسے پھینک دیا۔

ابو ہریرہ رض سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے سونے کی انگوٹھی سے منع فرمایا ہے۔

### رسول اللہ ﷺ کی چاندی کی انگوٹھی:

ابن عمر رض سے (متعدد طرق سے) مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے قیصر روم کے نام فرمان تحریر فرمایا اور اس پر مہربنیں لگائیں، آپ نے کہا گیا کہ بغیر مہر کے آپ کا فرمان پڑھانیں جائے گا، رسول اللہ ﷺ نے ایک چاندی کی مہربنواٹی اور اس پر نقش کرایا، نقش یہ تھا "محمد رسول اللہ" رسول اللہ ﷺ کے ہاتھ میں اس کی سفیدی گویا بھی مجھے نظر آ رہی ہے۔

حماوین سلمہ سے مروی ہے کہ انس بن مالک رض سے دریافت کیا گیا کہ کیا رسول اللہ ﷺ نے مہربنواٹی انہوں نے کہا کہ ہاں ایک مرتبہ آپ نے عشاء میں تقریباً نصف شب تاخیر کر دی، جب آپ نماز پڑھ چکے تو ہم لوگ متوجہ ہوئے اور فرمایا کہ لوگ تو نماز پڑھ چکے اور سو گئے اور تم لوگ اس وقت تک نماز ہی میں ہو جب تک تم اس کے انتظار میں رہو، اس نے کہا کہ آپ کی انگوٹھی کی چمک جودست مبارک میں تھی گویا اس وقت بھی میری نظر میں ہے اور انس رض نے اپنا بایاں ہاتھ بلند کیا۔ (انگوٹھی باکیں ہاتھ میں تھی)۔

انس بن مالک رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ایک انگوٹھی بنوائی جو ناص چاندی کی تھی اور فرمایا کہ اس طرح کی انگوٹھی کوئی نہ بنوائے۔

انس بن مالک رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی انگوٹھی چاندی کی تھی جس کا گینہ بھی اسی کا تھا۔

زہیر نے کہا کہ میں نے حمید سے دریافت کیا کہ گینہ کیسا تھا تو انہوں نے بتایا کہ انہیں تین معلوم کردہ کیسا تھا۔

انس بن مالک رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے چاندی کی انگوٹھی بنوائی جس کا گینہ عبسی تھا اور نقش "محمد رسول

الله" تھا۔

انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ انہوں نے صرف ایک روز رسول اللہ ﷺ کے ہاتھ میں چاندی کی انگوٹھی دیکھی جب لوگوں نے چاندی کی انگوٹھیاں بنو کر پہنیں تو نبی محمد رسول اللہ ﷺ نے اپنی انگوٹھی چینک دی، پھر لوگوں نے بھی اپنی انگوٹھیاں چینک دیں۔

ابن عمر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے چاندی کی ایک مہربانوی جو آپؐ کے ہاتھ میں رہی، آپؐ کے بعد پھر وہ ابو بکر رضی اللہ عنہ کے ہاتھ میں رہی، ان کے بعد وہ عمر رضی اللہ عنہ کے ہاتھ میں رہی، یہاں تک کہ چاہ ارسیں میں (حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے ہاتھ پسے) اگر پڑی، اس کا نقش "محمد رسول اللہ" تھا۔

ابن عمر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے انگوٹھی (مہر) چاندی کی بناوائی جس میں "محمد رسول اللہ" منقوش تھا، آپؐ اس کا نگینہ چھلی کی طرف رکھتے تھے۔

ابراہیم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی مہر چاندی کی تھی، اس پر "محمد رسول اللہ" منقوش تھا۔ جعفر بن محمد نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ نے سونے کی مہر چینک دی اور ایک مہر چاندی کی بناوائی، آپؐ اسے اپنے بائیں ہاتھ میں رکھتے تھے۔

عامر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی مہر چاندی کی تھی۔

#### حضور علی اللہ علیہ السلام کی مہر مبارک:

ابراہیم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی مہر لو ہے کہ تھی جس پر چاندی کا پتھر چڑھا ہوا تھا۔ مکحول سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی مہر لو ہے کی تھی جس پر چاندی کا پتھر چڑھا ہوا تھا سو اس کے کہ اس کا نگینہ کھلا ہوا تھا۔

سعید سے مروی ہے کہ خالد بن سعید رضی اللہ عنہ رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے ان کے ہاتھ میں ایک انگوٹھی تھی۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ یہ انگوٹھی کیسی ہے۔ عرض کی: یہ انگوٹھی میں نے بناوی ہے، فرمایا کہ اسے مجھے اتنا دو، انہوں نے اسے اتنا دیا تو وہ لو ہے کی تھی جس پر چاندی منڈھی تھی، فرمایا کہ اس پر کیا منقوش ہے۔ عرض کی: "محمد رسول اللہ"، رسول اللہ ﷺ نے اسے لے کے پہن لیا جو مہر آپؐ کے ہاتھ میں تھی وہی تھی۔

عمرو بن سعید رضی اللہ عنہ نے اپنے دادا سے روایت کی عمرو بن سعید بن العاص جس وقت جو شہر سے آئے تو رسول اللہ ﷺ کے پاس گئے فرمایا کہ اے عمرو تمہارے ہاتھ میں یہ انگوٹھی کیسی ہے عرض کی یا رسول اللہ یہ چھلا ہے فرمایا اس کا نقش کیا ہے عرض کی: "محمد رسول اللہ" اسے رسول اللہ ﷺ نے لے لیا اور اسے مہربانا لیا، وہ آپؐ کی وفات تک ہاتھ میں رہی پھر ابو بکر رضی اللہ عنہ کی وفات تک ان کے پاس رہی، پھر عمر رضی اللہ عنہ کی وفات تک ان کے ہاتھ میں رہی پھر اسے عثمان رضی اللہ عنہ نے پہنا، وہ اہل مدینہ کے لیے ایک کنوں کھداوار ہے تھے جس کا نام پیر ارس تھا، وہ اس کے کنارے بیٹھے ہوئے کھوٹے کا حکم دے رہے تھے کہ مہر کنوں میں گر پڑی، عثمان بکثرت اپنی مہر اپنے ہاتھ سے اتنا را اور پہنا کرتے تھے لوگوں نے اسے تلاش کیا مگر کوئی اس پر قابو نہ پاس کا۔

### نقش مہر نبوي ﷺ

ابن سیرین سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی مہر پر "بسم اللہ محمد رسول اللہ" منقوش تھا۔

انس بن مالک حسن شاذ سے مردی ہے کہ نبی ﷺ کی مہر پر تین سطر میں "محمد رسول اللہ" منقوش تھا۔ محمد ایک سطر میں رسول

ایک سطر میں اللہ ایک سطر میں (اور اس کی بیت تھی: ﷺ)۔

انس بن مالک حسن شاذ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ایک مہر بنائی اور فرمایا کہ ہم نے ایک مہر بنائی ہے، اس میں ایک نقش کندہ کرایا ہے لہذا کوئی شخص اس نقش پر نقش نہ کندہ کرائے (یعنی اپنی مہر پر یہ نقش نہ کندہ کرائے)۔

طاوس سے مردی ہے کہ قریش نے رسول اللہ ﷺ سے عرض کی: یہاں ایسے لوگ ہیں جو گویا جنم کو چاہتے ہیں کہ کوئی فرمان بغیر مہر کے جاری نہیں کرتے، اسی بات نے آپ کو اس پر آمادہ کیا کہ اپنی مہر بنائیں آپ نے اس پر "محمد رسول اللہ" کندہ کرایا اور فرمایا کہ میری مہر کا ساق نقش کوئی نہ کندہ کرائے۔

حسن شاذ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی مہر کا نقش "محمد رسول اللہ" تھا۔

حسن شاذ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میں نے ایک مہر بنائی ہے لہذا کوئی شخص اس کی خلاف ورزی نہ کرے اس کا نقش "محمد رسول اللہ" تھا۔

حجاج بن ابی عثمان سے مردی ہے کہ حسن شاذ سے اس شخص کے متعلق دریافت کیا گیا جس کی انگوٹھی میں اللہ کا کوئی نام کندہ ہو اور وہ اسے بیت الخلاء میں لے جائے، انہوں نے کہا کہ کیا یہی رسول اللہ ﷺ کی مہر میں قرآن کی ایک آیت کندہ تھی یعنی "محمد رسول اللہ" (اور آپ اسی کو پہنچے ہوئے بیت الخلاء بھی جاتے تھے)۔

ابراہیم وغیرہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی مہر کا نقش "محمد رسول اللہ" تھا۔

محمد سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی مہر کا نقش "محمد رسول اللہ" تھا۔

ابو خلده سے مردی ہے کہ میں نے ابوالعاليہ سے پوچھا کہ رسول اللہ ﷺ کی مہر کا نقش کیا تھا، انہوں نے کہا کہ صدق اللہ ثم الحق الحق بعدہ محمد رسول اللہ (اللہ چاہے پھر حق حق ہی ہے اس کے بعد محمد اللہ کے رسول ہیں)۔

محمد بن عبد اللہ بن عمر و بن عثمان سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے معاذ بن جبل حسن شاذ کو یمن بھیجا، جب وہ یمن سے آئے تو اس طرح کہ ہاتھ میں ایک چاندی کی مہر تھی جس کا نقش "محمد رسول اللہ" تھا رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ یہ مہر کیسی ہے عرض کی: یا رسول اللہ میں لوگوں کو حکام لکھا کرتا تھا، اندیشہ ہوا کہ کہیں اس میں کم و بیش نہ کر دیا جائے اس لیے میں نے ایک مہر بنائی جس کو لگادیا ہوں فرمایا: اس کا نقش کیا ہے، عرض کی: "محمد رسول اللہ" تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ معاذ کی ہر چیز ایمان لائی یہاں تک کہ ان کی مہر بھی رسول اللہ ﷺ نے اسے لے لیا اور اپنی مہر بنای۔

**رسول اللہ ﷺ کی انگوٹھی کا کنویں میں گرنا:**

انس بن مالکؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی مہر وفات تک آپؐ کے ہاتھ میں رہی، ابو بکر و عمرؓ کی وفات تک ان کے ہاتھوں میں رہی، اچھے برس عثمانؓ کے ہاتھ میں رہی جب (خلافت عثمانؓ کے) بقیہ چھ سال کا وقت آیا تو ہم لوگ پیراریں پرانے کے ہمراہ تھے، وہ رسول اللہ ﷺ کی مہر کو اپنے ہاتھ میں ہلا رہے تھے کہ اس کنویں میں گر پڑی، ہم لوگوں نے عثمانؓ کے ساتھ اسے تین روز تک تلاش کیا مگر نہ پاسکے۔

علی بن حسین سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ابو بکر و عمرؓ کے ساتھ تھے جب اس (مہر) کو عثمانؓ نے لے لیا تو وہ گر پڑی اور غائب ہو گئی، پھر علیؓ نے اس کا نقش کردا کرایا۔

محمد بن سیرین سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی مہر عثمانؓ کے ہاتھ سے گر پڑی، تلاش کی گئی مگر نہیں ملی۔

ابن عمرؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنی مہر کا نقش جھیلی کی طرف رکھتے تھے۔

حماد بن سلمہ سے مروی ہے کہ میں نے ابن ابی رافع کو داہنے ہاتھ میں انگوٹھی پہنچتے دیکھا تو میں نے ان سے دریافت کیا، انہوں نے بیان کیا کہ میں نے عبد اللہ بن جعفر کو داہنے ہاتھ میں انگوٹھی پہنچ دیکھا، اور عبد اللہ بن جعفر نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ داہنے ہاتھ میں انگوٹھی پہنچتے تھے۔

یعلی بن شداد سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنی انگوٹھی باسیں ہاتھ میں نہ پہنچتے تھے۔

سعید بن امسیبؓ سے مروی ہے کہ نہ رسول اللہ ﷺ نے انگوٹھی پہنچی تھی، یہاں تک کہ آپؐ واصل بحق ہو گئے نہ ابو بکرؓ نے انگوٹھی پہنچی تھی، یہاں تک کہ وہ واصل بحق ہو گئے اور نہ عمرؓ نے انگوٹھی پہنچی تھی، یہاں تک کہ وہ واصل بحق ہو گئے اور نہ عثمانؓ نے انگوٹھی پہنچی تھی، یہاں تک کہ وہ واصل بحق ہو گئے۔ اس کے بعد انہوں نے رسول اللہ ﷺ کے تین اصحاب کا ذکر کیا۔

**رسول اللہ ﷺ کے نعلین مبارک:**

انس بن مالکؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی نعلین میں دو تھے تھے۔

جاہرؓ سے مروی ہے کہ محمد بن علیؓ نے ان لوگوں کے لیے رسول اللہ ﷺ کی پاپوش نکالی، انہوں نے مجھے دکھائی کہ اس کی ایڑی حضری جوتی کی طرح تھی اور اس کے دو تھے تھے۔

عبداللہ بن الحارث سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی پاپوش میں دو تھے تھے جن کے سرے ایڑی میں جڑے تھے۔

انسؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی پاپوش میں دو تھے تھے جن پر بال نہ تھے۔

ہشام بن عروہ سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کی پاپوش دیکھی جو ایڑی والی اور زبان کی طرح نوک داہنی اس کے دو تھے تھے۔

سینی بن طہمان سے مروی ہے کہ ہم لوگ جب انسؓ کے پاس تھے تو انہوں نے حکم دیا، ایک پاپوش نکالی گئی جس کے دو تھے تھے پھر میں نے ثابت البنائی کو کہتے سنا کہ یہ پاپوش نبی ﷺ کی ہے۔

عبداللہ بن الحارث الانصاری سے مروی ہے کہ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کی نعلیں دیکھیں جن میں تھے گے ہوئے تھے۔ ابن عون سے مروی ہے کہ میں نے نعلیں تمدداوانے کے لیے لے گیا، میرا خیال ہے کہ یہ تھے تھے اس میں ایک کفش ساز کے پاس لگیا کہ وہ ان میں تھے ڈال دے اور ان میں ایک قم کے تھے موجود تھے میں نے اس سے کہا کہ وہ رفیق قم کے تھے ڈال دے تو اس نے کہا کہ میں ان میں اس قم کے تھے نہیں ڈالوں گا جیسے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کی نعلیں میں دیکھے ہیں میں نے کہا کہ تم نے کہاں دیکھے، اس نے کہا کہ فاطمہ بنت عبد اللہ بن عباس کے پاس میں نے اس سے کہا کہ اس میں اس قم کے تھے ڈال دے اس نے اس قم کے تھے ڈال دیجے اور دونوں کے گان داہنی طرف کیے۔

ابن عون سے مروی ہے کہ میں نے ایک کفش ساز کے پاس لگا اور اس سے کہا کہ میری نعلیں کے تھے بنا دے، اس نے کہا کہ اگر آپ چاہیں تو میں ان میں داہنی طرف تھے لگا دوں جیسا کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کی نعلیں میں دیکھا ہے۔ میں نے پوچھا کہ تم نے انہیں کہاں دیکھا اس نے کہا کہ فاطمہ بنت عبد اللہ بن عباس کے پاس دیکھا ہے میں نے کہا کہ ان میں اسی طرح کے تھے لگا دو جیسے تم نے رسول اللہ ﷺ کی نعلیں میں دیکھے اس نے دونوں تھے داہنی طرف لگا دیے۔

عمرو بن حریث سے مروی ہے کہ انہوں نے چند لوگوں کو دیکھا کہ وہ جوتے پہن کر نماز نہیں پڑھتے (یعنی اس کے جواز سے انکا رکرتے ہیں) انہوں نے کہا کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو اپنی پیوندگی ہوئی نعلیں میں نماز پڑھتے دیکھا ہے۔ زیاد بن فیاض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ (کبھی کبھی) اپنی پیوندوار نعلیں میں نماز پڑھتے تھے۔

ایک اعرابی سے مروی ہے کہ میں نے تمہارے نبی ﷺ کی پیوندگی ہوئی پاپوش دیکھی ہے۔ سعید بن یزید سے مروی ہے کہ میں نے انس بن مالک رض سے دریافت کیا نبی محمد رسول اللہ ﷺ نعلیں پہن کر نماز پڑھتے تھے تو انہوں نے کہا کہ ہا۔

محمد بن اسما عیل بن جعیج سے مروی ہے کہ عبد اللہ بن ابی حبیب سے پوچھا گیا کہ آپ نے رسول اللہ ﷺ کو کس طرح پایا تو انہوں نے کہا کہ میں نے آپ کو مسجد قبا میں نعلیں پہن کر نماز پڑھتے دیکھا۔

عمرو بن شعیب نے اپنے والد سے اور انہوں نے ان کے وادا سے روایت کی کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو برہنہ پا بھی نماز پڑھتے دیکھا ہے اور پاپوش پہن کر بھی، آپ (بعد نماز شیخ پڑھنے کے لیے) داہنی جا بھی پڑھنے تھے اور یا میں جانب بھی سفر میں روزہ بھی رکھتے تھے اور نہیں بھی رکھتے تھے پانی کھڑے ہو کر بھی پیتے تھے اور بیٹھ کر بھی پیتے تھے۔

خالد بن معدان سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے پاپوش پہن کر بھی نماز پڑھی اور برہنہ پا بھی، کھڑے ہو کر بھی اور بیٹھ کر بھی اور آپ داہنی طرف بھی پڑھتے تھے اور باہمی طرف بھی۔

ابی سعید سے مروی ہے کہ جس وقت رسول اللہ ﷺ نماز پڑھ رہے تھے تو نعلیں اتار کر باہمی طرف رکھ دیں، لوگوں نے بھی اپنی نعلیں اتار دیں۔ جب رسول اللہ ﷺ نماز ادا کر چکے تو فرمایا کہ تمہیں اپنی جو تیار اتار نے پرس نے آمادہ کیا، لوگوں نے عرض کی، ہم نے دیکھا کہ آپ نے اتار دالیں تو ہم نے بھی اتار دالیں، فرمایا کہ جب میں ﷺ نے مجھے بتایا کہ ان میں نجاست بھری

ہے جو شخص اپنی نعلین میں نجاست دیکھتے تو وہ اسے چھڑا دے اور اسی میں نماز پڑھے۔

محمد بن عباد بن جعفر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی اکثر نمازیں نعلین پہن کر ہوتی تھیں آپ کے پاس جبریل ﷺ آئے اور کہا کہ ان میں کچھ نجاست ہے تو رسول اللہ ﷺ نے اپنی نعلین اتار دالیں پھر سب نے اپنی نعلین اتار دالیں جب رسول اللہ ﷺ نماز پوری کر چکے تو فرمایا کہ تم لوگوں نے عرض کی کہ ہم نے دیکھا کہ آپ نے اتار دیں تو ہم نے بھی اتار دیں فرمایا کہ مجھے تو جبریل ﷺ نے بتایا کہ ان میں کچھ نجاست ہے۔

ابراهیم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے نماز میں اپنی نعلین اتار دیں جب لوگوں نے دیکھا کہ آپ نے اپنی نعلین پھیک دیں تو لوگوں نے بھی اپنی نعلین پھیک دیں جب آپ نے دیکھا کہ لوگوں نے نعلین پھیک دیں تو آپ نے پہن لیں اس کے بعد آپ کو نعلین اتارتے نہیں دیکھا گیا۔

ابی الحضر سے مروی ہے کہ انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ کی پاپوش کا تسمہ ثوٹ گیا تو آپ نے اسے تھوڑے سے حریر (ریشم) سے جوڑ لیا پھر اسے دیکھنے لگے جب نماز پوری کر چکے تو فرمایا کہ اس کو کمال دو اور وہی رہنے دو جو پہلے تھا۔ کہا گیا کہ یا رسول اللہ ﷺ کیوں فرمایا کہ میں نماز کی حالت میں اس کی طرف دیکھتا تھا۔

عاشرہ حادیث سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنی ہر حالت میں دامن طرف سے شروع کرنا پسند فرماتے تھے وضو میں لگنگی کرنے میں پاپوش پہننے میں راوی نے کہا کہ جہاں تک ہو سکے دامن طرف سے شروع کرنا چاہیے۔

عاشرہ حادیث سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کھڑے ہو کر نعلین پہننے تھے اور بیٹھ کر بھی کھڑے ہو کر پانی پینے تھے اور بیٹھ کر بھی آپ اپنی دامن جانب سے شروع کرتے تھے اور باہمیں طرف سے بھی۔

عبدیل بن جرج سے مروی ہے کہ میں نے ابن عمر رضی اللہ عنہ سے کہا کہ اے ابو عبد الرحمن میں دیکھتا ہوں کہ آپ بھی سنتی پاپوشیں پسند کرتے ہیں (سنتی وہ چڑا ہے جس پر بال نہ ہوں) انہوں نے کہا کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو بھی پہننے اور انہیں میں وضو کرتے دیکھا ہے۔

عبدیل بن جرج سے مروی ہے کہ میں این عمر خان مختار کے پاس گیا اور ان سے کہا کہ میں آپ کو دیکھتا ہوں کہ آپ صرف سنتی (بغیر بال کے چڑے کی) جو تیار پہننے ہیں انہوں نے کہا کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو بھی ایسا ہی کرتے دیکھا ہے۔

منہال بن عمرو سے مروی ہے کہ انس بن مالک رسول اللہ ﷺ کے کش بردار و آب بردار تھے۔

### موزے مبارک:

عبداللہ بن بریدہ نے اپنے والد سے روایت کی کہ صاحب جشن نے بنی محمد ﷺ کو دوسرا دھنی موزے بطور بدیہی پیجھے آپ ان پر مسح کرتے۔

ابن بریدہ نے اپنے والد سے روایت کی کہ جاشی نے رسول اللہ ﷺ کو دوسرا دھنی موزے بطور بدیہی پیجھے آپ نے پہننے اور ان پر مسح کیا۔

رسول اللہ ﷺ کی مسواک:

عائشہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ رات یادن کو جب سوکر بیدار ہوتے تو صوبے پہلے مسواک ضرور کرتے۔

شداد بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ مسواک نے رسول اللہ ﷺ کے مسواک کے پلے کر دیے تھے۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ رات کو رسول اللہ ﷺ کی مسواک رکھ دی جاتی اور آپؐ مسواک شروع کرتے، جب رات کی نماز کو اٹھتے تو مسواک کرتے، وفاکر تے خقری دور کعینیں پڑھتے پھر آٹھ رکعینیں پڑھتے، تب وتر پڑھتے تھے۔

ابو ہریرہؓ سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا کہ آپؐ اپنے ہاتھ میں مسواک لے کر دانت صاف کرتے تھے۔ مسواک آپؐ کے منہ میں ہوتی تھی اور آپؐ "عاماً" کہتے تھے۔ گویا انکا بیان لیتے ہیں۔

عکرمہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے روزے کی حالت میں کھجور کی ہری شاخ سے مسواک کی، قادہ سے کہا گیا کہ لوگ اس کو ناپسند کرتے ہیں، انہوں نے کہا کہ واللہ رسول اللہ ﷺ روزے کی حالت میں کھجور کی ہری شاخ سے مسواک کرتے تھے۔

خالد بن معدان سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ سفر میں مسواک لے جاتے تھے۔

رسول اللہ ﷺ کا لکھا، سرمہ آئینہ اور پیالہ:

ابن حجر شیخ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کا ہاتھی دانت کا لکھا تھا جس سے آپؐ لکھا کرتے تھے۔ خالد بن معدان سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ سفر میں لکھا آئینہ، تیل مسواک اور سرمہ لے جاتے تھے۔ انس بن مالکؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ بکثرت سرمہ میں تیل ڈالتے اور اڑھی پانی سے صاف کرتے تھے۔

ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی سرمہ دافی تھی جس سے آپؐ سوتے وقت ہر آنکھ میں تین مرتبہ سرمہ لگاتے تھے۔

عمران بن ابی انس سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنی دافی آنکھ میں تین مرتبہ سرمہ لگاتے اور باہمیں میں دو مرتبہ۔ محمد بن عبد اللہ بن ابی رافع نے اپنے والد سے اور انہوں نے لدن کے داوا سے ردایت کی کہ رسول اللہ ﷺ روزے کی حالت میں بھی سرمہ اٹھ لگاتے تھے۔

ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ تمہیں اثما استعمال کرنا چاہیے، کیونکہ یہ نظر کو تیز کرتا ہے، بالا گاتا ہے اور آنکھوں کرنے والی چیزوں میں سے بہترین ہے۔

عبداللہ بن عبد اللہ بن عتبہ سے مروی ہے کہ مقوص نے ایک شیشے کا پیالہ نبی محمد رسول اللہ ﷺ کو بطور بدیہی بھیجا آپؐ اس میں پانی پیا کرتے تھے۔

عطاء سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کا ایک شیشے کا پیالہ تھا جس میں آپؐ پانی پیتے تھے۔

حیمد سے مروی ہے کہ میں نے انسؓ کے پاس رسول اللہ ﷺ کا پیالہ دیکھا جو چاندی سے بنہا ہوا تھا (شیشے کا تھا اس لیے ٹوٹ گیا تو غالباً انسؓ کے چاندی کے تار سے اسے بندھو لیا ہوگا)۔

ابی انصار سے مروی ہے کہ مجھ سے بیان کیا گیا کہ رسول اللہ ﷺ کے نہانے کا برتن پیل کا تھا۔

سیف النبی ﷺ:

عبد الجید بن سہیل سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ میں بھرت فرمائے ایک تواریخی لائے جو ماتور کے والد کی تھی۔

ابن عباس ﷺ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنی تواریخ و الفقار جنگ بدرا میں غیمت میں پائی۔

ابن المسیب سے بھی اسی طرح مروی ہے، اس کے بعد یہ مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اس کا نام برقرار رکھا۔

عاصم سے مروی ہے کہ علی بن حسین ﷺ رسول اللہ ﷺ کی تواریخ میں کمال کر لائے تو اس کے قبضے پر چاندی

چڑھی تھی، اس کا وہ حلقة اور کڑی جس میں حمال ہوتی ہے چاندی کی تھی وہ کمزور اور پتی ہو گئی تھی۔ معبدہ بن الحجاج اسی کی تھی اور جنگ بدرا میں آپ کو ملی تھی۔

ابن عباس ﷺ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے جنگ بدرا میں ایک تواریخ پنے لیے مخصوص کر لی، اس کا نام ذوق الفقار تھا، اور آپ نے اسی تواریخ کے پارے میں غزوہ احمد میں خواب دیکھا تھا۔

علقہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی تواریخ کا نام عقاب تھا۔ واللہ اعلم

مروان بن ابی سعید بن المعلی سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو بنی قیقاع کے ہتھیاروں میں سے تین تواریخ میں

ایک تنقیقی تھی، ایک کا نام تبار اور ایک کا نام حتف (موت) تھا، اس کے بعد آپ کے پاس مخذوم و رسول تھیں جو آپ کو فلس سے ملی تھیں۔

زیاد بن ابی مریم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی تواریخ ف کی تھی جس میں نیز دھار تھی۔

عاصم سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کی تواریخ و الفقار کے میان پر پڑھا کہ ”خون بہا موشن پر ہے۔ اسلام

میں بغیر مولیٰ کے کوئی نہ چھوڑ جائے (یعنی نو مسلم کا مولیٰ ضرور بنا جائے) اور مسلم کو کافر کے عوض قتل نہ کیا جائے۔

انس بن مالک ﷺ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی تواریخ کے قبضے پر چاندی چڑھی ہوئی تھی۔

عمرو بن عاصم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی تواریخ میان کی نوک چاندی کی تھی، اس کے قبضے پر بھی چاندی چڑھی

تھی اور اس کے درمیان چاندی کی کڑیاں تھیں۔

سعید بن الحسن سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی تواریخ کے قبضے پر چاندی چڑھی تھی۔

جعفر بن محمد نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ کی تواریخ میان کی نوک اور حلقة اور قبضے پر چاندی چڑھی تھی۔

زرة مبارک:

مروان بن ابی سعید بن المعلی سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو قیقاع کے الحجہ میں دوزر ہیں بھی میں جن میں ایک کا

نام سعدیہ اور ایک کا نام نضر تھا۔

محمد بن مسلمہ سے مروی ہے کہ میں نے غزوہ احمد میں رسول اللہ ﷺ کے بدن پر دوزر ہیں دیکھیں جن میں ایک زرہ کا

نام ذات الفضول تھا اور ایک کافضہ میں نے غزوہ خیبر میں آپؐ کے بدن پر دوزر ہیں دیکھیں جن میں ایک ذات الفضول تھی اور ایک سخن یہ۔

عامر سے مروی ہے کہ علی بن حسین ہی رسول اللہ ﷺ کی زرہ نکال کر ہمارے پاس لائے وہ بھی یعنی تھی باز یک حلقة دار جب اس کی کڑیوں کے بل لٹکا دیا جاتا تھا تو زمین سے نہیں لگتی تھی اور جب چھوڑ دی جاتی تھی تو زمین سے لگتی تھی۔

جعفر بن محمد نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ کی زرہ میں پشت پر چاندی کے ذو حلقة تھے، عبداللہ کا قول ہے کہ چھاتی پر تھے، اور خالد کہتے ہیں کہ سینے پر تھے، میں نے اسے لٹکایا تو اس نے زمین پر نشان ڈال دیا۔

جعفر بن محمد نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنی ایک زرہ ابوالثمہ یہودی کے یہاں جو بنی نصر کا ایک فرد تھا کو کے عوض رہمن رکھی تھی۔

ابن عباس و عائشہ رضی اللہ عنہم سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو آپؐ کی زرہ تیس یا سانچھ صاع جو کے عوض رہمن تھی جو عیال کے نتفے کے لیے تھے۔

اسماء بنت یزید سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی، اور جس روز آپؐ کی وفات ہوئی آپؐ کی زرہ ایک ورقہ کے عوض ایک یہودی کے پاس رہمن تھی۔

### رسول اللہ ﷺ کی ڈھال:

مکھول سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس ایک ڈھال تھی جس میں مینڈھنے کے سر کی تصویر تھی، یعنی ﷺ نے تصویر کا ہونا ناپسند کیا، صح ہوئی تو اللہ نے اس (تصویر) کو دور کر دیا تھا۔

### رسول اللہ ﷺ کے نیزے اور کمان:

مروان بن ابی سعید بن المعلی سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو بنی قیقاع کے اسلحہ میں سے تین نیزے اور تین کمانیں ملیں، ایک کمان کا نام روحاتھا، درخت شوحط کی لکڑی کی کمان کا نام بیضا، تھا ایک زردرنگ کی کمان کا نام صفراء تھا، جو درخت بیج کی لکڑی کی تھی۔

### رسول اللہ ﷺ کی سواریاں:

محمد بن یحییٰ بن سہل بن ابی حمزة نے اپنے والد سے روایت کی کہ سب سے پہلا گھوڑا جس کے رسول اللہ ﷺ مالک ہوئے وہ تھا جسے آپؐ نے مدینے میں بنی فزار کے ایک شخص سے دس او قیرہ چاندی میں خریدا تھا، اس کا نام اس اعرابی کے یہاں ضرس تھا۔ نبی محمد رسول اللہ ﷺ نے سکب رکھا، یہ سب سے پہلا گھوڑا تھا جس پر رسول اللہ ﷺ نے احد کی جنگ کی، اس روز سوائے اس گھوڑے کے اور ابو بردہ بن نیار کے ایک گھوڑے کے جس کا نام ملا دفع تھا مسلمانوں کے ہمراہ اور کوئی گھوڑا انہوں تھا۔

یزید بن ابی حبیب سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کا ایک گھوڑا تھا جس کا نام سکب تھا۔

علقمہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے گھوڑے کا نام سکب تھا، اس کی پیشانی سفید تھی اس کے ہاتھ پاؤں میں سفیدی

نَهْجَةٌ إِلَيْكُمْ

نہیں۔ واللہ ام ان بن مالک فیض خدے سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ایک گھوٹے کی جس کا نام سیدھا تھا دوڑکرائی، وہ اول آیا، آپ خوش ہوئے اور اسے پسند فرمایا۔

ابن عباس رضي الله عنهما سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے ایک گھوڑے کا نام المر جھر تھا۔

محمد بن عمرو سے مردی ہے کہ میں نے محمد بن محبی بن سہیل بن ابی حمہ سے مترجم کو دریافت کیا تو انہوں نے کہا کہ یہ وہ گھوڑا تھا جس کو رسول اللہ ﷺ نے اس اعرابی سے خریدا تھا جس کے بارے میں خزیمہ بن ثابت نے آپؐ کے موافق شہادت دی تھی اور یہ اعرابی بھی مردہ کا تھا۔

ابی بن عباس بن سہل نے اپنے والد سے اور انہوں نے ان کے دادا سے روایت کی کہ میرے نزدیک رسول اللہ ﷺ کے تین گھوڑے تھے، لراز، طرب، اور حیف، لراز تو موقوس نے بطور ہدیہ دیا تھا، حیف ربیع بن ابی البراء نے بطور ہدیہ دیا تھا، آپ نے اس کے عوض میں بنی کلاب کے مواشی کی زکوٰۃ وصول کرنے کی خدمت ان کو دے دی تھی، اور طرب فروہ بن عمر والجذابی (والی عمان) نے بطور ہدیہ دیا تھا، ایک گھوڑا تمیم داری نے بھی رسول اللہ ﷺ کو بطور ہدیہ دیا تھا جس کا نام ورد تھا جو آپ نے عمر بن حنفیہ کو دے دیا عمر بن حنفیہ نے اس گھوڑے پر چڑھ کے اللہ کی راہ میں چہا دیکیا، بعد کو معلوم ہوا کہ بیچ ڈالنے کے قابل ہے۔

ابی عبد اللہ و اقد سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اٹھ کر اپنے ایک گھوڑے کے پاس گئے، آئین سے اس کا منہ پوچھا تو لوگوں نے عرض کی یا رسول اللہ آپ اپنے کرتے سے (اس کا منہ پوچھتے ہیں) فرمایا گھوڑوں کے معاملے میں جریل علیہ السلام نے مجھ پر عتاب کیا ہے۔

ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو ایک سفید مادہ خچر بطور ہدیٰ دی گئی یہ سب سے پہلی سفید مادہ خچر اسلام میں تھی رسول اللہ ﷺ نے مجھے اپنی زوجہ ام سلمہؓ کے پاس بھیجا، میں (ام سلمہؓ سے) اون اور بھجور کی چھال آپؐ کے پاس لایا، میں نے اور رسول اللہ ﷺ نے اس کے لپی رسی اور راسیٰ، آپؐ گھر میں تشریف لے گئے۔ ایک اچھی تی عبا لائے

اور اسے تکیا، اس کی پشت پر اس (عباء) کا چار جامدہ بنایا، آپ آپ اچکے اور سوار ہو گئے اپنے پیچھے مجھے بھی بھالیا۔  
موسیٰ بن ابراہیم نے اپنے والد سے روایت کی کہ دلدل نبی علیہ السلام کی مادہ خچرتی یہ سب سے پہلی مادہ خچرتی جو اسلام میں  
دیکھی گئی، اور یہ آپ کو معموق نے بطور ہدیہ دی تھی، اس کے بعد اس نے ایک گدھا بھی جس کا نام یعقوب تھا آپ کو بطور ہدیہ دیا تھا،  
مادہ خچرتی کے زمانہ تک زندہ رہی۔

زہریلی سے مردی کے دلدل کو فروہ بن عمر والیں ایسی نے بطور ہدایہ بھیجا تھا (مگر یہ کہو ہے) اسے موقوس نے بھیجا تھا۔

زہری سے مردی ہے لہ دلکس و مروہہ من مراد بداری سے۔ درہ جیہے پہ ماری ہے۔ علق سے مردی سے کہ مجھے معلوم ہوا کہ نی تائیں کی نادہ خچر کا نام دلدل تھا۔ وہ سفید تھی اور بیٹھ میں رہی یہاں تک کہ وہیں

مرگئی۔ واللہ اعلم

زامل بن عمرو سے مردی ہے کہ فروہ بن عمر والجذامی نے نبی ﷺ کو ایک مادہ پھر جس کا نام فضہ تھا بطور ہدیٰ پہنچی، آپ

نے وہ مادہ خچر اور اپنا گدھا بخورایو بکر ہنی ڈنگو کو ہبہ کر دیا، یہ گدھا جیسے الوداع سے واپسی کے وقت مر گیا۔

علی بن ابی طالب ہنی ڈنگو سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو ایک مادہ خچر بطور بدیہی دی گئی، ہم نے عرض کی، یا رسول اللہ ﷺ اگر ہم اس کو اپنے گھوڑوں سے گا بھن کرائیں تو یہ ہمارے پاس اپنے ہی جیسی مادہ خچر لائے گی، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ یہ تو وہی لوگ کرتے ہیں جو جاہل ہوتے ہیں۔

عقلہ سے مروی ہے کہ مجھے معلوم ہوا ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے گدھے کا نام یغفور تھا، واللہ اعلم۔

ابی عبیدہ بن مسعود نے اپنے والد سے روایت کی کہ انیاء کمبل پہننا کرتے، بکریاں دو ہتھے اور گدھوں پر سوار ہوتے رسول اللہ ﷺ کا بھی ایک گدھا تھا جس کا نام یغفور تھا۔

جعفر نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ کی مادہ خچر کا نام شہباء اور گدھے کا نام یغفور تھا۔

**رسول اللہ ﷺ کی سواری کی اونٹیاں:**

موسی بن محمد بن ابراہیم اشکی نے اپنے والد سے روایت کی کہ قصواء (اوٹنی) بنی الحاریس کے مواشی میں تھی اس کو اور اس کے ساتھ ایک دوسرا اونٹی کا بکر ہنی ڈنگو نے آٹھ سو درم کو خریدا تھا، (قصواء) کو رسول اللہ ﷺ نے ابکر ہنی ڈنگو سے چار سو درم میں لے لیا۔ وہ آپ کے پاس رہی یہاں تک کہ مر گئی، اس اونٹی پر آپ نے بھرست فرمائی، جس وقت رسول اللہ ﷺ نے اپنے تشریف لائے تو وہ چار دانت کی تھی، اور اس کا نام قصواء جدعا تھا، عضباء تھا۔

**ابن المسیب سے مروی ہے کہ اس کا نام عضباء تھا اور اس کے کان کا کنارہ کٹا ہوا تھا۔**

جعفر نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ کی اونٹی کا نام قصواء تھا، عقلہ سے مروی ہے کہ مجھے معلوم ہوا ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی اونٹی کا نام قصواء تھا، واللہ اعلم۔

**انس بن مالک ہنی ڈنگو سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی ایک اونٹی کا نام قصواء تھا، واللہ اعلم۔**

انس بن مالک ہنی ڈنگو سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی ایک اونٹی کا نام عضباء تھا، وہ بھی (کی اونٹ سے) پیچھے نہیں رہتی تھی، ایک اعرابی اپنے نوجوان اونٹ پر آیا اور اس نے اس کے ساتھ دوڑایا تو عضباء پیچھے رہ گئی، مسلمانوں کو ناگوار ہوا، لوگوں نے کہا کہ عضباء پیچھے رہ گئی یہ واقعہ رسول اللہ ﷺ کو معلوم ہوا تو آپ نے فرمایا کہ اللہ پر واجب ہے کہ دنیا کی جو چیز بلند ہو وہ اسے نجا کر دے۔

سعید بن المسیب ہنی ڈنگو سے مروی ہے کہ قصواء رسول اللہ ﷺ کی اونٹی تھی کہ جب کبھی دوڑ میں پیچھی جاتی تو آگے ہو جاتی ایک دفعہ وہ پیچھے رہ گئی تو اس کے پیچھے رہ جانے سے مسلمانوں کو سخت بے چینی یہید ابھی رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ لوگ جب کسی خچر کو بلند کرنا چاہتے ہیں تو خدا اسے نیچا کر دیتا ہے۔

قداسہ بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو حج میں اپنی اونٹی صہباء پر ری کرتے دیکھا۔ سلمہ بن عبیط نے اپنے والد سے روایت کی کہ میں نے حج میں رسول اللہ ﷺ کو عرفہ میں سرخ اونٹ پر سوار دیکھا۔

معاویہ بن عبد اللہ بن عبید اللہ بن ابی رافع سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی دودھ والی اوثنیاں تھیں، یہ وہی تھیں جن پر قوم نے غابہ میں چھاپہ مارا تھا، کل بیس تھیں انہیں سے رسول اللہ ﷺ کے الہ بیت زندگی بر کرتے تھے ہر شب کو آپ کی خدمت میں دو بڑی مشکلوں میں دودھ لایا جاتا تھا، ان میں وہ دودھ والی اوثنیاں بھی تھیں جن کا دودھ بہت کثرت سے تھا، ان کا نام حناء۔ سراء عریس سعدیہ بخوم لیبرہ اور دباء تھا۔

بہان مولائے ام سلمہ نبی ﷺ سے مروی ہے کہ میں نے ام سلمہ نبی ﷺ کو کہتے سن کہ رسول اللہ ﷺ کے ساتھ ہماری زندگی دودھ پر تھی، یا یہ کہا کہ ہماری اکثر زندگی، غابہ میں رسول اللہ ﷺ کی دودھ والی اوثنیاں تھیں جن کو آپ نے ازواج پر تقیم فرمادیا تھا، ان میں سے ایک کا نام عریس تھا، ہم لوگ اس کے دودھ پر (زندگی بر کرتے تھے اور جتنا دودھ چاہتے (لے سکتے تھے)۔ عائشہ نبی ﷺ کی اوثنی جس کا نام سراء تھا بہت دودھ والی تھی اور وہ میری اوثنی کی طرح تھی، ان سب کا چروہا دودھ والی اوثنیوں کو ایک چراغاہ لے گیا جو نواحی جوانی میں تھی، وہ ہمارے گھروں پر آیا کرتی تھیں، ان دونوں (عریس و سراء) کو لایا جاتا تھا اور ان کا دودھ دوبا جاتا تھا۔ نبی ﷺ کی اوثنی اپنے برا بر کی اوثنیوں سے زیادہ دودھ والی پائی جاتی تھی۔

ثابت مولائے ام سلمہ نبی ﷺ سے مروی ہے کہ ام سلمہ نبی ﷺ نے کہا کہ شحاک بن سفیان الكلابی نے نبی محمد رسول اللہ ﷺ کو ایک اوثنی جس کا نام برده تھا بطور ہدیہ دی، میں نے بھی کوئی اوثنی اس سے اچھی نہیں دیکھی، اس کا دودھ اتنا دoba جاتا تھا جتنا وہ بکثرت دودھ دینے والی اوثنیوں کا دoba جاتے، وہ ہمارے گھروں پر آتی تھی، اس کو ہند اور اسماں باری باری بھی احمد اور بھی جماء میں چراتے تھے، پھر اسے اس کے ٹھکانے پر لاتے تھے اور ان کے ساتھ چادر بھر کر درخت کے گردے ہوتے یا درخت کے لامبی سے جھاؤتے ہوئے پتے بھی ہوتے تھے وہ رات سے صبح تک چارے میں بر کرتی تھی، اکثر اسے آپ کے ہمبانوں کے لیے دoba جاتا تھا، وہ لوگ پتے تھے یہاں تک کہ پہلی رات کا دودھ وہ لوگ پی لیتے تھے۔ اور جو بچتا تھا بعد کو ہم لوگوں میں تقیم کر دیا جاتا تھا، اس کا صبح کا دودھ اچھا ہوتا تھا۔

عبد السلام بن جبیر نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ کی سات دودھ والی اوثنیاں تھیں جو ذی الحجر اور جماء میں رہتی تھیں، ان کا دودھ ہمارے پاس آ جاتا، ایک اوثنی کا نام میرہ تھا ایک کاشقراء اور ایک کا دباء میرہ، نبی عقیل کے مواثی میں سے سعد بن عبادہ نبی ﷺ نے بھیجی تھی، وہ بہت دودھ والی تھی شقراء دباء کو آپ نے سوق الدبط میں بنی عامر سے خریدا تھا، بروہ وہ اے، عریس ولیسیرہ و حناء کا دودھ دوبا جاتا تھا اور ہر رات کو آپ کے پاس لایا جاتا تھا، انہیں میں رسول اللہ ﷺ کا ایک غلام یا زر تھا جس کو لوگوں نے قتل کر دیا۔

سعید بن المسیب رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ جب شام ہو جاتی اور رسول اللہ ﷺ کے پاس آپ کی اوثنیوں کا دودھ نہیں آتا تھا تو آپ فرماتے تھے کہ اللہ اس کو پیا سا کرے جس نے اس شب کو آل محمد ﷺ کو پیا سا کیا۔

**رسول اللہ ﷺ کی دودھ دینے والی بکریاں:**

ابن ابی قیم بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی دودھ دینے والی بکریاں سات تھیں، مجھہ، زمزم، سقیا، برکہ، درسہ، اطلال اور اطراف۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی سات دودھ دینے والی بھیڑیں تھیں جن کو ام ایمن چراتی تھیں۔

محمد عبد اللہ بن الحصین سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی بکریاں احمد میں چراں جاتی تھیں، ہر شب کو اس کے گھر پر آتی تھیں جس میں رسول اللہ ﷺ کا دورہ ہوتا تھا۔

وجیہہ نیرام سلمہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ امام سلمہ رضی اللہ عنہ سے پوچھا گیا کہ کیا رسول اللہ ﷺ جگل تشریف لے جاتے تھے تو انہوں نے کہا کہ نہیں، واللہ میں نے آپ کو (جگل جاتے) نہیں دیکھا ہماری سات بھیڑیں تھیں، چو لا کبھی انہیں احمد لے جاتا اور کبھی جماء اور شام کو انہیں ہمارے پاس لاتا، ذی الجدیر میں رسول اللہ ﷺ کی دودھ دینے والی اونٹیاں تھیں، رات کو ان کا دودھ ہمارے پاس آ جاتا تھا، غائب میں بھی تھیں، رات کو ان کا دودھ بھی ہمارے پاس آ جاتا تھا، اونٹ اور بکری ہی سے ہماری اکثر زیوگ تھی۔

مکھوں سے مروی ہے کہ ان سے مردار کی کھال کے متعلق دریافت کیا گیا تو انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ کی ایک بکری کا نام قمرتھا ایک روز وہ آپ کو نہ ملی، فرمایا کہ قمر کیا ہوئی، لوگوں نے عرض کی، یا رسول اللہ وہ تو مرنگی، فرمایا کہ تم نے اس کی کھال کیا کی، لوگوں نے عرض کی وہ تو مردار تھی فرمایا دباغت اس کی طہارت ہے۔

ابی الحیث بن التیهان سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جن لوگوں کے یہاں بکری ہے ان کے یہاں برکت ہے۔ خالد سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جن لوگوں کے یہاں تین بکریاں (چرکے) رات کو آئیں ان کے یہاں رات بھر لائے رہتے ہیں جو صحیح تک ان کے لیے دعائے رحمت کرتے ہیں۔

**رسول اللہ ﷺ کے خدام و آزاد کردہ غلام:**

ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ میرا خیال تو یہی ہے کہ ہندو اسماء فرزندان حارشہ الاسلامی رسول اللہ ﷺ کے غلام ہی تھے یہ دونوں آپ کی خدمت کرتے تھے انس بن مالک رضی اللہ عنہ اور یہ دونوں آپ کے دروازے سے ملتے تھے۔

سلسلی رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی خادمہ میں تھی اور خضرہ، رضوی و میونہ بنت سعد تھیں، ہم سب کو رسول اللہ ﷺ نے آزاد کر دیا تھا۔

جعفر بن محمد نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ کی ایک کنڑہ کا نام خضرہ تھا۔

عبد بن جبیرہ الاشہبی سے مروی ہے کہ عمر بن عبد العزیز رضی اللہ عنہ نے ابو بکر بن حزم کو تحریر فرمایا کہ میرے لیے رسول اللہ ﷺ کے خدام مردا و عورتوں اور آپ کے آزاد کردہ غلاموں کے ناموں کی تحقیق کرو۔

انہوں نے لکھا کہ امام ایمن تھیں جن کا نام برکتھا یہ رسول اللہ ﷺ کے والد کی نیز تھیں۔

رسول اللہ ﷺ ان کے والد سے روایت ہوئے تو آپ نے انہیں آزاد کر دیا، عبد خزری نے کہ میں ان سے نکاح کیا، ان کے

یہاں انہیں پیدا ہو گیں۔

خدیجہؓ کی خوازیدہ بن حارثہؓ کی مالک ہوئیں؛ جن کو خدیجہؓ کے لیے حکیم بن حرام بن خویلدنے سوق عکاظ میں چار سو درم کو خریداً رسول اللہ ﷺ نے خدیجہؓ سے سوال کیا کہ وہ زید بن حارثہؓ کو آپ کو ہبہ کر دیں یہ واقعہ آپؐ کے ان سے نکاح کرنے کے بعد ہوا۔ خدیجہؓ نے انہیں آپ کو ہبہ کر دیا۔ رسول اللہ ﷺ نے زید بن حارثہؓ کو آزاد کر دیا، ان کی بیوی برک بھی آزاد کر دیا۔

ابوکبیر جن کی ولادت کے میں ہوئی تھی، انہیں آپؐ نے آزاد کر دیا، انسہ جن کی ولادت سراۃ میں ہوئی تھی، انہیں بھی آپؐ نے آزاد کر دیا۔ صالح شتران کو بھی جو آپؐ کے غلام تھے آزادی دے دی سفینہ آپؐ کے ایک غلام تھے انہیں بھی آزاد کر دیا۔ ثوبان یمن کے ایک شخص تھے جن کو رسول اللہ ﷺ نے مدینے میں خرید کر آزاد کر دیا، ان کا نسب یمن میں ہے۔ رباح جبشی تھے۔ انہیں بھی رسول اللہ ﷺ نے غلام تھے ربانی سے رہائی عطا فرمائی۔

سیار جبشی غلام تھے جن کو آپؐ نے غزوہ بنی عبد بن الجبار میں پایا تھا، انہیں آزاد کر دیا۔ ابو رافع عباس کے غلام تھے، ان کو عباسؓ نے رسول اللہ ﷺ کو ہبہ کر دیا۔ جب عباسؓ اسلام لائے تو ابو رافع نے رسول اللہ ﷺ کو ان کے اسلام کا شمرہ سنایا۔ رسول اللہ ﷺ خوش ہوئے اور انہیں آزاد کر دیا، اور ابو رافع کا نام اسلام تھا۔ فضالہ یمنی آپؐ کے آزادی کے نوئے غلام تھے جنہوں نے بعد کو شام کی سکونت اختیار کری۔ موبیہہ مزینہ میں پیدا ہوئے تھے، انہیں بھی آپؐ نے آزادی جبشی۔

رافع، سعید بن العاص کے غلام تھے، سعید کے لڑکے رافع کے وارث ہوئے ان میں سے بعض نے اسلام میں اپنا حصہ آزاد کر دیا اور بعض رکے رہے، رافع رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے اور آپؐ سے ان لوگوں کے بارے میں طالب امداد ہوئے جنہوں نے آزاد انہیں کیا تھا تاکہ وہ بھی انہیں آزاد کر دیں، رسول اللہ ﷺ نے ان کے بارے میں ان سے گفتگو فرمائی تو انہوں نے آپؐ کو ہبہ کر دیا۔ آپؐ نے انہیں آزاد کر دیا وہ کہا کرتے تھے کہ میں رسول اللہ ﷺ کا مولیٰ ہوں۔

دمعم رسول اللہ ﷺ کے غلام تھے، ان کو رفاعة بن زید الجداہی نے آنحضرت ﷺ کو ہبہ کیا تھا، یہی میں پیدا ہوئے تھے ابو ہریرہؓ سے مردی ہے کہ دعم کو رفاعة بن عمر والجداہی نے آنحضرت ﷺ کو ہبہ کیا تھا، رسول اللہ ﷺ جب خیر آئے تو وادی القمری کی طرف واپس ہوئے وہاں اپنا کجاؤہ اتار رہے تھے کہ دعم کے پاس ایک نامعلوم تیر آیا، جس نے انہیں قتل کر دیا۔ کہا گیا کہ شہادت انہیں مبارک ہو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ تم ہے اس ذات کی جس کے قبضے میں میری جان ہے جس چادر کو جگک خیر میں اس نے ہم سے لیا تھا وہ اس پر آگ میں جلا جائے گی۔ کر کرہ بھی رسول اللہ ﷺ کے غلام تھے۔

ایساں بن سلمہ بن الاؤکوع نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ کے ایک غلام کا نام رباح تھا، یہ رسول اللہ ﷺ کے اس سامان پر تھے، جس پر عینہ بن حسن نے چھاپہ مارا تھا۔

### رسول اللہ ﷺ اور ازواج مطہرات کے مکانات:

عبداللہ بن زید البدلی سے مروی ہے کہ میں نے ازواج نبی ﷺ کے مکانات اس وقت دیکھے جب ان کو عمر بن عبد العزیز رضی اللہ عنہم نے منہدم کیا یہ بھی ایسٹ کے مکان تھے جسے بھور کی شہنیوں کے تھے جن پر گارے کی کھنکل کی ہوئی تھی، میں نے شمار کیا تو مع جھروں کے نومکان تھے وہ عائشہ رضی اللہ عنہا کے مکان کے درمیان سے اس دروازے تک تھے جو باب النبی ﷺ کے متصل تھا، اسماء بنت حسن بن عبد اللہ بن عبد اللہ بن العباس کے مکان تک۔

میں نے ام سلمہ رضی اللہ عنہا کا مکان اور ان کا جھرہ بھی ایسٹ کا دیکھا تو ان کے ایک بیٹے سے دریافت کیا انہوں نے کہا کہ جب رسول اللہ ﷺ نے غزوہ کو دمتہ الجدل کیا تو ام سلمہ رضی اللہ عنہا نے اپنا جھرہ بھی ایسٹ کا بنا لیا، رسول اللہ ﷺ آئے تو آپ کی نظر ایسٹ پر پڑی، آپ اپنی ازواج میں سب سے پہلے ام سلمہ رضی اللہ عنہا کے پاس گئے اور فرمایا کہ اے ام سلمہ رضی اللہ عنہا وہ سب سے بدتر چیز جس میں مسلمان کامال صرف ہو، تغیر ہے۔

محمد بن عمر نے کہا کہ میں نے یہ حدیث معاذ بن محمد الانصاری سے بیان کی تو انہوں نے کہا کہ ایک مجلس میں جس میں عمر بن ابی انس بھی تھے میں نے عطا خراسانی کو کہتے تھا اور وہ قبر مبارک اور منبر شریف کے درمیان تھے، کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کی ازواج کے جھرے بھور کی شاخوں کے پائے جن کے دروازوں پر سیاہ بالوں کے ناث کے پردے پڑے تھے، میں ولید بن عبد الملک کا فرمان آنے کے وقت موجود تھا جو پڑھا جا رہا تھا، اس میں انہوں نے ازواج رسول اللہ ﷺ کے جھروں کو مسجد رسول اللہ ﷺ میں داخل کرنے کا حکم دیا تھا، میں نے اس روز بے زیادہ لوگوں کو روشن ہوئے نہیں دیکھا۔

عطاء کہتے ہیں کہ میں نے اسی روز سعید بن المیتب رضی اللہ عنہ کو کہتے ہوئے سنا کہ واللہ میں تو یہ چاہتا تھا کہ یہ لوگ ان جھروں کو اپنی حالت پر چھوڑ دیتے، اہل مدینہ میں سے جو پیدا ہونے والا پیدا ہوتا اور اطراف عالم سے جو آنے والا آتا وہ دیکھتا کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنی زندگی میں کس چیز پر کفایت فرمائی یہ ایک ایسی بات تھی جو لوگوں کو بکثرت مال جمع کرنے اور باہم فخر کرنے سے نفرت ولاتی۔

معاذ نے کہا جب عطا خراسانی اپنی حدیث سے فارغ ہوئے تو عمر بن ابی انس نے کہا کہ ان میں سے چار مکان بھی ایسٹ کے تھے جن کے جھرے بھور کی شاخ کے تھے پانچ مکان کہنگل کی ہوئی بھور کی شاخ کے تھے جن میں جھرے نہ تھے دروازوں پر بالوں کا ناث پڑا تھا، میں نے پردے کو ناپا وہ تین ہاتھ طویل اور ایک ایک ہاتھ سے زیادہ عریض تھا۔

یہ جو تم نے اس روز کے رونے کا حال بیان کیا تو میں نے خود ایک ایسی مجلس میں دیکھا ہے جس میں اصحاب رسول اللہ ﷺ کے فرزندوں میں ایک جماعت تھی، جن میں ابو سلمہ بن عبد الرحمن بن عوف اور ابو امامہ بن حیث اور حارج بن زید بن ثابت بھی تھے یہ لوگ روز ہے تھے یہاں تک کہ آنسوؤں نے ان کی داڑھیوں کو ترکر دیا تھا اس روز ابو امامہ نے کہا کہ کاش وہ چھوڑ دیئے جاتے اور منہدم نہ کیے جاتے تاکہ لوگ تغیر میں کمی کر سکتے اور دیکھتے اللہ اپنے نبی ﷺ کے لیے کس چیز پر راضی تھا، حالانکہ دنیا کے غذا نوں کی سمجھان اسی کے ہاتھ میں ہیں۔

عبداللہ بن عامر الاسلامی سے مروی ہے کہ ابوکبر بن حزم اپنی نمازگاہ میں تھے وہیں انہوں نے مجھ سے کہا کہ اس ستون کے جو قبر مبارک کے اس کنوارے کے متصل ہے کہ دوسرے ستون سے ملا ہوا ہے اور رسول اللہ ﷺ کے دروازے کے راستے میں واقع ہے سبی نسبت بنت حجش (ام المؤمنین) کا مکان ہے رسول اللہ ﷺ اسی میں نماز پڑھتے تھے یہ سب آج تک اسماء بنت حسن بن عبد اللہ بن عبد اللہ بن العباس کے مکان سے صحن مسجد تک ہے آنحضرت ﷺ کے یہی مکانات ہیں جن کو میں نے کھجور کی شاخ کا دیکھا جن پر گارے کی کھنکل کی ہوئی تھی اور ان پر بالوں کا ٹاث پڑا تھا۔

ایک شیخ الہ مدینہ سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کے حجرے مندم کیے جانے سے پہلے دیکھے جو کھجور کی شاخوں کے تھے جن پر کھالوں کے گلوے منڈھے تھے۔

دواوہ بن شبیان سے مروی ہے کہ میں نے ازواج نبی ﷺ کے حجرے دیکھے جن پر ٹاث پڑے تھے۔  
حسن بن عوف سے مروی ہے کہ عثمان بن عفان نبی ﷺ کی خلافت میں میں ازواج نبی ﷺ کے حجروں میں داخل ہوتا تھا اور ان کی چھتیں اپنے ہاتھ سے چھو لیتا تھا۔

### رسول اللہ ﷺ کے وقف شدہ اموال:

محمد بن کعب سے مروی ہے کہ اسلام میں سب سے پہلا صدقہ (یعنی وقف) رسول اللہ ﷺ کا اپنے اموال کا وقف ہے جب محریق احمد میں قتل کر دیئے گئے اور انہوں نے یہ وصیت کی کہ اگر میں مر جاؤں تو میرے اموال رسول اللہ ﷺ کے لیے ہیں تو رسول اللہ ﷺ نے ان پر بقدر کیا اور انہیں وقف (صدقہ) کر دیا۔

عبداللہ بن کعب بن مالک سے مروی ہے کہ جنگ احمد میں محریق نے کہا کہ اگر میں مر جاؤں تو میرے اموال محمدؐ کے لیے ہیں وہ انہیں جہاں اللہ بتائے خرچ کریں یہ رسول اللہ ﷺ کے صدقات عامر تھے۔

عمر بن عبد العزیز نبی ﷺ سے مروی ہے کہ وہ اپنے زمانہ خلافت میں خناصرہ میں کہتے تھے کہ میں نے مدینے میں اس زمانے میں ساجب مشائخ مہاجرین و انصار میں سے بہت لوگ موجود تھے کہ نبی محمد ﷺ نے سات باغ اموال محریق میں سے وقف کیے تھے محریق نے یہ کہا تھا کہ اگر میں مر جاؤں تو میرے مال محمدؐ (ﷺ) کے لیے ہیں وہ انہیں جہاں اللہ بتائے خرچ کریں۔ وہ غزوہ احمد میں قتل کر دیئے گئے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ محریق سب سے اچھے یہودی ہیں۔

اس کے بعد عمر نبی ﷺ نے ہمارے لیے ان (باغوں) کی کھجوریں منگائیں ایک طبق میں کھجوریں لائیں انہوں نے کہا کہ مجھے ابوکبر بن حزم نے لکھا ہے کہ یہ کھجور پس انہیں خوشوں میں سے ہیں جو رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں تھے۔ اور رسول اللہ ﷺ اس میں سے نوش فرماتے تھے۔

راوی نے کہا کہ امیر المؤمنین انہیں ہم میں تقسیم کر دیجئے۔ انہوں نے جب تقسیم کیں تو ہم میں سے شخص کو نہ کھجوریں ملیں۔ عمر بن عبد العزیز نبی ﷺ نے کہا کہ جب میں والی مدینہ تھا تو میں بھی ان باغوں میں گیا اور اس درخت کی کھجور کھائی میں نے اس کی سی شیریں اور تازہ کھجور نہیں دیکھیں۔

ابی وجزہ یزید بن عبیداللہ سعیدی سے مروی ہے کہ محریق بن قیقاں کے سب سے بڑے امیر تھے وہ علمائے یہود اور توریت کا علم رکھنے والوں میں سے تھے رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ آپ کی مدد کرنے کے لیے أحد گئے حالانکہ وہ اپنے دین (یہودی) پر تھے محمد بن سلمہ بن سلامہ سے کہا کہ اگر میں مر جاؤں تو میرے اموال محمد ﷺ کے حوالے ہیں وہ جہاں انہیں اللہ بتائے خرج کریں۔

جب ہفتے کا دن ہوا اور قریش بھاگ گئے اور مقتولین دفن کر دیئے گئے تو محریق مقتول پائے گئے جن کے زخم بھی تھے وہ مسلمانوں کی قبروں سے علیحدہ دفن کیے گئے آپ نے ان کی نماز جنازہ نہیں پڑھی نہ اس روز اور نہ اس کے بعد رسول اللہ ﷺ سے ان کے حق میں دعائے رحمت سنی گئی آپ نے اس سے زیادہ نہیں فرمایا کہ محریق سب سے اچھے یہودی تھے؛ بس یہی آپ کا حکم ہے۔ عثمان بن وثاب سے مروی ہے کہ یہ سب باغ اموال بنی نصیر میں سے ہیں رسول اللہ ﷺ أحد سے وابس آئے تو آپ نے محریق کے اموال تقسیم فرمادیئے۔

زہری سے مروی ہے کہ یہ ساتوں باغ اموال بنی نصیر میں سے ہیں۔

محمد بن سہل بن ابی حمزة سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کا وقف اموال بنی نصیر میں سے تھا اور وہ سات باغ تھے (جن کے نام یہ ہے)۔

الاعواف، الصافیة، الدلال، المغیب، برقة، حضنی، مشربہ، ام ابراہیم۔

مشربہ ام ابراہیم اس لیے نام رکھا گیا کہ ابراہیم کی والدہ ماریہ اُسی میں رہتی تھیں یہ کل مال سلام بن مخلکم الغیری کا تھا۔

محمد بن کعب القرظی سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں اوقاف میں سات باغ تھے الاعواف، الصافیة، الدلال، المشیب، برقة، حضنی، مشربہ، ام ابراہیم۔

ابن کعب نے کہا کہ آنحضرت ﷺ کے بعد مسلمانوں نے اپنی اولاد پر اور اپنی اولاد کی اولاد پر وقف کیا ہے۔

عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے غیبت میں سے تین مخصوص منتخب جسے تھے۔ (اموال) بنی نصیر آپ کے حادث کے لیے وقف تھے۔

فڈ مسافروں کے لیے۔

اور نصیر وقف تھا۔

خس کو بھی آپ نے تین حصوں پر تقسیم کر دیا تھا۔

دو جزو مسلمانوں کے لیے تھے اور ایک جزو میں سے آپ اپنے اہل و عیال پر صرف فرماتے اگر کچھ فاضل رہتا تو اسے فقراء مہاجرین میں تقسیم فرمادیئے۔

رسول اللہ ﷺ کے زیر استعمال کنوں:

مروان بن ابی سعید بن الحنفی سے مروی ہے کہ میں نے ان کوؤں کو علاش کیا ہے جن کا پانی رسول اللہ ﷺ پیتے تھے اور

جن میں آپ نے برکت کی دعا فرمائی اور لعاب دہن ڈالا۔

آپ بیربضاع کا پانی پینتے تھے جس کو بیرابی انس کہا جاتا ہے۔

آپ ایک کنویں کا پانی پینتے تھے جو آج قصر بونو عدید کے پہلو میں ہے۔ آپ جام کا پانی پینتے تھے۔

آب دار خانوں کا پانی بھی پینتے تھے۔

قباء کے بیرغرس کا پانی بھی پینتے تھے اس میں آپ نے برکت کی دعا فرمایا کہ یہ جنت کا ایک چشمہ ہے۔

عیبرہ کا پانی پینتے تھے جو بنی امیہ بن زید کا کنوں ہے اس پر آپ کھڑے ہوئے دعا نے برکت فرمائی اس میں لعاب دہن ڈالا اور اس کا پانی پیا، آپ ملکہ نے اس کا نام پوچھا تو عیبرہ بتایا گیا، آپ نے اس کا نام بیسرہ رکھا۔ آپ حقیقت کے بیرون مہ کا بھی پانی پینتے تھے۔

سلسلی سے مردی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ ابواب کے مکان پر اترے تو ابوا بوب آپ کی خدمت کیا کرتے تھے، آپ کے لیے ابی انس مالک بن الحضر کے کنوں سے پانی لایا کرتے تھے، جب رسول اللہ ﷺ اپنے مکان چلے گئے تو انس بن مالک اور ہندوانہ فرزد آن حارش بیرستیا سے پانی کے گھرے لاد کر آپ کی ازواج کے مکانات پر لے جاتے تھے، پھر آپ کے خادم ربانج جو عجیشی غلام تھا آپ کے حکم سے کبھی بیرغرس سے پانی بھرتے تھے اور کبھی بیربیوت السقیا سے۔

ابیث بن نصر بن دہر الاسلامی سے مردی ہے کہ میں رسول اللہ ﷺ کا خادم تھا اور محبوبین کی جماعت کے ساتھ آپ کے دروازے سے وابستہ تھا، میں آپ کے پاس ابی الحیث بن القیمان کے بیرون جام سے پانی لاتا تھا، اس کا پانی بہت اچھا تھا۔

ابن عمر رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اس وقت فرمایا جب آپ بیرغرس کی میٹھہ پر بیٹھے تھے کہ میں نے آج شب کو خواب میں دیکھا کہ جنت کے ایک چشمے پر بیٹھا ہوں، مرا دیکھی کنوں تھا۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ بیرغرس جنت کا ایک چشمہ ہے۔

عمر بن الحکم سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا بیرغرس بھی کیسا اچھا کنوں ہے، یہ جنت کا ایک چشمہ ہے اس کا پانی سب پانیوں نے اچھا ہے، رسول اللہ ﷺ کے لیے اس کا پانی بھرا جاتا تھا اور آپ کو بیرغرس سے غسل کرایا جاتا تھا۔

انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ تم لوگ رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ قباء گئے، آپ بیرغرس پہنچنے اس میں ایک گدھ پر پانی بھرا جا تھا، تم لوگ دن کے اکثر حصے میں اس طرح کھڑے رہے کہ ہمیں اس میں پانی ہی نہ ملتا تھا، رسول اللہ ﷺ نے ڈول میں گلی کی اور اسے کنوں میں ڈال دیا تو وہ تری میں جوش مارنے لگا۔

ابی جعفر سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے لیے بیرغرس کا پانی بھرا جاتا تھا اور اسی سے آپ کو غسل کرایا جاتا تھا۔

ہبیل بن سعد سے مردی ہے کہ میں نے اپنے ہاتھ سے رسول اللہ ﷺ کو بیربضاع کا پانی پلایا ہے۔

ابی بن عباس بن ہبیل بن سعد نے اپنے والد سے روایت کی کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کے اصحاب کی ایک جماعت سے سماں میں ابو اسید والحمد وابی ہبیل بن سعد بھی تھے کہ رسول اللہ ﷺ بیربضاع پر تشریف لائے، ڈول سے منسوکیا اور اسے کنوں میں

میں ڈال دیا، دوبارہ ڈول میں کلی کی اور اس میں لعاب دہن ڈالا اور آپ نے اس کا پانی پیا، آپ کے زمانے میں جب کوئی بیمار ہوتا تھا تو فرماتے تھے کہ اسے بضاعت کے پانی سے نہلا وہ نہلا یا جاتا تھا تو اس کی یہ کیفیت ہوتی تھی کہ گویا رہی کوکھوں دیا گیا ہے۔ ابو حمید الساعدی سے مردی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو بارہ بیس بضاعت پر کھڑے دیکھا ہے، آپ کے گھوڑوں کو اس کا پانی پلا یا جاتا تھا، آپ نے بھی اس کا پانی پیا اور وضو کیا اور اس کے بارے میں دعاۓ برکت کی۔

محمد بن عبد اللہ بن عمر و بن عثمان سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے یہ رومہ کی طرف دیکھا جو قبیلہ مژنیہ کے ایک شخص کا تھا وہ اجرت پر اس کا پانی پلاتا تھا اور فرمایا کہ اس مسلمان کا یہ کیسا اچھا صدقہ ہو جو اسے مزنی سے خریدے اور وقف کر دے عثمان بن عفان رض نے اس کو چار سو دینار میں خریدا اور وقف کر دیا، جب اس پر منذر بن ادی رض تو ادھر سے رسول اللہ ﷺ گزرے آپ نے اسے دریافت کیا تو بتایا گیا کہ عثمان رض نے اسے خرید کر وقف کر دیا، آپ نے فرمایا کہ اے اللہ ان کے لیے جنت واجب کر دے، پھر آپ نے اس کے پانی کا ایک ڈول منگایا اور اس میں پیا، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ یہ شیریں پانی ہے دیکھو جو بدر اس وادی میں کنوں کی کثرت ہو گی اور وہ شیریں ہوں گے اور مزنی کا کنوں ان سب سے زیادہ شیریں ہے۔

مطلب بن عبد اللہ بن خطیب سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ایک روز مزنی کے کنوں پر سے گزرے اس کنوں کے پہلو میں ان کا ایک خیس تھا اور ایک گھڑا تھا جس میں مٹھنا پانی تھا، گرمی میں رسول اللہ ﷺ نے مٹھنا پانی پیا اور فرمایا کہ یہ شیریں وصف ہے۔

محمود بن الریح سے مردی ہے کہ انہیں وہ کلی یاد ہے جو رسول اللہ ﷺ نے ڈول میں کر کے پیر ان سے میں ڈالی تھی۔

انس بن مالک رض سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ہمارے اسی کنوں کا پانی پیا ہے۔

عائشہ رض سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے لیے یہ بیوت السقیا سے پانی بھرا جاتا تھا۔

عاصم بن عبد اللہ الحکمی سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بزر جاتے وقت یہ السقیا کا پانی پیا۔ اس کے بعد بھی آپ اس کا پانی پیا کرتے تھے۔

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله

وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى نَبِيِّكَ مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارِكْ وَسَلِّمْ رَبُّ الْعَمَلَاتِ عَلَى فَزْدِ

## آثار وفات

زندگی کے آخری ایام اور کثرت استغفار:

ابو عبیدہ بن عبد الله نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ سبھانک اللہم ویحمدک اللہم اغفرلی ﴿سبھانک اللہم ویحمدک اللہم اغفرلی﴾  
بکثرت فرمایا کرتے تھے پھر جب سورۃ ﴿اذا جاء نصر اللہ والفتح﴾ کا نزول ہوا تو فرمایا: ﴿سبھانک اللہم ویحمدک اللہم  
اغفرلی، انک انت التواب الرحيم﴾

رسول اللہ ﷺ پر جب ﴿اذا جاء نصر اللہ والفتح ورأيت الناس يدخلون في دين الله افواجها قسبح بهم وربك  
واستغفره انه كان توابا﴾ نازل ہوئی تو حسن نے کہا کہ آنحضرت ﷺ کی اجل قریب آگئی اور آپ کو کثرت تسبیح واستغفار کا حکم  
دیا گیا۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ سورۃ ﴿اذا جاء نصر اللہ والفتح﴾ کی طرف بلانے والی اور دنیا سے رخصت  
کرنے والی ہے۔

عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ آخر عمر میں یہ کلمات بکثرت فرمایا کرتے تھے: ﴿سبھان اللہ ویحمدک  
استغفرالله واتوب اليه﴾ میں نے عرض کی: یا رسول اللہ ﷺ آپ کلمہ ﴿سبھان اللہ ویحمدک، استغفرالله واتوب اليه﴾ کی اس  
قدر کثرت فرماتے ہیں کہ اس سے قبل نہیں فرماتے تھے۔

حضرت نے فرمایا: میرے پروردگار نے مجھے میری امت میں ایک علامت کی خبر دی کہ جب اس کو دیکھنا تو اپنے پروردگار  
کی حمد و تسبیح کرنا اور اس سے استغفار کرتے رہنا، میں نے اس علامت کو دیکھ لیا ہے ﴿اذا جاء نصر اللہ والفتح ورأيت الناس

ید خلوں فی دین اللہ افواجا الخ) ابن عباس رض سے مروی ہے کہ جب سورت ﴿اذا جاء نصر اللہ والفتح﴾ نازل ہوئی تو رسول اللہ ﷺ نے فاطمہ رض کو بلا یا اور فرمایا کہ مجھے میری خبر مرگ سادی گئی۔

فاطمہ رض کہتی ہیں: یہ سن کے میں رونے لگی تو فرمایا: زوہیں، میرے گھر والوں میں سب سے پہلے تو ہی مجھ سے ملے گی۔ یہ سن کے میں نہیں اور رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ﴿اذا جاء نصر اللہ والفتح﴾ یعنی لوگ آئے جو رقیق القلب تھے۔

فرمایا: ایمان بھی یمنی ہے اور حکمت بھی یمنی ہے۔

انس بن مالک رض سے مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ ﷺ پر آپ کی وفات سے پہلے پے در پے وحی پہنچی یہاں تک کہ آپ وفات پا گئے۔ سب سے زیادہ وحی اس روز نازل ہوئی جس دن رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی۔

عکرمہ سے مروی ہے کہ عباس رض نے کہا کہ میں ضرور معلوم کرلوں گا کہ ہم میں رسول اللہ ﷺ کی زندگی کتنی باقی ہے، انہوں نے آپ سے عرض کیا: یا رسول اللہ اگر آپ اپنے لیے تختہ بنا لیتے تو بہتر ہوتا۔ کیونکہ لوگوں نے آپ کو بھائی بنا لیا ہے، آپ نے فرمایا: واللہ میں برادر ان کے درمیان اسی طرح رہوں گا کہ وہ میری چادر چھینتے ہوں گے اور مجھے ان کا غبار پہنچتا ہوگا، یہاں تک کہ اللہ مجھے ان سے راحت دے گا، عباس رض نے کہا کہ ہم نے سمجھ لیا کہ رسول اللہ ﷺ کی زندگی ہم میں قلیل ہے۔

وااثلہ بن الائچ سے مروی ہے کہ ہمارے پاس رسول اللہ ﷺ تشریف لائے اور فرمایا کیا تم لوگ یہ مجھے ہو کہ میری وفات تم سب کے آخر میں ہوگی؟ آگاہ رہو کہ میں وفات میں تم سب سے اول ہوں، کجاوے کی لکڑیوں کی طرح تم لوگ میرے پیچھے ہو گے کہ تم میں سے بعض بعض کو ہلاک کریں گے خالد بن خداش کی روایت میں (بجائے اقتاڈا، معنی کجاوے کی لکڑیاں) افرازاً، معنی قوم و جماعت ہے۔

سالم بن ابی الجعد سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: مجھے اس عالم میں جسے سونے والا دیکھتا ہے، دنیا کی سنجیان دی گئیں، تمہارے نبی ﷺ کو اخچھ راستے کی طرف لے گئے اور تم دنیا میں اس حالت میں چھوڑ دیئے گئے کہ سرخ و سرد و سفید حلوا کھار ہے، تو کہ اصل سب کی ایک ہے (یعنی) شہد اور گھنی اور آٹا، لیکن تم لوگوں نے نفسانی خواہشوں کی پیروی کی۔

بکر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میری حیات تمہارے لیے بہتر ہے (جس میں) تم بھی باقیں کرتے ہو اور تم سے بھی باقیں کی جاتی ہیں، جب میری انتقال ہو گا تو میری وفات تمہارے لیے بہتر ہوگی، تمہارے اعمال میرے سامنے پیش کیے جائیں گے، اگر میں خیر دیکھوں گا تو اللہ کی حمد کروں گا اور اگر شر دیکھوں گا تو تمہارے لیے اللہ سے استغفار کروں گا۔

ابو سعید خدری رض نے نبی ﷺ سے روایت کی کہ آپ نے فرمایا: عنقریب مجھے دعوت دی جائے گی جو میں قبول کرلوں گا، میں تم میں دو نیس چیزیں چھوڑنے والا ہوں کتاب اللہ اور اپنی عترت (ذریت) کتاب اللہ ایک رسی ہے جو آسمان سے زمین کی طرف دراز کی گئی ہے اور میری عترت میرے اہل بیت ہیں مجھے طیف و خیر نے خبر دی ہے کہ یہ دونوں جدانہ ہوں گے یہاں تک کہ حوض کوثر پر دونوں وارد ہوں، دیکھو تم ان دونوں کے بارے میں میرے بعد کیا برتاؤ کرتے ہو۔

آخری سال میں قرآن مجید کا دوبار دور اور طویل اعتکاف:

ابو صالح سے مروی ہے کہ جبریل علیہ السلام ہر سال ایک مرتبہ رسول اللہ علیہ السلام کو قرآن ساتے اور دور کرتے تھے جب وہ سال ہوا جس میں آپ اٹھائیے گئے تو انہوں نے دو مرتبہ سنایا، رسول اللہ علیہ السلام رمضان کے عشرہ آخر میں اعتکاف کیا کرتے تھے جس سال وفات ہوئی آپ نے میں دن اعتکاف کیا۔

ابن سیرین رضی اللہ عنہ نے کہا کہ جبریل علیہ السلام ہر سال رمضان میں ایک مرتبہ نبی علیہ السلام کو قرآن ساتے جب وہ سال ہوا جس میں آپ کی وفات ہوئی تو آپ کو انہوں نے دو مرتبہ سنایا، (محمد بن سیرین) نے کہا کہ مجھے امید ہے کہ ہماری قراءت آخری مرتبہ سنانے کے مطابق ہے۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ السلام ہر رمضان میں قرآن جبریل علیہ السلام کو ساتے تھے جب نبی علیہ السلام اس شب کی صبح کرتے تھے جس میں آپ کو جو سنانا ہوتا تھا وہ ساتے تھے تو آپ کی صبح اس حالت میں ہوتی تھی کہ آندھی سے بھی زیادہ سختی ہوتے تھے، آپ سے جو چیز ماگی جاتی تھی دیتے تھے، جب اس (رمضان کا) مہینہ ہوا جس کے بعد آپ وفات پا گئے تو آپ نے ان کو دو مرتبہ سنایا۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ السلام غیر میں سب لوگوں سے زیادہ سختی تھے، آپ رمضان میں ہمیشہ سے زیادہ سختی ہو جاتے تھے، یہاں تک کہ وہ ختم ہو جاتا تھا جب آپ سے جبریل علیہ السلام ملتے تھے تو رسول اللہ علیہ السلام ان کو قرآن ساتے تھے اور تیز آندھی سے زیادہ سختی ہو جاتے تھے۔

بنی یهود زیاد سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ السلام نے اس سال جس میں آپ اٹھائیے گئے عائشہ رضی اللہ عنہ سے فرمایا کہ جبریل علیہ السلام مجھ کو ہر سال ایک مرتبہ قرآن ساتے تھے مگر اس سال انہوں نے دو مرتبہ سنایا ہے، کوئی نبی ایسا نہیں ہوا جو اپنے اس بھائی کی نصف عمر نہ زندہ رہا ہو جو اس کے قبل تھا، عیسیٰ بن سریم علیہ السلام ایک سو یو ہی سال زندہ رہے ہیں (میری زندگی کے) باسٹھ سال ہوئے اس کے نصف سال بعد آپ وفات پا گئے۔

قاسم بن عبد الرحمن سے مروی ہے کہ جبریل علیہ السلام رسول اللہ علیہ السلام پر نازل ہو کر ہر سال رمضان میں ایک مرتبہ آپ کو قرآن پڑھاتے تھے، جب وہ سال ہوا جس میں رسول اللہ علیہ السلام اٹھائیے گئے تو جبریل علیہ السلام نازل ہوئے اور انہوں نے آپ کو دو مرتبہ قرآن پڑھایا۔

عبداللہ نے کہا میں نے اس سال رسول اللہ علیہ السلام کے وہن مبارک سے (سن کر) پڑھا، واللہ اگر میں یہ جانتا کہ کوئی ایسا شخص ہے جو مجھ سے زیادہ کتاب اللہ کا عالم ہے اور اس کے پاس مجھے اونٹ پہنچا گیں گے تو میں ضرور سوار ہو کر اس کے پاس جاتا۔ واللہ میں اسے نہیں جانتا۔

رسول اللہ علیہ السلام پر یہود کے جادو کا اثر:

عائشہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ السلام پر سحر کیا گیا، آپ خیال کرتے تھے کہ یہ شے کریں گے مگر اسے کرتے نہ

تھے۔ ایک روز میں نے آپ کو دعا کرتے دیکھا تو آپ پُنے (مجھے) فرمایا تم بھیں میں جس بارے میں اللہ سے دریافت کرتا تھا اس نے مجھے بتا دیا میرے پاس دو شخص آئے ایک میرے سر ہانے بیٹھ گیا اور دوسرا پا نینتی، ایک نے کہا کہ اس شخص کی بیماری کیا ہے دوسرے نے کہا ان پر (رسول اللہ ﷺ) پر حرج کیا گیا ہے، اس نے کہا کس نے آپ پر حرج کیا ہے، کہا لبید بن العاصم نے، اس نے کہا کس چیز میں (اس نے حرج کیا) کہا لکھے میں، لکھے سے گرے ہوئے بالوں میں، اور ایک موٹے کھجور کے درخت کے کنوں میں۔ پوچھا وہ (درخت) کہاں ہے، اس نے کہا ذی ذروان میں۔

رسول اللہ ﷺ وہاں گئے، جب واپس آئے تو عائشہؓ کو خبر دی کہ اس کھجور کے درخت ایسے ہیں جیسے شیاطین کے سر، اور اس کا پانی ایسا ہے جیسا مہندی کا پانی، میں نے (عائشہؓ کو خفاف نے) کہا: یا رسول اللہ اے لوگوں کے لیے ظاہر کردیجئے، فرمایا: اللہ نے مجھے تو خفاف دی، میں اس سے ڈرتا ہوں کہ کہیں لوگوں میں شرمند برائیجنت ہو۔

غفرہ کے آزاد کردہ غلام عمر سے مروی ہے کہ لبید بن العاصم یہودی نے نبی ﷺ پر حرج کیا جس سے آپ کی بینائی کم ہو گئی، اصحاب نے آپ کی عیادت کی، جب تک اور میکا تکلیف نہ آپ کو اس کی خبر دی، نبی ﷺ نے اس (ساحر) کو پکڑا تو اس نے اقرار کیا، آپ نے حرج کو اس گڑھے میں سے نکلوایا جو کنوں کی تھیں تھا، پھر اسے کھینچا اور تھوک دیا، وہ (حیر) رسول اللہ ﷺ سے دور ہوا اور آپ نے اس (یہودی) کو معاف کر دیا۔

عمربن الحکم سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ ذی الحجه میں حدیبیہ سے واپس آئے اور حرم آگیا تو یہود کے وہ روسا جو مدینے میں باقی تھے، ان لوگوں میں سے تھے جو اسلام ظاہر کرتے تھے حالانکہ وہ منافق تھے یہ لوگ لبید بن العاصم یہودی کے پاس آئے جو نبی زریق کا حلیف اور ایسا ساحر تھا کہ یہود چانتے تھے کہ وہ ان سب میں زیادہ حرج و ذہر کا جانتے والا ہے۔

ان لوگوں نے اس سے کہا کہ اے ابوالاعصم تو ہم سب سے زیادہ حرج جانتے والا ہے، ہم نے محمد پر حرج کیا ہے، ہمارے مردوں اور عورتوں نے ان پر حرج کیا ہے، مگر ہم لوگ (ان کا) کچھ نہ کسکے تو دیکھتا ہے کہ ہم پر ان کا کیا اثر ہے، ہمارے دین کے کیسے خالف ہیں، جن کو وہ قتل و جلا و طلن کرچکے ہیں تو ان سے بھی آگاہ ہے۔ ہم لوگ تجھے اجرت دیں گے تو ان پر ایسا حرج کر کہ انہیں ہلاک کر دئے تین دینار مقرر کیے کہ وہ رسول اللہ ﷺ پر حرج کرے۔

اس نے آپ کے لکھے کا اور ان بالوں کا جو لکھنا کرنے سے گرتے ہیں قصد کیا، اس میں چند گرہیں لگائیں تھوکا اور ایک موٹی کھجور کے نیچے (فن) کر دیا، پھر اسے لے جا کر ایک کنوں کے (قریب) حوض میں (فن) کر دیا۔

رسول اللہ ﷺ نے ایک ایسی بات کو محسوس کیا جو آپ کو ناپسند تھی، آپ کسی امر کے کرنے کا خیال کرتے تھے (مگر بھول جانے کی وجہ سے) اسے کرتے نہ تھے، آپ کی بصارت میں کی اگئی تھی، یہاں تک اس پر آپ کو اللہ نے آگاہ کیا، آپ نے جیر بن ایاس الزرقی کو بلا یا جو بدر میں حاضر ہوئے تھے انہیں چاہ و زور ان کے اس مقام کا راستہ بتایا جو اس کنوں کے حوض کے نیچے تھا، جیر روانہ ہوئے، انہوں نے اسے کاٹ لیا، آپ نے لبید بن العاصم کو بلا بھیجا اور اس سے فرمایا کہ تو نے جو کچھ کیا اس پر تجھے کس نے برائیجنت کیا؟ اللہ نے مجھے تیرے حرج سے آگاہ کر دیا اور جو کچھ تو نے کیا اس کی خرد دے دی، اس نے کہا اے ابوالقاسم دیناروں کی محبت

نے (مجھے بر امتحنت کیا)۔

اسحاق بن عبد اللہ کہتے ہیں کہ میں نے عبدالرحمن بن کعب بن مالک کو اس حدیث کی خبر دی تو انہوں نے کہا کہ آپ پر تو عصمر کی لڑکیوں نے سحر کیا تھا جو بید کی بھنس تھیں، وہ بید سے زیادہ ساحر اور زیادہ خبیث تھیں، بید وہ شخص تھا جو اسے لے گیا اور کنوں کے حوض کے نیچے دفن کیا جب ان لوگوں نے وہ گر ہیں لگائیں تو رسول اللہ ﷺ کی بینائی جاتی رہی۔

عصمر کی بھنسوں میں سے ایک نے یہ مکاری کی کہ وہ عائشہؓ کو ذکر کرتے سن لیا، وہ کل کرائی بہنوں کے اور بید کے پاس گئی اور انہیں خبر دی، ان میں سے ایک عورت نے کہا کہ اگر یہ نبی ہوں گے تو انہیں (بذریعہ وہی) خبر دے دی جائے گی، اگر نہ ہوں گے تو یہ اس کے عوض میں ہوگا، جو کامیابی آپؐ نے ہماری قوم اور ہمارے اہل دین پر حاصل کی ہے، اللہ نے آپؐ کو خیر دار کر دیا۔

حارث بن قیس نے کہا: یا رسول اللہؐ کیا ہم وہ کنوں منہدم کر دیں؟ آپؐ نے انکار کیا مگر حارث بن قیس اور ان کے ساتھیوں نے اسے منہدم کر دیا حالانکہ اس سے میٹھا پانی بھرا جاتا تھا۔

انہوں نے دوسرا کنوں کھودا، جب وہ دوسرا جس میں سحر کیا گیا تھا منہدم کر دیا تو رسول اللہ ﷺ نے اس کے گھوڈے نے پرانی کی مدد کی یہاں تک کہ انہوں نے ان کا پانی نکالا۔ بعد کو وہ منہدم کر دیا گیا۔ کہا جاتا ہے کہ جس شخص نے رسول اللہ ﷺ کے حکم سے سحر کو نکالا اور وہ بجائے جبیر بن ایاس الزرقی کے قیس بن محسن تھے۔

ابن المسیب اور عروہ بن زیبر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ فرمایا کرتے تھے کہ مجھ پر یہودی نبی زریق نے سحر کیا۔ ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ بیمار ہوئے عورتوں کے اور کھانے پینے میں سحر کیا تھا، آپؐ پر دو فرشتے اس وقت اترے کہ آپؐ خواب و بیداری کی درمیانی حالت میں تھے، ان میں سے ایک آپؐ کے سر ہانے میٹھے گیا اور دوسرا پانچھتی، ایک نے اپنے ساتھی سے کہا کہ انہیں کیا شکایت ہے، کہا سحر کیا گیا ہے، اس نے کہا اس نے آپؐ پر کیا، کہا بید بن عصمر یہودی نے اس نے کہا کس چیز میں، کہا ایک بھور کے پھول میں، کہا اسے اس نے کہاں رکھا، کہا چاؤ ذرداں میں ایک پھر کے نیچے، کہا اس کا علاج کیا ہے۔ کہا کنوں کا پانی نکالا جائے پھر اٹھایا جائے اور بھور کا پھول نکالا جائے (یہ کہہ کر) وہ دونوں فرشتے اٹھ گئے۔

نبی ﷺ نے علی اور عمارؓ کو بلا بھیجا، دونوں کو حکم دیا کہ اس حوض پر جائیں اور وہی کریں جو آپؐ نے (ٹلانگہ سے) سنا تھا۔ وہ دونوں گئے، اس کا پانی اپنا ہو گیا تھا گویا مہندی سے رنگ دیا گیا ہے، اس (پانی) کو انہوں نے نکالا، پھر اٹھا کر بھور کے پھول کو نکالا اس میں ایک بال تھا جس میں گیارہ گر ہیں تھیں، یہ دونوں سورتیں بازل کی گئیں "قل اعوذ برب الفلق، قل اعوذ برب الناس" رسول اللہ ﷺ نے یہ کیا کہ آپؐ جب ایک آیت پڑھتے تھے تو ایک گرہ کھل جاتی تھی یہاں تک کہ تمام گر ہیں کھل گئیں، نبی ﷺ کھانے پینے میں اور عورتوں کے بارے میں آزاد ہو گئے۔

زید بن ارقم سے مروی ہے کہ انصار میں سے ایک شخص نے نبی ﷺ کے لیے گرہ لگائی، وہ ایسے شخص تھا جس پر آپؐ کو اطمینان تھا، اسے وہ فلاں فلاں کنوں میں لے گیا، آپؐ کی مددت کے لیے دو فرشتے آئے ایک نے اپنے ساتھی سے کہا کہ جانتے ہو

کہ آپ کو کیا ہوا؟ آپ کے لیے فلاں النصاری نے گرہ لگائی اور اسے فلاں فلاں کنوں میں پھینک دیا۔ اگر آپ اسے نکال لیں تو ضرور صحیح ہو جائے۔

لوگ اس کنوں کی طرف روانہ کیے گئے پانی کو سبز پایا، انہوں نے اسے نکال لیا اور پھینک دیا، رسول اللہ ﷺ کی صحت ہو گئی۔ نہ تو آپ نے (اس النصاری سے) اس کے متعلق بیان کیا، نہ آپ کے چہرے میں (نا گواری کا کوئی اثر) دیکھا گیا۔

زہری رحمۃ اللہ علیہ سے ذمی ساحر کے بارے میں (یہ قتوی) مروی ہے کہ وہ قتل نہیں کیا جائے گا، کیونکہ الٰہ کتاب میں سے ایک شخص نے رسول اللہ ﷺ پر سحر کیا مگر آپ نے اسے قتل نہیں کیا۔

عکرمہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اس (ساحر) کو معاف کر دیا۔ معاف کرنے کے بعد اسے دیکھتے تھے تو اس سے منہ پھیر لیتے تھے۔ محمد بن عمرو نے کہا کہ ہمارے نزدیک ان لوگوں کی روایت سے جنہوں نے کہا کہ آپ نے اسے قتل کر دیا یہ زیادہ ثابت ہے (کہ معاف کر دیا)۔

**رسول اللہ ﷺ کو بذریعہ زہر شہید کرنے کی یہودی گوشش:**

ابراهیم سے مروی ہے کہ (صحابہ رضی اللہ عنہم) کہا کرتے تھے کہ یہود نے رسول اللہ ﷺ کو زہر دیا اور ابو بکر رضی اللہ عنہ کو زہر دیا۔ حسن رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ ایک یہودی عورت نے رسول اللہ ﷺ کو ایک زہریلی بکری ہدیۃ دی، آپ نے اس کے گوشت کا ایک مکلا لے کر منہ میں ڈال کر چبایا، پھر تھوک دیا، اصحاب سے فرمایا کہ تو نے جو کچھ کیا اس پر تجھے کس نے برائیختہ کیا، اس نے کہا کہ میں نے یہ جانا چاہا کہ اگر آپ صادق ہوں گے تو اللہ تعالیٰ آپ کو اس کی اطلاع کر دے گا اور اگر کاذب ہوں گے تو میں لوگوں کو آپ سے راحت دے دوں گی۔

ابی سلمہ بن عبد الرحمن سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ صدقہ نہیں کھاتے تھے ہدیۃ کھاتے تھے، ایک یہودی نے آپ کو ایک پکی ہوئی بکری ہدیۃ بھیجی رسول اللہ ﷺ اور آپ کے اصحاب نے اس میں سے کھایا اس بکری نے کہا میں زہریلی ہوں، آپ نے اپنے اصحاب سے کہا کہ تم لوگ اپنے ہاتھ اٹھاؤ کیونکہ اس نے مجھے خردی ہے کہ وہ زہریلی ہے سب نے اپنے ہاتھ اٹھا لیے۔

بشر بن البراء مرحوم گئے تو رسول اللہ ﷺ نے اسے بلا بھیجا اور فرمایا کہ جو کچھ تو نے کیا اس پر تجھے کس نے برائیختہ کیا؟ اس نے کہا میں نے جانا چاہا کہ اگر آپ نبی ہوں گے تو وہ آپ کو قصاص نہ کرے گا اور اگر آپ بادشاہ ہوں گے تو میں لوگوں کو آپ سے راحت دوں گی، آپ نے اس کے متعلق حکم دیا تو وہ قتل کر دی گئی۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ یہود نہیں کی ایک عورت نے رسول اللہ ﷺ کو ایک بکری ہدیۃ بھیجی آپ کو اس کا علم ہو گیا کہ وہ زہریلی ہے اسے بلا بھیجا اور فرمایا تو نے جو کچھ کیا اس پر تجھے کس نے ابھارا اس نے کہا میں جانا چاہتی تھی کہ اگر آپ نبی ہیں تو اللہ اس کی اطلاع کر دے گا اور اگر آپ کاذب ہوں گے تو ہم لوگوں کو آپ سے راحت دلاؤں گے رسول اللہ ﷺ جب اس کا اثر محوس کرتے تھے تو پچھے لگواتے تھے، آپ ایک مرتبہ کے روانہ ہوئے جب احرام باندھا تو (زہر کا) کچھ اثر محوس ہوا، آپ

نے پچھنے لگائے۔

ابو ہریرہ رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اس سے تعریض (باز پرس) نہیں فرمایا۔

عبد الرحمن بن ابی لیلیٰ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ پر حرج کیا گیا، آپ کے پاس ایک شخص آیا جس نے سینگ سے آپ کی دونوں کنپیوں میں پچھنے لگائے۔

غفرہ کے آزاد کردہ غلام عمر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اس عورت کو قتل کا حکم دیا جس نے بکری میں زہر ملایا تھا۔

ابوالاحوص سے مروی ہے کہ عبد اللہ نے کہا کہ مجھے فور مرتبہ تم کھانا اس بات پر کہ رسول اللہ ﷺ شہید ہوئے ایک مرتبہ تم کھانے سے زیادہ پسند ہے یا اس لیے کہ اللہ نے آپ کو نبی بنایا اور آپ کو شہید کیا۔

ابو ہریرہ اور جابر بن عبد اللہ اور سعید بن الحسین اور ابن عباس رض سے مروی ہے کہ ان میں بعض نے بعض سے کچھ زیادہ کہا ہے۔ کہ جب رسول اللہ ﷺ نے خبر فتح کیا اور آپ مسلمین ہو گئے، نسبت بنت الحارث جو حرب کی بحتجی اور سلام بن مشکم کی زوجتیٰ دریافت کرنے کی کہ بکری کا کون سا حصہ محمد (ﷺ) کو زیادہ پسند ہے لوگوں نے کہا کہ دست۔

اس نے اپنی ایک بھیڑ کو نہ کیا اسے بھونا ایسا زہر دینا چاہا کہ زندہ نہ چھوڑے۔ زہروں کے بارے میں یہودیوں سے مشورہ کیا تو سب نے اسی زہر پر اس سے اتفاق کیا، اس نے بکری کو زہر آلو دیا کیا، اس کے دونوں باہوں اور شانوں (دست) میں اور زیادہ زہر بھرا۔

جب آفتاب غروب ہو گیا اور رسول اللہ ﷺ لوگوں کو مغرب کی نماز پڑھا کر واپس ہوئے تو وہ آپ کے قدموں کے پاس (آ کے) پیٹھ گئی آپ نے اس سے (حال) دریافت کیا، اس نے کہا اے ابوالقاسم ہدیہ یہے جو میں آپ کو دیتی ہوں۔

نبی ﷺ کے حکم سے اس سے لے کے آپ کے آگے رکھ دیا، اصحاب موجود تھے یا جوان میں سے موجود تھے۔ ان میں بشر بن البراء بن معروف بھی تھے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا، تریب ہو جاؤ اور شب کا کھانا کھاؤ۔ رسول اللہ ﷺ نے دست لے کے کچھ اس میں سے منہ میں ڈال لیا، بشر بن البراء رض نے ایک دوسری ہذی منہ میں ڈالی۔

رسول اللہ ﷺ اپنا لقہ اتار کچے تو بشر بن البراء رض نے جو کچھ ان کے منہ میں تھا اتنا۔ جماعت نے بھی اس میں سے کھایا، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اپنے ہاتھ اٹھا لو کیونکہ یہ دست۔ اور بعض نے بیان کیا کہ یہ بکری کا شانہ۔ مجھے خبر دیتا ہے کہ زہر یا لیا ہے۔

بشر نے کہا کہ قسم ہے اس ذات کی جس نے آپ کا اکرام کیا۔ میں نے اسے اپنے اسی نواٹے میں جسے میں نے کھایا تھا لگتے ہی محسوس کر لیا، مگر مجھے بیان کرنے سے صرف اس بات نے روکا کہ میں کھانے سے آپ کو نفرت دلا دیں جب آپ نے منہ کا نوالہ کھایا تو میں نے آپ کی جان کو چھوڑ کے اپنی جان سے رغبت نہیں کی، اور منا کی کہ آپ نے اسے نہ لگا ہوتا۔ کیونکہ اس میں نافرمانی ہے بشر اپنے مقام سے اٹھنے نہ پائے کہ ان کا رنگ طیلان (بزرگترے) کی طرح ہو گیا، انہیں ان کے درونے ایک سال کی مہلت دی کہ وہ بغیر کروٹ دلاۓ کروٹ نہیں لے سکتے تھے یہاں تک کہ مر گئے، بعض لوگوں نے بیان کیا کہ بشر اپنے مقام سے ہٹنے بھی نہ پائے کہ انتقال کر گئے، اس میں سے کئے کڑا لاگیا، اس نے کھایا، اپنا تھوڑے پچھے کیا تھا کہ مر گیا۔

### زہر دینے والی عورت کا قتل:

رسول اللہ ﷺ نے نسب بنت الحارث کو بلا کے فرمایا کہ تو نے جو کچھ کیا اس پر تجھے کس نے برا صحنه کیا، اس نے کہا آپ نے میری قوم کے ساتھ جو کچھ کیا وہ کیا، میرے باپ بچا اور شوہر کو قتل کیا۔ میں نے کہا کہ اگر آپ نبی ہوں گے تو یہ دست خبر دے دے گا، بعض نے یہ بھی بیان کیا کہ اور اگر بادشاہ ہوں گے تو ہم آپ سے راحت پا جائیں گے وہ یہودیہ بھی آئی تھی ویسی ہی لوٹ گئی، راوی نے کہا اسے رسول اللہ ﷺ نے بشر بن البراء رض کے درٹا کے پسروں کے قتل کر دیا۔ انہوں نے اسے قتل کر دیا۔ اور یہی ثابت ہے۔

رسول اللہ ﷺ نے اس کے کھانے کی وجہ سے اپنی گدی میں پچھنچ لگوائے جو ابو ہند نے سینک اور چھری سے لگائے، رسول اللہ ﷺ نے اپنے اصحاب کو حکم دیا۔ انہوں نے بھی اپنے سروں کے بیچ میں پچھنچ لگوائے۔

رسول اللہ ﷺ اس کے بعد تین سال تک زندہ رہے یہاں تک کہ آپ کو وہ درد ہوا جس میں آپ اٹھا لیے گئے۔ آپ اپنے مرض کے بارے میں فرمائے گئے میں بر ابراس نواں کا اثر محسوس کرتا رہا جو خیر کے دن کھایا تھا، یہاں تک کہ آج میری ابھر کے جو پشت میں ایک رُگ ہے انقطاع کا وقت ہو گیا۔ رسول اللہ ﷺ نے شہادت کی وفات پائی، (صلوات اللہ علیہ و رحمۃ و برکاتہ و رضوانہ)۔

### آنحضرت ﷺ کا شہادتی احدا اور اہل بیقع کے لیے استغفار فرمانا:

علقہ اپنی والدہ سے راوی ہیں کہ میں نے عائشہ رض کہ کہتے تھا کہ ایک شب کو رسول اللہ ﷺ کھڑے ہوئے آپ نے اپنے کپڑے پہنچنے پھر باہر نکلے میں نے (عائشہ رض بیٹھا نے) اپنی خادمہ بریرہ کو حکم دیا تو وہ آپ کے پیچھے ہو گئی، جب آپ بیقع میں آئے تو اس کے قریب اتنی دیر بیٹھرے جتنی دیر اللہ نے چاہا۔ وہاں سے واپس ہوئے تو بریرہ آپ کے آگے آئیں، انہوں نے مجھے بتایا، آپ سے میں نے کچھ بیان نہیں کیا یہاں تک کہ صبح ہو گئی میں نے آپ سے یہ واقعہ بیان کیا تو فرمایا کہ میں اہل بیقع کی طرف بھیجا گیا تھا کہ ان کے لیے رحمت کی دعا کروں۔

عائشہ رض سے مروی ہے کہ رات کے کسی حصے میں نے نبی ﷺ کون پایا تو میں آپ کے پیچھے گئی، اتفاقاً آپ بیقع میں تھے، آپ نے فرمایا "السلام علیکم" اے قوم مومنین تم ہمارے پیش رو ہو اور ہم بھی تم سے ملنے والے ہیں، اے اللہ میں ان کے اجر سے محروم نہ کرو اور نہ ان کے بعد میں فتنے میں بہتلا کر، عائشہ رض بیٹھا نے کہا کہ پھر آپ میری طرف متوجہ ہوئے۔

عائشہ رض سے مروی ہے کہ جب بھی رسول اللہ ﷺ کی شب ان کے اٹھ کھڑے ہوئے آپ آخر شب میں بیقع کی طرف لکل جاتے تھے اور فرماتے تھے "السلام علیکم" اے قوم مومنین ہم سے اور تم سے جو وعدہ کیا گیا ہے (وہ حق ہے) ان شاء اللہ ہم لوگ تم سے ملنے والے ہیں۔ اے اللہ بیقع اغترفہ والوں کی مغفرت فرم۔"

عائشہ رض سے مروی ہے کہ وسط شب میں رسول اللہ ﷺ اپنی خواب گاہ سے اٹھ کھڑے ہوئے "عرض کی: یا رسول اللہ میرے باپ آپ پر فدا ہوں" کہاں، فرمایا مجھے حکم دیا گیا ہے کہ اہل بیقع کے لیے استغفار کروں، پھر رسول اللہ ﷺ روانہ ہوئے

ہمراہ آپ کے آزاد کردہ غلام ابو رافع بھی روانہ ہوئے، ابو رافع بیان کرتے تھے کہ رسول اللہ ﷺ نے ان لوگوں کے لیے بہت دریں نیک دعائے مغفرت فرمائی، واپس ہوئے تو فرمانے لگے مجھے دنیا کے خزانے اور بقائے دوام اور اس کے بعد میرے رب کی ملاقات اور جنت کے درمیان اختیار دیا گیا، میں نے اپنے پروردگار کی ملاقات کو اختیار کر لیا۔

رسول اللہ ﷺ کے آزاد کردہ غلام ابو موسیہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے وسط شب میں فرمایا، اے ابو موسیہ! مجھے حکم دیا گیا ہے کہ اہل بقیع کے لیے استغفار کروں، لہذا میرے ہمراہ چلو، آپ روانہ ہوئے، ہمراہ میں بھی روانہ ہوا۔ آپ بقیع میں آئے، اہل بقیع کے لیے بہت دریک استغفار کی پھر فرمایا تم کو وہ حالت مبارک ہو جس میں تمہیں صح ہوئی اس حالت سے جس میں اور لوگوں کو صح ہوئی، اسی طرح فتنے آ رہے ہیں جس طرح تاریک شب کے حصے کہ ایک کے پیچھے ایک آئے گا، آخراً ذل کے پیچھے آئے گا، آخراً قل سے برآ ہوگا۔

پھر فرمایا، اے ابو موسیہ! پھر فرمایا، اے ابو موسیہ! مجھے دنیا کے خزانے اور بقائے دوام پھر جنت دی گئی، پھر ان سب کے اور میرے پروردگار کی ملاقات اور جنت کے درمیان اختیار دیا گیا، میں نے (ابو موسیہ نے) عرش کی: میرے ماں باپ آپ پر فدا ہوں، آپ دنیا کے خزانے اور یہی مکنی کو جنت کے ساتھ ساتھ اختیار فرمائیجی، فرمایا، اے ابو موسیہ! میں نے لقائے الہی اور جنت اختیار کر لی جب آپ واپس ہوئے تو وہ دردشروع ہوا جس میں آپ کو اللہ نے اخالیا۔

عطاء بن یار سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس کوئی بھیجا گیا، آپ سے کہا گیا، چلے اور اہل بقیع کے لیے دعائے رحمت سمجھئے، آپ گئے اور ان کے لیے رحمت کی دعا کی، فرمایا: اے اللہ اہل بقیع کی مغفرت فرمائی، پھر آ کے سور ہے، کوئی شخص آپ کے پاس بھیجا گیا اور آپ سے کہا گیا کہ چلنے اور شہادتے احمد کے لیے دعائے رحمت سمجھئے، آپ تشریف لے گئے اور ان شہداء کے لیے دعائے رحمت کی۔ آپ سر میں پٹی باندھ کر لوئے، یہ آپ کے اس دروکی ابتداء تھی، جس میں آپ ﷺ کی وفات ہوئی۔

عقبہ بن عامر الجنبي سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے آٹھ سال کے بعد اس طرح شہدائے احمد کے لیے دعائے رحمت کی جس طرح زندہ اور مردہ لوگوں کو رخصت کرنے والا آپ منبر پر چڑھے اور فرمایا کہ ”میں تمہارے سامنے آگے جانے والا ہوں“ میں تم لوگوں پر گواہ ہوں تم لوگوں سے (ملنے کا) وعدہ حوض (کوثر پر) ہے، میں اسے دیکھ رہا ہوں حالانکہ میں اپنے اسی مقام پر ہوں مجھے تم سے اس کا اندیشہ نہیں کشمکش کرو گے لیکن مجھے تم پر دنیا کا خوف ہے کہ تم اس میں رغبت کرو گے۔

عقبہ نے کہا کہ یہ میری آخری نظر تھی جو میں نے رسول اللہ ﷺ کی طرف کر لی۔

## رسول اللہ ﷺ کے ایام علامت

علامت کا آغاز:

امن شہاب سے مروی ہے کہ عائشہؓ نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ کا وہ عارضہ جس میں آپ کی وفات ہوئی شروع ہوا تو آپؐ نے میونہ خانہ کے مکان میں تھے، اسی روز روانہ ہو کر میرے پاس آگئے، میں نے کہا "ہائے سر" تو آپؐ نے فرمایا: میں چاہتا ہوں کہ ایسا ہوتا کہ میں اپنی زندگی میں تمہاری نماز جنازہ پڑھتا اور تمہیں دفن کرتا۔ میں نے کہا کہ آپؐ ایسا چاہتے ہیں، تو اس روز مجھے یہ نظر آتا ہے کہ آپؐ کسی اور عورت سے شادی کریں گے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میں "ہائے سر" کہنے کا تم سے زیادہ مستحق ہوں کیونکہ تمہارے دردر سے میرا دردر سب بہت زیادہ ہے، اس لیے میری طرف توجہ کرو، پھر رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میونہ خانہ کے مکان واپس گئے آپؐ کا درد اور شدید ہو گیا۔

ابراهیم بن میرہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ حضرت عائشہؓ نے کہا "وائے سر" نبی ﷺ نے فرمایا: میں "وائے سر" (کہنے کا زیادہ مستحق ہوں) یہ آپؐ کے اس درد کی ابتداء تھی جس میں آپؐ کی وفات ہوئی حالانکہ آپؐ کی درد کی اس طرح شکایت نہیں کرتے تھے کہ آپؐ کو درد ہے۔ عمر بن علی سے مروی ہے کہ سب سے پہلے جس روز رسول اللہ ﷺ کا عارضہ شروع ہوا وہ چهار شب تھا، آغاز عارضہ سے وفات تک خیر دن ہوئے۔

تکلیف کی شدت اور کیفیت مرض:

ام المؤمنین عائشہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے درد ہوا تو آپؐ کرانے لگے اور اپنے بستر پر کرٹیں بد لئے لگئے عائشہؓ نے کہا: یا رسول اللہ! اگر ہم میں سے کوئی ایسا کرتا تو آپؐ اس پر غصہ کرتے رسول اللہ ﷺ نے انہیں جواب دیا کہ (بروایت الفضل بن دکین) صالحین پر (اور بروایت مسلم بن ابراہیم) مؤمنین پر سختی کی جاتی ہے، اس لیے کہ مؤمن کو ایک کائنے کی یا اس سے بھی کم (اور بروایت مسلم) اور درد کی تکلیف پہنچائی جاتی ہے تو اس کی وجہ سے اللہ اس کا ایک درجہ بلند کر دیتا ہے اور اس کی ایک خط معااف کر دیتا ہے (اور بروایت الفضل بن دکین) اللہ اس کی وجہ سے اس کا ایک گناہ معااف کر دیتا ہے۔

ابو بردہؓ نے بعض ازواج نبی ﷺ سے روایت کی ہے اور ان کا مکان یہ ہے کہ وہ عائشہؓ خانہ تھیں کہ رسول اللہ ﷺ ایسے یمار ہوئے کہ اس سے آپؐ کی بے قراری یا درد بڑھ گیا، میں نے کہا یا رسول اللہ آپؐ کھراتے ہیں اور بے قرار ہوتے ہیں، اگر ہم میں سے کوئی عورت ایسا کرتی تو آپؐ اس سے تجھب کرتے، فرمایا: تمہیں معلوم نہیں کہ مؤمن پر سختی کی جاتی ہے کہ وہ سختی اس کے گناہوں کا کفارہ ہو جائے۔

ابو بردہ شیخ الحدیث سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بخار ہوئے در داتا شدید ہو گیا کہ اس نے آپ کو بے قرار کر دیا جب افاقت ہوا تو آپ کی کسی بیوی نے عرض کی کہ آپ نے مرض میں اس قسم کی شکایت کی کہ اگر ہم میں سے کوئی ایسی شکایت کرتی تو اسے خوف ہوتا کہ آپ اس پر غصہ کریں گے، فرمایا: کیا تمہیں معلوم نہیں کہ مومن پر اس کے مرض میں ان لیے بختی کی جاتی ہے کہ اس کے ذریعے سے اس کے گناہ معاف کیے جائیں؟۔

عاشرہ شیخ الحدیث سے مروی ہے کہ میں نے کوئی ایسا شخص نہیں دیکھا جسے رسول اللہ ﷺ سے زیادہ شدید درد ہوا۔

عبداللہ سے مروی ہے کہ میں نبی ﷺ کے پاس آیا جب کہ آپ کو بخار تھا، میں نے آپ کو چھوڑا اور عرض کی یا رسول اللہ آپ کو شدید بخار ہے، فرمایا: ہاں مجھے اتنا بخار ہوتا ہے جتنا تھا رے دوآ دیوں کو عرض کی: آپ کے اجر بھی دو ہوں گے، فرمایا: ہاں قسم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے روزے زمین پر کوئی مسلمان ایسا نہیں ہے مرض کی یا اور کسی بات کی تکفیف پنچ تو اس کی وجہ سے اللہ اس کے گناہ اس طرح نہ کم کرتا ہو جس طرح درخت اپنے پتے (خزان میں) کم کرتا ہے۔

علقہ سے مروی ہے کہ عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نبی ﷺ کے پاس آئے انہوں نے آپ کے اوپر انہا باتھر کھا پھر کہا، یا رسول اللہ آپ کو تو بہت سخت بخار ہے، فرمایا: ہاں مجھے ایسا بخار ہوتا ہے جیسے تمہارے دوآ دیوں کو عبد اللہ نے کہا کہ یا رسول اللہ ایس لیے کہ آپ کے لیے دوا جریں فرمایا: ہاں خبردار، کوئی عبد سلم ایسا نہیں کہ اسے اذیت پنچا اور اس کی وجہ سے اللہ اس کے گناہ اس طرح کم نہ کر دے جس طرح یہ درخت اپنے پتے گرتا ہے۔

ابوسعید خدری شیخ الحدیث سے مروی ہے کہ ہم نبی ﷺ کے پاس آئے آپ کو ایسا سخت بخار تھا کہ ہم لوگوں میں سے کسی کا ہاتھ شدت حرارت سے آپ پر ٹھہر نہیں سکتا تھا، ہم لوگ شیخ پڑھنے لگے۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ کوئی شخص انبیاء سے زیادہ سخت مصیبت میں نہیں ہوتا۔ جیسی ہم پر مصیبت سخت ہوتی ہے ویسے ہی ہمارا اجر بھی دوچند ہوتا ہے اللہ کے نیک بندوں میں سے ایک بندہ وہ ہوتا ہے کہ اس پر جو میں مسلط کی جاتی ہیں یہاں تک کہ اسے قتل کر دیتی ہیں اور اللہ کے نیک بندوں میں ایک بندہ وہ ہوتا ہے جو برہنہ ہوتا ہے اور اسے سوائے عباد کے جسے وہ پہن لیتا ہے اور کچھ نہیں ملتا کہ ستر چھپائے۔

ابوسعید خدری نبی ﷺ کے پاس اس حالت میں آئے کہ آپ کو بخار تھا اور آپ ایک چادر اور ھے تھے انہوں نے آپ کے اوپر باتھر کھا تو چادر کے اوپر سے اس کی حرارت محسوس کی انہوں نے کہا آپ کو کس قدر سخت بخار ہے فرمایا ہم لوگوں پر اسی طرح سخت مصیبت کی جاتی ہے اور ہمارا اجر زیادہ کیا جاتا ہے۔

ابوسعید نے پوچھا کہ سب سے زیادہ مصیبت والا کون ہے، فرمایا انبیاء انہوں نے کہا، پھر کون، فرمایا صاحبین ان میں کا کوئی فقر میں بستلا کیا جاتا ہے یہاں تک کہ وہ سوائے عباد کے جسے وہ قطع کرتا ہے اور کچھ نہیں پاتا اور جو وہ میں بستلا ہوتا ہے یہاں تک کہ وہ اسے قتل کر دیتی ہیں ان میں کا ایک شخص مصیبت میں اتنا خوش ہوتا ہے جتنا تم میں کا ایک شخص عطا ہے۔

بکر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ عمر رضی اللہ عنہ اس حالت میں رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے کہ آپ کو بخار تھا انہوں نے

آپ پر ہاتھ رکھا، شدت حرارت سے اٹھا لیا، عرض کی یا نبی اللہ آپ کا بخار یا آپ کا بخاری کا بخار کس قدر رخت ہے فرمایا کہ رات کو شام کو مجید اللہ میں نے ستر سورتیں پڑھیں، جن میں سات طویل تھیں، عرض کی یا نبی اللہ آپ کے اگلے پچھلے گناہ معاف کر دیئے اس لیے اگر آپ اپنے نفس پر نرمی کریں یا اپنے نفس سے تخفیف کریں (تو ہبہت ہو) فرمایا: کیا میں شکرگزار بندہ نہ ہوں۔

ثابت بنی ایمان سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اس حالت میں اپنے اصحاب میں برآمد ہوئے کہ آپ پر درد (کا اثر) معلوم ہو رہا تھا، آپ نے فرمایا: تم مجھے جس حالت میں دیکھ رہے ہو (اسی حالت میں) میں نے شب کو سات طویل سورتیں پڑھی ہیں۔

مغیرہ بن شعبہ رض سے مردی ہے کہ نبی ﷺ (نماز تجدید میں) اتنا قیام کرتے تھے کہ آپ کے دونوں قدموں پر وہ ہو جاتا تھا، آپ سے کہا گیا کہ آپ یہ کیوں کرتے ہیں؟ اللہ نے تو آپ کے اگلے پچھلے گناہ معاف کر دیئے ہیں، فرمایا: تو کیا میں شکرگزار بندہ نہ ہوں۔

حسن رض سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نماز اور روزے میں خوب سخی فرماتے تھے، اپنے اصحاب کی طرف برا، ہوتے تھے تو آپ ایک پرانی مشکل کے مشابہ ہوتے تھے (راوی) یزید نے اپنی حدیث میں بیان کیا کہ حالانکہ آپ سب سے زیادہ تند رست تھے۔

سعد سے مردی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے دریافت کیا کہ سب سے زیادہ مصیبت کس پر آتی ہے؟ فرمایا: انہیاء، پھر جو زیادہ مشابہ ہو، پھر جو اس کے زیادہ مشابہ ہو، آدمی بقدر اپنے دین کے مصیبت میں بنتا ہوتا ہے وہ اگر رخت دین دار ہے تو اس مصیبت بھی رخت ہوگی، اور اگر اس کے دین میں ذہنیاں پن ہے، تو وہ بقدر اپنے دین کے بنتا ہو گا، بندے پر برابر مصیبتوں نازل ہو رہتی ہیں، جس سے اس کی البتی حالت ہو جاتی ہے کہ جب وہ اس عالم سے رخصت ہوتا ہے تو اس پر کوئی گناہ (باتی) نہیں رہتا (یعنی وہ مصیبتوں اس کے گناہوں کو مثالی رہتی ہیں اور مرنے تک اسے بالکل پاک و صاف کر دیتی ہیں)۔

صعب بن سعد سے مردی ہے کہ سعد بن مالک نے پوچھا، یا رسول اللہ سب سے زیادہ مصیبت والا کون ہے (ان) مش

حدیث مذکور:

ابوالتوکل سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ بیمار ہوئے آپ کا مرض شدید ہو گیا تو ام سلمہ رض چلا کے (رونے لگی) فرمایا: بھرہ و سوانے کافر کے کوئی حجج کرنیں روتا۔

عائشہ رض سے مردی ہے کہ میں رسول اللہ ﷺ پر موت کی سختی کے بعد مومن پر موت کی شدت میں رشک کرتی ہوں۔

### حضور ﷺ کے شفایی کلمات:

عائشہ رض سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ان کلمات سے دعائے حفظ کیا کرتے تھے: "اذهبا لباس رب النا اشف وانت الشافی لاشفاء الا شفاء لایغادر سقما" (اے انسانوں کے پورا کار تکلیف کو دور کر شفاؤے تو ہی دیئے والا ہے، بغیر تیری شفا کے شفاؤں ہیں ہے، ایسی شفاؤے جو کسی بیماری کو نہ باقی رکھے)۔

جب رسول اللہ ﷺ کے اس مرض میں شدت ہو گئی جس میں آپ کی وفات ہوئی تو میں آپ کا ہاتھ پکڑ کے سہلانے

اور ان کلمات سے آپؐ کے لیے دعاۓ حفظ کرنے لگی۔ پھر آپؐ نے اپنا ہاتھ مجھ سے چھڑایا اور کہا "رب اغفرلی والحقی بالرفیق" (اے پروار دگار میری مغفرت فرماء اور مجھے رفیق سے ملا دے) عائشہؓ نے بتانے کا کہیا کہ یہ آخری کلمات تھے جو میں نے آپؐ سے سنے۔

ابراہیم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب کسی مریض کی عیادت کرتے تھے تو اپنا ہاتھ اس کے چہرے اور سینے پر پھیرتے تھے اور فرماتے تھے: "اذہب الباس رب الناس وشف وانت الشافی لاشفاء الاشفاء ک شفاء لا يغادر سقماً"۔ رسول اللہ ﷺ بیمار ہوئے تو آپؐ نے عائشہؓ کا سہارا کالایا، انہوں نے آپؐ کا ہاتھ پکڑ لیا، اسے آپؐ کے چہرے اور سینے پر پھیرنے لگیں اور یہی کلمات کہنے لگیں، رسول اللہ ﷺ نے اپنا ہاتھ ان سے چھڑایا اور کہا: "اللهم اعلیٰ جنة الخلد" (اے خداۓ برتر، جنت خلد عطا فرما)۔

عائشہؓ نے بتاتے مروی ہے کہ جب نبی ﷺ بیمار ہوئے تو میں آپؐ کا ہاتھ پکڑ کر آپؐ کے سینے پر پھیرنے لگی اور ان کلمات سے دعا کرنے لگی: "اذہب الباس رب الناس" آپؐ نے اپنا ہاتھ میرے ہاتھ سے چھڑایا اور کہا "اسأل الله الرفيق الاعلى والاسعد" (میں اللہ سے رفیق اعلیٰ واسعد کو مانگتا ہوں)۔

عائشہؓ نے بتاتے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ مرض وفات میں اپنے اوپر معوذات (حفاظت کی دعا میں) دم کیا کرتے تھے جب آپؐ کا اس مرض کی شدت ہو گئی تو میں ان دعاوں کو آپؐ پر دم کرنے لگی اور آپؐ کا ہاتھ آپؐ پر پھیرنے لگی۔ عائشہؓ نے بتاتے مروی ہے کہ جب نبی ﷺ بیمار ہوئے تو میں ایک دعا سے آپؐ کے لیے دعاۓ حفاظت کرتی تھی (جو یہ تھی): "اذہب الباس رب الناس بیدك الشفاء فی الا انت" (تیرے ہی ہاتھ میں شفاء ہے، تیرے سوا کوئی شفاء نہیں) "اشف شفاء لا يغادر سقماً" پھر جب آپؐ ﷺ کا مرض وفات ہوا تو میں اس دعا سے آپؐ کے لیے دعاۓ حفاظت کرنے لگی آپؐ نے فرمایا، میرے پاس سے اٹھ جاؤ، کیونکہ وہ (دوا میں) تو مجھے پہلے فائدہ کرتی تھیں۔

عائشہؓ نے بتاتے مروی ہے کہ وہ رسول اللہ ﷺ کے مرض میں معوذتیں (قل اعوذ برب الفلق، قل اعوذ برب الناس) سے دعاۓ حفظ کرتی تھیں، دم کرتی تھیں اور آپؐ کے چہرے پر آپؐ کا ہاتھ پھیرتی تھیں۔

ابن ابی ملیکہ سے مروی ہے کہ عائشہؓ نے رسول اللہ ﷺ کے سینے پر (ہاتھ) پھیرتی تھیں اور کہتی تھیں: "اکشف الباس رب الناس انت الطیب وانت الشافی" (اے لوگوں کے پروار دگار، تکلیف دور کر، تو ہی طیب ہے، تو ہی شفاء نہیں والا ہے) نبی ﷺ نے فرمائے گئے: "الحقی بالرفیق، الحقی بالرفیق" (مجھے رفیق سے ملا دے مجھے رفیق سے ملا دے)۔

قسم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے ذکر مارا گیا تو آپؐ نے پانی اور نمک منکایا، اس میں اپنا ہاتھ ڈال کر "قل هو اللہ احد، قل اعوذ برب الفلق، قل اعوذ برب الناس" پوری پوری پڑھی۔

عائشہؓ نے بتاتے مروی ہے کہ ہم میں سے جو کوئی بیمار ہوتا تھا تو رسول اللہ ﷺ اس پر اپنا ہاتھ پھیرتے تھے اور فرماتے تھے "اذہب الباس رب الناس اشف وانت الشافی لاشفاء الاشفاء ک شفاء لا يغادر سقماً"۔

جب آپ سخت بیمار ہوئے تو میں نے آپ کا داہنہاتھ لے کر اسے آپ پر پھیرا اور کہا "اذہب الباس رب الناس اشف وانت الشافی" آپ نے اپنا ہاتھ میرے ہاتھ سے چھڑایا اور دو مرتبہ فرمایا: "اللهم اغفرلی واجعلنی فی الرفق الاعلیٰ" (اے اللہ میری مغفرت فرم اور مجھے رفیق اعلیٰ سے ملا دے مجھے آپ کی وفات کا علم اس وقت ہوا جب میں نے آپ کی گرانی محسوس کی)۔

ابن عائش نے بیان کیا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اے ابن عائش، کیا تمہیں میں سب سے بہتر دعائے حفاظت جو دعاۓ حفاظت کرنے والوں کی نہ بتا دوں؟ عرض کی "ضرور" رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: یہ دونوں سورتیں "قل اعوذ برب الناس و قل اعوذ برب الفلق"۔

عبد الرحمن بن السائب الہلکی سے جزو وجہ نبی ﷺ میونہ حفاظت کے صحیح تھے مروی ہے کہ مجھ سے میمونہ نبی ﷺ نے کہا: اے صحیح ادھر آؤ، تاکہ میں تم پر رسول اللہ ﷺ کا تعریف (رقیہ) دم کروں انہوں نے کہا: "بسم اللہ ارجیک و اللہ یشفیک من کل ذاء فیک اذہب الباس رب الناس و اشف لا شافی الا انت" (میں اللہ کے نام سے جھاڑتی ہوں، اللہ تمہیں ہر اس مرض سے خفاوے جو تمہارے اندر رہے، اے لوگوں کے پروردگار تکلیف و ہور کراو خفاوے تیرے سوا کوئی خفاویں والا نہیں)۔

عائشہؓ نبی ﷺ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپے مرض میں فرمایا: "بسم اللہ تربیۃ ارضنا" بربیقة بعضنا لیشفي سقیمنا باذن ربنا" (اللہ کے نام سے اپنی زمین کی مٹی کو ہم میں سے کسی کے ہوك سے ملاتا ہوں تاکہ ہمارے رب کے حکم سے ہمارے بیمار کو خفاوے)۔

ابوسعید سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ بیمار ہوئے تو جریل علیہ السلام نے آپ کو ان (کلمات سے) جھاڑا: "بسم اللہ ارجیک من کل شیء یؤذیک من کل حسد و عین اللہ یشفیک" (اللہ کے نام سے آپ کو جھاڑتا ہوں، ہر اس چیز سے جو آپ کو ایڈ ادئے ہر حسد اور نظر سے اور اللہ آپ کو خفاوے)۔

نبی ﷺ کی زوجہ عائشہؓ نبی ﷺ سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ بیمار ہوئے تو جریل علیہ السلام نے آپ کو جھاڑا اور کہا: "بسم اللہ یبریک من کل داء یشفیک من شر کل حسد اذا حسد و من شر کل ذی عین" (اللہ کے نام سے جو آپ کو ہر مرض سے صحت دے آپ کو ہر حسد کے حسد سے جب وہ حسد کرے اور ہر نظر لگانے والے کے شر سے خفاوے)۔

جیبیر بن ابی سلیمان سے مروی ہے کہ جریل علیہ السلام کے لیے دعاۓ حفاظت کیا کرتے تھے اور کہتے تھے: "بسم اللہ الرحمن الرحيم، بسم اللہ ارجیک من کل شیء یؤذیک من شر کل ذی عین و نفس حسد و باع یعنیک بسم اللہ ارجیک والله یشفیک"۔

عائشہؓ نبی ﷺ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب بیمار ہوتے تھے تو جریل علیہ السلام آپ کو جھاڑتے تھے اور کہتے تھے: "بسم اللہ یبریک من کل داء یشفیک من شر حسد اذا حسد و من شر کل ذی عین"۔

عطاء سے مروی ہے کہ مجھے یہ معلوم ہوا کہ وہ تعریف جو جریل علیہ السلام نے نبی ﷺ کے کھانے میں بیود کے حمر کرنے کے وقت کیا تھا: "بسم اللہ ارجیک بسم اللہ یشفیک من کل داء یعنیک، خذ فلتمنیک" من شر حسد اذا حسد"۔

### مرض کے ایام میں صحابہ کی امامت:

عائشہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے درود، آپؐ کے پاس اصحاب عیادت کرنے آئے، آپؐ نے انہیں بیٹھ کر نماز پڑھائی اور وہ کھڑے تھے، پھر آپؐ نے ان کی طرف اشارہ کیا کہ بیٹھ جاؤ، جب اپنی نماز پوری کر لی تو فرمایا: امام تو اس لیے بنایا گیا ہے کہ اس کی پیروی کی جائے، جب وہ تکمیر کہو، جب رکوع کرے تو رکوع کرو، جب سجدہ کرے تو سجدہ کرو، جب بیٹھے تو بیٹھ جاؤ اور ویسا ہی کرو جیسا امام کرے۔

زہری سے مروی ہے کہ انس بن مالکؓ کو کہتے سنا کہ رسول اللہ ﷺ گھوڑے پر سے گرد پڑے، داہنا کو لہاچھل گیا، ہم لوگ آپؐ کے پاس عیادت کرنے گئے، نماز کا وقت آگیا تو آپؐ نے ہمیں بیٹھ کر نماز پڑھائی، ہم نے آپؐ کے پیچے بیٹھ کر نماز پڑھی، آپؐ نے نماز پوری کر لی تو فرمایا کہ امام اسی لیے کیا گیا ہے کہ اس کی پیروی کی جائے، جب وہ تکمیر کہے تو تکمیر کہو، جب رکوع کرے تو رکوع کرو، جب اٹھے تو اٹھ جاؤ، جب وہ "سمع الله لمن حمده" کہے تو "ربنا لك الحمد" کہو اور جب وہ بیٹھ کر نماز پڑھے تو سب لوگ اس کے ساتھ بیٹھ کر نماز پڑھوں۔

ابراہیم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اس حالت میں لوگوں کی امامت کی کہ آپؐ سخت بیمار تھے اور نماز میں ابو بکرؓ پر سہار الگا ہے ہوتے تھے۔

ابو ہریرہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: امام تو صرف اس لیے بنایا گیا ہے کہ اس کی پیروی کی جائے، جب وہ تکمیر کہے تو تکمیر کہو، جب رکوع کرے تو رکوع کرو، جب وہ "سمع الله لمن حمده" کہے تو "ربنا لك الحمد" کہو، جب وہ بیٹھ کر نماز پڑھے تو سب مل کے بیٹھ کر نماز پڑھو۔

### حضور علیؑ کے حکم سے ابو بکرؓ کی امامت:

عبد بن عمرؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے مرض وفات میں ابو بکر صدیقؓ کو لوگوں کو نماز پڑھانے کا حکم دیا، ابو بکرؓ نے نماز شروع کر دی تو رسول اللہ ﷺ کو (درد میں) کمی محسوس ہوئی آپؐ نکلے اور صفوں کو چینے لگے۔ جب ابو بکرؓ نے آہٹ محسوس کی تو وہ سمجھ گئے کہ اس طرح سوائے رسول اللہ ﷺ کے اور کوئی آگے نہیں بڑھ سکتا، وہ نماز میں ادھر ادھر نہیں دیکھتے تھے، پھر گئے رسول اللہ ﷺ نے انہیں ان کے مقام پر واپس کر دیا، آنحضرت ﷺ نے ابو بکرؓ کے پہلو میں بیٹھ گئے اور ابو بکرؓ کھڑے رہے۔

جب دونوں حضرات نماز سے فارغ ہوئے تو ابو بکرؓ نے کہا: "الله رسول الله ہیں"۔ میں آپؐ کو دیکھتا ہوں کہ محمد اللہ آپؐ تدرست ہیں، یہ دن خارج کی میٹی کا ہے۔ وہ بنی الحارث بن المخزون کے القصار میں سے ابو بکرؓ کی بیوی تھیں، رسول اللہ ﷺ نے انہیں اجازت دی۔

رسول اللہ ﷺ اپنی جانماز پر یا محروم کی جانب بیٹھ گئے آپؐ نے لوگوں سے ڈالا پھر آپؐ نے اتنی بلند آواز نے مدادی کہ آپؐ کی آواز مسجد کے دروازے سے باہر نکل رہی تھی: واللہ لوگ مجھے ذرا بھی مجبور نہیں کر سکتے، میں صرف وہی چیز خالی

کرتا ہوں جو اللہ نے اپنی کتاب میں حلال کر دی اور وہی چیز حرام کرتا ہوں جو اللہ نے اپنی کتاب میں حرام کر دی پھر فرمایا: اے فاطمہ ہنی اخلاقنا اور اے صفیہ (رسول اللہ ﷺ کی پھوپھی) جو کچھ اللہ کے پاس (نعت آختر) ہے اس کے لیے تم دونوں عمل کرو (بغیر عمل کے) میں تم دونوں کے کچھ کام نہ آسکوں گا۔

آپ مجلس سے اٹھ گئے آدھاون بھی نہ گز را کہ اللہ نے آپ کو اخھالیا۔

### آخری بارزیارت مصطفیٰ ﷺ:

انس بن مالک ہنی اخلاق سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے اس درد میں جس میں آپ کی وفات ہوئی، ابو بکر ہنی اخلاق لوگوں کو نماز پڑھایا کرتے تھے جب دو شنبہ ہوا اور وہ لوگ نماز کی صفوں میں تھے تو رسول اللہ ﷺ جھرے کا پردہ کھول کر ہماری طرف نظر کرنے لگے، آپ اس طرح کھڑے تھے کہ چہرہ گویا قرآن کا ایک ورق ہے رسول اللہ ﷺ نے تم فرمایا تو ہم لوگ بھی رسول اللہ ﷺ کے برآمد ہونے کی خوشی میں مسرور ہو گئے۔ حالانکہ ہم لوگ نماز میں تھے، ابو بکر ہنی اخلاق اپنے پیچھے ہے کہ صاف سے مل جائیں، انہیں یہ گمان ہوا کہ رسول اللہ ﷺ نماز کے لیے برآمد ہوئے ہیں، رسول اللہ ﷺ نے اپنے ہاتھ سے ان لوگوں کی طرف اشارہ کیا کہ اپنی نماز پوری کر، پھر رسول اللہ ﷺ اندر ہو گئے اور پردہ ڈال دیا، اسی روز آپ کی وفات ہو گئی۔

زہری سے مروی ہے کہ میں نے انس بن مالک ہنی اخلاق کو کہتے تھا: سب سے آخری مرتبہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو دو شنبہ کے روز دیکھا، آپ نے جس وقت پردہ ہٹایا تو لوگ صاف بستے ابو بکر ہنی اخلاق کے پیچھے تھے، جب آپ کو لوگوں نے دیکھا تو وہ گکننائے، آپ نے ان کی طرف اشارہ کیا کہ اپنی جگہ پڑھرے رہو، میں نے آپ کے چہرے کو دیکھا کہ گویا قرآن کا ایک ورق تھا، پھر آپ نے پردہ ڈال دیا اور اسی دن کے آخریں آپ کی وفات ہو گئی۔

ابن عباس ہنی اخلاق سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اس وقت پردہ کھولا کہ لوگ ابو بکر ہنی اخلاق کے پیچھے صاف بستے تھے، آپ نے فرمایا: بشرات نبوت میں سے سوائے رویائے صالح کے جیے مسلمان دیکھتا ہے یا اسے دکھایا جاتا ہے اور کچھ باقی نہیں رہا، سوائے اس کے کہ مجھے رکوع یا سجدے کی حالت میں قراءت سے منع کیا گیا ہے، لیکن رکوع میں اپنے پروردگار کی عظمت بیان کرو، اور سجدے میں خوب دعا کرو، قریب ہے کہ تمہاری دعا قبول کر لی جائے۔

حمزہ بن عبد اللہ بن عمر ہنی اخلاق سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کا درد شدید ہو گیا تو آپ نے فرمایا: ابو بکر ہنی اخلاق لوگوں کو نماز پڑھائیں عاشر ہنی اخلاق نے عرض کی: یا رسول اللہ ابو بکر ہنی اخلاق جب قرآن پڑھتے ہیں تو وہ نرم دل اور بہت رونے والے آدمی ہیں، اس لیے آپ عمر ہنی اخلاق کو حکم دیجئے کہ وہ لوگوں کو نماز پڑھائیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: لوگوں کو ابو بکر ہنی اخلاق ضرور نماز پڑھانے اپنی نعمتوں کے مطابق پھر آپ سے دہرا یا پھر رسول اللہ ﷺ نے فرمایا لوگوں کو ابو بکر ہنی اخلاق ضرور نماز پڑھائیں تم (عورتیں) یوسف علیہ السلام کی ساتھ والیاں ہو۔

عاشر ہنی اخلاق سے مروی ہے کہ اس معاملہ (نماز) میں نے رسول اللہ ﷺ سے بار بار گفتگو کی، مجھے بکثرت (ایک ہی بات کے) دہرانے پر صرف اس امر نے برا بیختہ کیا کہ میرے دل میں یہ آیا کہ لوگ اس شخص کو پسند نہ کریں گے جو آپ کے بعد آپ کی

جگہ پر کھڑا ہوئیں یہ خیال کرتی تھی کہ جو شخص آپ کی جاگہ کھڑا ہو گا لوگ اسے محسوس سمجھیں گے، میں نے یہ چاہا کہ نبی رسول اللہ ﷺ ابوبکر حنفی محدث سے پھر جائیں۔

انس بن مالک حنفی محدث سے مروی ہے کہ دو شنبہ کو جس وقت مسلمان فجر کی نماز میں تھے اور ابوبکر حنفی محدث انہیں نماز پڑھا رہے تھے، یا کہ رسول اللہ ﷺ نے عائشہ حنفی محدث کے حجرے کا پردہ کھولا اور ان کی طرف دیکھا آپ کسی قدر مسکرائے، ابوبکر حنفی محدث بیچھے ہٹے کہ صاف میں جائیں انہوں نے یہ گمان کیا کہ رسول اللہ ﷺ نماز کے لیے نکلنے کا ارادہ فرماتے ہیں۔

مسلمانوں نے جب رسول اللہ ﷺ کو دیکھا تو خوشی میں انہوں نے یہ ارادہ کیا کہ اپنی نماز میں تشریف ہو جائیں، رسول اللہ ﷺ نے اپنے ہاتھ سے ان کی طرف اشارہ کیا کہ اپنی نماز پوری کرو، آپ حجرے کے اندر تشریف لے گئے اور پردہ ڈال دیا، رسول اللہ ﷺ کی اسی روز وفات ہو گئی۔

عبداللہ بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ میں عائشہ حنفی محدث کے پاس آیا، ان سے کہا کہ مجھ سے رسول اللہ ﷺ کے مرض کا حال بیان کریں، انہوں نے کہا کہ جب رسول اللہ ﷺ نخست بیمار ہوئے تو فرمایا کیا لوگوں نے نماز پڑھی؟ میں نے کہا نہیں، یا رسول اللہ ﷺ وہ آپ کے منتظر ہیں، آپ نے فرمایا میرے لیے لگن میں پانی رکھ دو، ہم نے پانی رکھ دیا آپ نے فضو کیا، پھر آپ چلے کہ بدشواری کھڑے کے کھڑے ہوں، مگر بے ہوشی طاری ہو گئی، جب افاقہ ہوا تو پوچھا کیا لوگوں نے نماز پڑھی؟ میں نے کہا نہیں، وہ لوگ آپ کے منتظر میں ہیں، فرمایا میرے لیے لگن میں پانی رکھ دو، ہم نے پانی رکھ دیا آپ نے فضو کیا، پھر آپ چلے کہ بدشواری کھڑے ہوں، مگر بے ہوشی طاری ہو گئی، افاقہ ہو گیا تو فرمایا کیا لوگوں نے نماز پڑھی؟ میں نے کہا نہیں، وہ آپ کے منتظر ہیں آپ نے فرمایا میرے لیے لگن میں پانی رکھ دو، ہم نے ایسا ہی کیا، آپ گئے اور فضو کیا، پھر پوچھا کیا لوگوں نے نماز پڑھی؟ میں نے کہا نہیں، وہ آپ کے منتظر ہیں۔

لوگ مسجد میں بیٹھے ہوئے (دون کی) آخری نماز عشاء کے لیے رسول اللہ ﷺ کا منتظر کر رہے تھے، رسول اللہ ﷺ نے ابوبکر حنفی محدث کو کہلا بھیجا کہ لوگوں کو نماز پڑھا دیں، قاصد آیا کہ رسول اللہ ﷺ آپ کو حکم دیتے ہیں کہ لوگوں کو نماز پڑھا دیجئے، ابوبکر حنفی محدث نے کہ ریقق القلب تھے کہا، اے عمر حنفی محدث تم لوگوں کو نماز پڑھا دو، عمر حنفی محدث نے کہا کہ آپ اس کے زیادہ مستحق ہیں، آخر ابوبکر حنفی محدث نے کہی دن نماز پڑھائی۔

چند روز کے بعد نبی ﷺ کو تنکیف میں کچھ کمی محسوس ہوئی، آپ دو آدمیوں کے درمیان، جن میں ایک عباس حنفی محدث تھے (سہارا الگائے)، نکل اسی حالت میں نماز پڑھی کہ ابوبکر حنفی محدث لوگوں کو نماز پڑھا رہے تھے، عائشہ حنفی محدث نے کہا کہ جب آپ کو ابوبکر حنفی محدث نے دیکھا تو چاہا کہ بیچھے ہٹ جائیں، نبی ﷺ نے اپنے میں اسی حالت میں اسی حکم دیا کہ بیچھے نہیں، ان دونوں آدمیوں سے (جب پرہما را لگایا تھا) فرمایا کہ بھھے ابوبکر حنفی محدث کے پہلو میں بھا دو، دونوں نے آپ کو ابوبکر حنفی محدث کے پہلو میں بھا دیا۔ ابوبکر حنفی محدث جو کھڑے تھے نبی ﷺ کی نماز کے ساتھ نماز پڑھنے لگے اور لوگ ابوبکر حنفی محدث کی نماز کے ساتھ نماز پڑھنے لگے اور نبی ﷺ بیٹھے تھے۔

عبداللہ نے کہا کہ میں عبداللہ بن عباس حنفی محدث کے پاس گیا اور کہا کہ رسول اللہ ﷺ کے مرض کے متعلق مجھ سے

## کل طبقات ابن سعد (حصہ دوم)

عائشہ رضی اللہ عنہا نے جو کچھ بیان کیا، کیا میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے پیش کروں انہوں نے کہا بیان کرؤں میں نے ان سے بیان کیا انہوں نے اس میں سے کسی بات کا انکار نہیں کیا سوائے اس کے کہ یہ کہا کہ آیا انہوں نے تم سے اس شخص کا نام بتایا (جو سہارا دینے میں) عباس رضی اللہ عنہ کے ساتھ تھا میں نے کہا نہیں انہوں نے کہا: وہ علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ تھے۔

عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کو مرض (کے زمانے میں نماز کی اطلاع دی گئی تو فرمایا: ابو بکر رضی اللہ عنہ کو حکم دو کہ وہ لوگوں کو نماز پڑھانے کا حکم دے دیا، میں نے کہا، یا رسول اللہ وہ ایسے رقیق القلب آدمی ہیں کہ لوگوں کو (قرآن) نہ سکتے، اس لیے اگر آپ عمر رضی اللہ عنہ کو حکم دیں (تو مناسب ہو) آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تم لوگ یوسف علیہ السلام کی ساتھ والیاں ہو، ابو بکر رضی اللہ عنہ کو حکم دو کہ وہ لوگوں کو نماز پڑھائیں، کیونکہ بہت سے کہنے والے اور تمنا کرنے والے ہیں (جو اس منصب کے لیے کہیں گے بھی اور تمنا بھی کریں گے) اللہ اور رسول میں (سوائے ابو بکر رضی اللہ عنہ) کے اور سب کی (امامت) سے انکار کرتے ہیں۔

عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کی عالت میں شدت ہو گئی تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: (ابو بکر رضی اللہ عنہ کو حکم دو کہ وہ لوگوں کو نماز پڑھائیں، میں نے کہا، یا نبی اللہ ابو بکر رضی اللہ عنہ رقیق القلب، کمزور آواز والے قرآن پڑھتے وقت بہت رونے والے آدمی ہیں، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: انہیں کو حکم دو کہ وہ لوگوں کو نماز پڑھائیں میں نے اپنے قول سابق کا اعادہ کیا تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: تم لوگ یوسف علیہ السلام کی ساتھ والیاں ہو، انہیں کو حکم دو کہ لوگوں کو نماز پڑھائیں۔

عائشہ رضی اللہ عنہا نے کہا، میں یہ صرف اس لیے کہتی تھی کہ یہ (امامت) میرے والد سے باز رکھی جائے میں نے (اپنے دل میں) کہا کہ لوگ اس شخص کو ہرگز قبول نہ کریں گے جو رسول اللہ ﷺ کی جگہ پر کھڑا ہوگا اور وہ ہر خادثے میں اس سے فال بدیا کریں گے اس لیے میں یہ چاہتی تھی کہ یہ میرے والد سے روک لیا جائے۔

عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے شب دو شنبہ بیاری کی حالت میں گزاری، کوئی مردا اور کوئی عورت اسی شرمندی جو رسول اللہ ﷺ کے درد کی وجہ سے صح کو مسجد میں نہ آئی ہو، موزون آیا اور اس نے آپ کو نماز صح کی اطلاع دی، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ابو بکر رضی اللہ عنہ سے لوگوں کو نماز پڑھانے کو کہو، ابو بکر رضی اللہ عنہ نے اپنی نماز کی تکمیر کی رسول اللہ ﷺ نے پردہ کھولا اور لوگوں کو نماز پڑھتے دیکھا تو فرمایا: اللہ نے میری آنکھوں کی تختہ نماز میں کی ہے۔

دو شنبہ کی صح آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی حالت میں ہوئی، آپ صلی اللہ علیہ وسلم بفضل بن عباس رضی اللہ عنہ اور اپنے غلام ثوبان پر نکیلہ لگا کر برآمد ہوئے اور مسجد میں آئے۔

لوگ ابو بکر رضی اللہ عنہ کے ساتھ صح کی نماز کا بجہ کر کے دوسری رکعت میں کھڑے تھے، لوگوں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا تو بہت خوش ہوئے، آپ آئے یہاں تک کہ ابو بکر رضی اللہ عنہ کے پاس کھڑے ہو گئے، ابو بکر رضی اللہ عنہ نے پیچے ہٹا چاہا تو نبی ﷺ نے ان کا ہاتھ پکڑ کے ان کی جانماز پڑھا دیا، دونوں (حضرات) نے مل کر صرف یہاں رسول اللہ ﷺ بیٹھے تھے اور ابو بکر رضی اللہ عنہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی باہمی جانب کھڑے ہو کر قرآن پڑھ رہے تھے، ابو بکر رضی اللہ عنہ نے سورت پوری کر لی تو (رکوع کے بعد) دو جدے کیے پھر بیٹھ کر تشدید (التحیات)

پڑھنے لگے جب انہوں نے سلام پھیرا تو نبی ﷺ نے دوسری رکعت پڑھی اور واپس تشریف لے گئے۔

### حضرت عمر بن الخطاب کے مصلی پر آنے کا واقعہ:

عبداللہ بن زمود بن الاسود سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کی مرث وفات میں عیادت کی آپ کے پاس نماز کی اطلاع دینے بلال حنفی آئے رسول اللہ ﷺ نے مجھ سے فرمایا کہ لوگوں سے کہہ ذودہ نماز پڑھ لیں۔

میں لکھا اور اس طرح لوگوں سے ملا کہ ان سے بات نہ کرتا تھا، جب عمر بن الخطاب حنفی سے ملا تو ان کے پیچھے والے کو ملاش نہیں کیا۔ ابو بکر حنفی موجود تھے، میں نے ان سے کہا کہ اے عمر حنفی تم لوگوں کو نماز پڑھا دو، عمر حنفی مصلی پر کھڑے ہوئے وہ بلند آواز شخص تھے، تکمیر کہی تو رسول اللہ ﷺ نے ان کی آواز سنی، آپ نے مجرے سے سرباہر کالائیاں تک کہ لوگوں نے آپ کو دیکھا، پھر آپ نے فرمایا ”شمیں، ابن ابی قاف (ابو بکر حنفی) نماز پڑھائیں“۔

رسول اللہ ﷺ غصب کی حالت میں پفرمانا ہے تھے عمر حنفی وہ اپس ہو گئے، انہوں نے مجھ سے کہا کہ اے بھتیجے! کیا رسول اللہ ﷺ نے تمہیں حکم دیا تھا کہ تم مجھے حکم دو؟ میں نے کہا نہیں، لیکن جب میں نے یہ مناسب سمجھا کہ جو آپ کے پیچھے ہے اسے نہ ملاش کروں (تو میں نے آپ سے نماز پڑھانے کو کہہ دیا) پھر عمر حنفی نے کہا کہ جب تم نے مجھے حکم دیا تو میرا بھی گمان تھا کہ رسول اللہ ﷺ نے تمہیں اس کا حکم دیا ہے، اگر (میرا گمان) ایسا نہ ہوتا تو میں لوگوں کو نماز نہ پڑھاتا، عبداللہ نے کہا کہ جب میں نے ابو بکر حنفی کو نہ دیکھا تو آپ کو بمقابلہ رسول کے نماز پڑھانے کا زیادہ مستحق پایا۔

### سیدنا صدیق اکبر بنی الخطاب مصلی نبوی ﷺ پر:

ابن عباس حنفی سے مروی ہے کہ نماز کا وقت آیا تو نبی ﷺ نے فرمایا: ابو بکر حنفی کو نماز پڑھانے کا حکم دو، جب ابو بکر حنفی ﷺ کے مقام پر کھڑے ہوئے تو انہیں بہت روٹا آیا اور وہ پریشان ہو گئے، نبی ﷺ کو نہ پانے کی وجہ سے ان (ابو بکر حنفی) کے پیچھے جو لوگ تھے انہیں بھی بہت روٹا آیا، نماز کا وقت آیا تو موزون نبی ﷺ کے پاس آیا اور کہا کہ نبی ﷺ سے کہو کہ کسی شخص کو لوگوں کو نماز پڑھانے کا حکم دیں کیونکہ ابو بکر حنفی اور جوان کے پیچھے تھے تو رونے سے پریشان ہو گئے ہیں رسول اللہ ﷺ کی زوجہ خصہ حنفی نے کہا کہ جب تک اللہ اپنے رسول ﷺ کو اٹھنے کے قابل کرے عمر حنفی سے کہو کہ وہ لوگوں کو نماز پڑھائیں۔

موزون عمر حنفی کے پاس گیا، انہوں نے لوگوں کو نماز پڑھائی، جب نبی ﷺ نے ان کی تکمیر سی تو فرمایا یہ کون شخص ہے جس کی تکمیر میں سنا ہوں، آپ کی ازواج نے کہا کہ ”عمر بن الخطاب حنفی“ اور آپ سے بیان کیا کہ موزون آپ تھا، اس نے کہا کہ نبی ﷺ سے کہو کہ آپ کسی شخص کو لوگوں کو نماز پڑھانے کا حکم دیں کیونکہ ابو بکر حنفی تو روئے سے پریشان ہو گئے تو خصہ حنفی نے کہا کہ عمر حنفی سے کہو کہ لوگوں کو نماز پڑھائیں، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: تم یوسف علیہ السلام کی ساتھ والیاں ہو، ابو بکر حنفی سے کہو کہ وہ لوگوں کو نماز پڑھائیں کیونکہ وہ (عمر حنفی) اگر ان (ابو بکر حنفی) کو خلیفہ نہ کریں گے تو لوگ اطاعت نہیں کریں گے۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کو جب وہ مرض ہوا جس میں آپ کی وفات ہوئی تو آپ نے ابو بکر رض کو لوگوں کو نماز پڑھانے کا حکم دیا، پھر آپ کو (مرض میں) تخفیف معلوم ہوئی تو خود آئے ابو بکر رض نے پیچھے ٹھنڈے کارا وہ کیا تو آپ نے انہیں اشارہ کیا، وہ اپنے مقام پر قائم رہے نبی ﷺ ابو بکر رض کی بائیں جانب بیٹھ گئے آپ نے وہ آیت شروع کی جسے ابو بکر رض نے ختم کیا تھا۔

حسن رض سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کو وہ مرض ہوا جس میں آپ کی وفات ہوئی تو آپ کو نماز کی اطلاع دینے کے لیے موذن آیا آپ نے اپنی ازادی سے فرمایا کہ ابو بکر رض کو حکم دو کہ وہ لوگوں کو نماز پڑھائیں کیونکہ تم تو یوسف علیہ السلام کی ساتھ والیاں ہو۔

محمد بن ابرائیم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے مرض کی حالت میں ابو بکر رض سے فرمایا کہ لوگوں کو نماز پڑھاؤ، کچھ افادہ ہو ا تو آپ باہر لٹکے اس وقت ابو بکر رض لوگوں کو نماز پڑھا رہے تھے پھر انہیں خبر ہوئی جب تک رسول اللہ ﷺ نے اپنا ہاتھ ان کے دونوں شانوں کے درمیان نہ رکھا، ابو بکر رض تیکھے ہے اور نبی ﷺ ان کی داشتی جانب بیٹھ گئے ابو بکر رض نے نماز پڑھی اور نبی ﷺ نے بھی ان کی نماز کے ساتھ نماز پڑھی، پھر جب آپ رض اپس ہوئے تو فرمایا: کوئی نبی ہرگز نہیں اٹھایا جاتا جب تک اس کی امت کا کوئی شخص اس کی امامت نہ کرے۔

محمد بن قیس سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: کوئی نبی ہرگز نہیں اٹھایا جاتا جب تک اس کی امت کا کوئی شخص اس کی امامت نہ کرے۔

ابن عمر رض سے مروی ہے کہ عمر رض نے تکمیر کی تو رسول اللہ ﷺ نے ان کی تکمیر سنی آپ نے غصب کی حالت میں اپنا سر زکالا اور فرمایا: ابن قاف (ابو بکر رض) کہاں ہیں؟ ابن ابی قاف (ابو بکر رض) کہاں ہیں؟

ابو سعید خدری رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ برابر اپنے درد میں جتل رہے جب آپ کو کمی محسوس ہوئی تو برآمد ہوئے تکلیف جب شدید ہو گئی اور آپ کے پاس موذن آیا تو آپ نے فرمایا: ابو بکر رض کو حکم دو کہ وہ لوگوں کو نماز پڑھائیں، وہ (موذن) ایک روز آپ کے پاس سے اس حکم کے لیے نکلا کہ لوگوں کو حکم دے کہ نماز پڑھیں اور ابن ابی قاف (ابو بکر رض) موجود نہ تھے عمر بن الخطاب رض نے لوگوں کو نماز پڑھائی، جب انہوں نے تکمیر کی تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: نہیں نہیں، ابن ابی قاف نہ کہاں ہیں؟ پھر صفين ٹوٹ گئیں اور عمر رض اپس ہوئے ہم لوگ ابن ابی قاف کے آنے تک جو اسخ میں تھے ٹھہرے رہے، پھر آگے بڑھ کے انہوں نے لوگوں کو نماز پڑھائی۔

ام سلمہ رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنے درد میں (یہ کرتے) تھے کہ جب تخفیف ہوتی تو نکل کر لوگوں کو نماز پڑھاتے اور جب اس کی شدت محسوس کرتے تو فرماتے لوگوں کو حکم دو کہ نماز پڑھ لیں، ایک روز صحیح کی نماز لوگوں کو ابن ابی قاف نے پڑھائی، انہوں نے ایک رکعت پڑھی، پھر رسول اللہ ﷺ نکلے اور ان کے پہلو میں بیٹھ گئے، آپ نے ابو بکر رض کی اقتداء کی، جب ابو بکر رض نے نماز پوری کر لی تو رسول اللہ ﷺ نے اپنی علات میں ابو بکر رض کی نماز کے ساتھ فخر کی ایک رکعت پڑھی، پھر بقیہ

رکعت پوری کی، محمد بن عمرو نے کہا کہ میرے خیال میں ہمارے اصحاب کے نزدیک یہی ثابت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ابو بکر رضی اللہ عنہ کے پیچھے نماز پڑھی۔

### حضور ﷺ کی زندگی میں سترہ نمازوں میں امامت:

محمد بن عمرو سے مردی ہے کہ میں نے ابو بکر بن عبد اللہ بن ابی سبرہ سے پوچھا کہ ابو بکر رضی اللہ عنہ نے لوگوں کو تلقین نمازوں پڑھائیں، میں نے کہا: تم سے کس نے یہ بیان کیا تو انہوں نے کہا مجھ سے ایوب بن عبد الرحمن بن حصہ نے بیان کیا، (اور ان سے) عباد بن قیم نے (رسول اللہ ﷺ کے ایک صحابی نے) بیان کیا کہ ابو بکر رضی اللہ عنہ نے انہیں اتنی نمازوں پڑھائیں۔

علیحدہ سے مردی ہے کہ ابو بکر رضی اللہ عنہ نے لوگوں کو تلقین نمازوں پڑھائیں (جن میں رسول اللہ ﷺ بھی شریک ہوئے)۔ ابو موسیٰ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب بیمار ہوئے اور آپ کے مرض میں شدت ہو گئی تو فرمایا، ابو بکر رضی اللہ عنہ کو حکم دو کہ وہ لوگوں کو نماز پڑھائیں، عائشہ رضی اللہ عنہا نے کہا، یا رسول اللہ، ابو بکر رضی اللہ عنہ رفیق القلب ہیں، وہ جب آپ کے مقام پر کھڑے ہوں گے تو ممکن ہے لوگوں کو (گریہ وزاری کی وجہ سے قرآن) نہ سائکیں، آپ نے فرمایا، ابو بکر رضی اللہ عنہ کو حکم دو کہ وہ لوگوں کو نماز پڑھائیں، تم تو یوسف ﷺ کی ساتھ والیاں ہو۔

عبداللہ (بن مسعود) سے مردی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ (اس دنیا سے) اٹھا لیے گئے تو انصار نے (مهاجرین سے) کہا کہ ایک امیر تم میں سے اور ایک امیر تم میں سے (ہو) عمر رضی اللہ عنہ ان کے پاس آئے اور کہا، اے گروہ انصار کیا تم نہیں جانتے کہ رسول اللہ ﷺ نے ابو بکر رضی اللہ عنہ کو نماز پڑھانے کا حکم دیا، انہوں نے کہا، بے شک (جانتے ہیں)، عمر رضی اللہ عنہ نے کہا کہ پھر تم میں کون شخص ہے جس کا دل اس سے خوش ہو کہ وہ ابو بکر رضی اللہ عنہ کے آگے بڑھے؟ انہوں نے کہا، بے شک (جانتے ہیں)، عمر رضی اللہ عنہ نے کہا کہ پھر تم میں کون شخص ہے جس کا دل اس سے خوش ہو کہ وہ ابو بکر رضی اللہ عنہ کے آگے بڑھے؟ انہوں نے کہا اس سے ہم اللہ کی پناہ مانگتے ہیں کہم، ابو بکر رضی اللہ عنہ کے آگے بڑھیں۔

### ایام علامت میں شان ابو بکر رضی اللہ عنہ میں فرامین نبوی ﷺ:

کعب بن مالک سے مردی ہے کہ نبی ﷺ سے آپ کی وفات کے قبل پانچ باتوں میں میرا زمانہ قریب تر ہے، میں نے آپ کو فرماتے سا کہ آپ اپنے ہاتھ کو بلاتے تھے کہ میرے قبل کوئی نبی ایسا نہیں ہوا کہ اس کی امت میں سے اس کا کوئی غلیل (غاص دوست) نہ ہو، آگاہ رہو کر میرے غلیل ابو بکر رضی اللہ عنہ ہیں، اللہ نے مجھے غلیل نایا جیسا کہ اس نے ابراہیم ﷺ کو غلیل بنایا۔

ابن ابی ملیکہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے مرض وفات میں فرمایا کہ میرے پاس ابو بکر رضی اللہ عنہ کو بلا لو عائشہ رضی اللہ عنہا نے کہا کہ ابو بکر رضی اللہ عنہ پر گریہ غالب ہے، اگر آپ چاہیں تو ہم ابن الخطاب رضی اللہ عنہ کو بلا لیں، آپ نے (دوبارہ) فرمایا، ابو بکر رضی اللہ عنہ کو بلا لو، عائشہ رضی اللہ عنہا نے کہا ابو بکر رضی اللہ عنہ رفیق القلب ہیں، اگر آپ چاہیں تو ہم ابن الخطاب رضی اللہ عنہ کو بلا لیں۔

آپ نے فرمایا، تم یوسف ﷺ کی ساتھ والیاں ہو میرے لیے ابو بکر رضی اللہ عنہ اور ان کے بیٹے کو بلا او کہ وہ لکھ لیں میرا دا۔

ابو بکر بنی هاشم (کی خلافت) کے معاٹے میں کوئی طمع کرنے والا طمع کرنے یا کوئی آرزو کرنے والا (خلافت کی) آرزو کرے پھر فرمایا اس سے (یعنی کسی اور کی خلافت سے) اللہ اور مومنین انکار کرتے ہیں، اللہ اور مومنین اس سے انکار کرتے ہیں، عائشہ بنی هاشم نے کہا کہ (ایسا ہی ہوا کہ) اللہ نے اور مومنین نے اس سے (یعنی سوائے ابو بکر بنی هاشم کے کسی اور کی خلافت سے) انکار کر دیا اللہ نے اور مومنین نے اس سے انکار کر دیا۔

محمد بن المکندر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے مرض وفات میں فرمایا کہ میرے لیے ابو بکر بنی هاشم کو بلا وہ لوگ ابن الخطاب بنی هاشم کو آپؐ کے پاس بلالے، آپؐ پربے ہوشی طاری ہو گئی جب افاقت، وہ تو فرمایا: میرے لیے ابو بکر بنی هاشم کو بلا وہ انہوں نے ابن الخطاب کو آپؐ کے پاس بلالیا تو فرمایا: تم یوسف علیہ السلام کی ساتھ والیاں ہو۔

اس کے بعد عائشہ بنی هاشم سے کہا گیا، کتم نے اپنے والد کو رسول اللہ ﷺ کے لیے جیسا کہ آپؐ نے تم کو حکم دیا تھا بلایا، انہوں نے کہا کہ مجھے یہ مگان تھا کہ لوگ جب میرے والد کی آواز سنیں گے تو کہیں گے کہ یہ رسول اللہ ﷺ کے کیسے برے جائشیں ہیں، لوگوں کا اس بات کو عمر بنی هاشم کے لیے کہنا مجھے زیادہ پسند تھا بہبست اس کے کہ وہ بات میرے والد کے لیے گہیں۔

قاسم بن محمد نے اور عروہ نے اور عبد اللہ بن عتبہ نے اس طرح عائشہ بنی هاشم سے روایت کی کہ ایک حدیث دوسرے کی حدیث میں داخل ہے، انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ کی بیماری کی ابتداء میونہ بنی هاشم کے گھر میں ہوئی، پھر رسول اللہ ﷺ میرے پاس آئے اور میں (اپنے درود سرکی وجہ سے) ”ہائے سر“ کہرا ہی تھی، فرمایا: میری زندگی ہی میں اگر ایسا ہوتا کہ میں تمہارے لیے استغفار کرتا اور تمہارے لیے دعا کرتا، تمہیں کفن دیتا اور تمہیں دفن کرتا (تو اچھا ہوتا) میں نے (عائشہ بنی هاشم نے) کہا کہ ”ہائے افسوس، خدا کی قسم آپ تو میرا مرنا پا ہے ہیں، اگر ایسا ہوتا تو آپؐ اس روز کی اور سے نکاح کرتے۔

### خلافت کا اشارہ:

نبی ﷺ نے فرمایا: میں ہوں ”ہائے سر“، (کہنے کا سخت کیونکہ میرا ازدہ سر تم سے بہت زیادہ ہے) میں نے قصد کیا کہ کسی کو بھیح کرتہ ہارے والد اور تمہارے بھائی کو بلواؤں اور اپنا عبد مضبوط کر دوں تاکہ کوئی طمع کرنے والا اس امر میں طمع نہ کرے اور نہ کہنے والے (اس کے لیے) کہیں یا تمنا کرنے والے تمنا کریں۔

پھر فرمایا: ہرگز (اس کے مضبوط کرنے کی ضرورت) نہیں، (کیونکہ سوائے ابو بکر بنی هاشم کی خلافت کے کسی اور کی خلافت سے) اللہ بھی انکار کرے گا اور مومنین بھی رد کریں گے، یا اللہ رد کرے گا اور مومنین انکار کریں گے، بعض راویوں نے اپنی حدیث میں کہا کہ ”اللہ سوائے ابو بکر بنی هاشم کے (اور سب کی خلافت سے) انکار کرے گا۔“

حسن بنی هاشم سے مروی ہے کہ ابو بکر بنی هاشم نے کہا: یا رسول اللہ ﷺ، میں نے خواب میں دیکھا کہ میں دو یعنی چادریں اوڑھتے ہوں، میں لوگوں کا پاخانہ روندا ہوں، اور میرے سینے میں دو باغ ہیں، آپؐ ﷺ نے فرمایا کہ دو باغ (کامطلب یہ ہے کہ) تم دو سال تک والی (ملک) رہو گے، یعنی چادر (کامطلب یہ ہے کہ) تم اپنے بیٹے سے خوش نہ ہو گے (ایسا ہی ہوا کہ ان کے ایک فرزند حضرت عثمان بنی هاشم کے باعشوں میں شریک تھے اور پاخانہ (تو اس کامطلب یہ ہے کہ) تمہیں ان سے افیمت نہیں پہنچ گی

(خواب سے زیادہ تغیر پھی ہوئی)۔

محمد بن جبیر سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کے پاس ایک شخص آیا جو آپ سے کسی بارے میں تذکرہ کر رہا تھا، اس نے کہا کہ اگر میں آپ کے پاس آؤں اور آپ کو نہ پاؤں (تو کس سے ملوں) آپ نے فرمایا، ابو بکر ہنی خدود کے پاس آنا، محمد بن عمرو نے کہا کہ آپ کی مراد بعد موت تھی۔

محمد بن عمر والانصاری نے کہا کہ میں نے غاصم بن عمر بن قادہ ہنی خدود سے سنا کہ نبی ﷺ نے کسی شخص سے ایک مدت تک کے لیے (قرض) ایک اونٹ خریدا، اس نے کہا، یا رسول اللہ ﷺ اگر میں آؤں اور آپ کو نہ پاؤں، یعنی بعد موت کے (آؤں) تو آپ نے فرمایا، ابو بکر ہنی خدود کے پاس آنا، اس نے کہا، اگر میں ابو بکر ہنی خدود کے پاس آیا اور بعد موت کے انہیں بھی نہ پایا، تو آپ نے فرمایا عمر ہنی خدود کے پاس آنا، اس نے کہا اگر میں آؤں اور عمر ہنی خدود کو بھی نہ پاؤں، تو آپ نے فرمایا کہ جب عمر ہنی خدود بھی مرجا میں تو تجھ سے مراجائے تو تو بھی مر جانا۔

مناقب صدیق بربان رحمت عالم ﷺ

ابو سعید خدری ہنی خدود سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے لوگوں کو خطبہ سنایا کہ اللہ نے ایک بندے کو دنیا و آخرت کے درمیان اختیار دیا تو اس بندے نے جو اللہ کے پاس تھا اسے اختیار کر لیا، ابو بکر ہنی خدود رونے لے گئے میں نے اپنے دل میں کہا کہ کیا اس شیخ کو یہ بات رلاتی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ہی وہ شخص تھے جسے اختیار دیا گیا تھا اور ابو بکر ہنی خدود ہم سب سے زیادہ اسے جانتے تھے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا، اے ابو بکر ہنی خدود تم تجیریت رہو، لوگوں اپنی جان و مال میں سب سے زیادہ مجھ پر احسان کرنے والے ابو بکر ہنی خدود ہیں اگر میں انسانوں میں کسی کو خلیل بناتا تو وہ ابو بکر ہنی خدود ہی ہوتے، لیکن مجھے ان کے ساتھ اسلام کی اخوت اور اسلامی محبت ہے، مسجد کے اندر کوئی دروازہ سوائے ابو بکر ہنی خدود کے دروازے کے بند کرنے سے باقی نہ رہے۔

مجی بن سعید سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا، لوگوں میں مجھ پر سب سے زیادہ احسان کرنے والے اپنی جان و مال میں ابو بکر ہنی خدود ہیں، یہ تمام دروازے جو مسجد کے اندر نکلتے ہیں، سوائے ابو بکر ہنی خدود کے دروازے کے سب بند کر دو۔ معاویہ بن صالح نے کہا لوگوں نے (اعتراض) کہا کہ آپ نے تھارے دروازے بند کر دیئے اور اپنے خلیل کا دروازہ چھوڑ دیا، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا، مجھے معلوم ہو گیا جو کچھ تم نے ابو بکر ہنی خدود کے دروازے کے بارے میں کہا، میں ابو بکر ہنی خدود کے دروازے پر نور دیکھتا ہوں اور تمہارے دروازے پر ظلمت دیکھتا ہوں۔

ابن عباس ہنی خدود سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ مرض وفات میں اپنے سر میں ایک کپڑے کی پٹی باندھے ہوئے تھے، منبر پر بیٹھے اللہ کی حمد و شایان کی اور فرمایا کہ کوئی شخص ابو بکر ہنی خدود بن ابی قافلے سے زیادہ اپنی جان و مال میں مجھ پر احسان کرنے والا نہیں ہے، اگر میں انسانوں میں سے کسی کو خلیل بناتا تو ابو بکر ہنی خدود کو خلیل بناتا، لیکن اسلامی دوستی افضل ہے، وہ تمام کھڑکیاں جو اس مسجد میں ہیں، سوائے ابو بکر ہنی خدود کی کھڑکی کے بند کر دو۔

ایوب بن بشیر الانصاری نے بعض اصحاب رسول اللہ ﷺ سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ (جرے سے) برآمد ہوئے

اور منبر پر بیٹھے آپ نے کلمہ شہادت پڑھا، جب تشدید پورا ہو گیا تو سب سے پہلے شہادت اُخذ کے لیے استغفار کی، پھر فرمایا کہ اللہ کے بندوں میں سے ایک بندے کے گودنیا اور اللہ کے پاس کی نعمتوں کے درمیان اختیار دیا گیا، اس نے جو اس کے رب کے پاس ہے اسے اختیار کر لیا۔

لوگوں میں سب سے پہلے اسے ابو بکر صدیق رض سمجھ گئے، انہیں معلوم ہو گیا کہ رسول اللہ ﷺ کی مراد (بندے سے) اپنی ذات ہے وہ رونے لگے، رسول اللہ ﷺ نے ان سے فرمایا: ابے ابو بکر رض اپے اوپر حرم کرو وہ تمام دروازے جو مسجد میں نکلتے ہیں، سوائے ابو بکر رض کے دروازے کے سب بند کر دو، کیونکہ میں صحابہ رض میں ان کے برابر کسی شخص کو اپنے نزدیک احباب میں افضل نہیں جانتا۔

ابوالخوبیث سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ نے دروازوں کے متعلق حکم دیا کہ سوائے ابو بکر رض کے دروازے کے سب بند کر دیئے جائیں تو عمر رض نے کہا یا رسول اللہ مجھے چھوڑ دیجئے کہ میں ایک کھڑکی کھول لوں تاکہ جب آپ نماز کو تکلیف تو نہیں آپ کو کھلوں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: نہیں۔

عاصم بن عدی سے مروی ہے کہ عباس بن عبدالمطلب نے کہا: یا رسول اللہ کیا بات ہے کہ آپ نے کچھ لوگوں کے دروازے مسجد میں کھلرہنے دیئے اور کچھ لوگوں کے بند کر دیئے؟ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اے عباس رض میں نے اپنے حکم سے کھلرہنے دیئے اور نہ میں نے اپنے حکم سے بند کیے (بلکہ جو کچھ کیا وہ اللہ کے حکم سے کیا)۔

زندگی اور موت میں سے انتخاب کا اختیار:

عاشرہ رض سے مروی ہے کہ میں سن اکر تھی کہ کوئی نبی نہیں مرتا تو قتیلہ اسے دنیا و آخرت میں اختیار نہ دیا جائے، اشہد اذ مرض میں جب آنحضرت ﷺ کی آواز بیٹھ گئی تو میں نے آپ کو کہتے سن: "مع الذین انعم اللہ علیہم من النبین والصدیقین والشهداء والصالحین وحسن اولئک رفیقاً" (ان نبیوں اور صدیقوں اور شہداء و صالحین کے ساتھ جن پر اللہ نے انعام کیا، اور وہ لوگ بہت اچھے رہنے ہیں) مجھے لقین ہو گیا کہ آپ کو ہمی اختیار دیا گیا۔

مطلوب بن عبد اللہ بن حطب سے مروی ہے کہ عاشرہ رض نے کہا رسول اللہ ﷺ فرمایا کرتے تھے کہ کوئی نبی ایسا نہیں جس کی جان قبض نہ کی جائے اسے اس کا ثواب نہ دکھایا جائے اور وہ (جان) اسی کی طرف واپس نہ کر دی جائے، پھر اسے جان کے اس کی طرف واپس کیے جانے اور (عام آخرت میں) بلا کے جانے میں اختیار نہ دیا جائے۔

"میں نے یہ بات آپ سے (سن کر) یاد کر لی تھی، میں آپ کو اپنے سینے سے لگائے ہوئے تھی کہ دیکھا تو آپ کی گزدن جھک گئی، سمجھی شاید آپ نے قضا کی مجھے وہ بات یاد آگئی جو آپ نے کہی تھی، پھر میں نے آپ کی طرف دیکھا کہ آپ اٹھے اور آپ نے دیکھا، اس وقت میں نے کہا کہ واللہ آپ ہمیں اختیار نہیں کریں گے، آپ نے فرمایا: جنت میں رفیق اعلیٰ کے ساتھ ان انبیاء و صدیقین و شہداء و صالحین کے ساتھ جن پر اللہ نے انعام کیا، اور یہ لوگ بہت اچھے رہنے ہیں"۔

نی رض کی زوجہ عاشرہ رض نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ جب تندرس تھے تو فرمایا کرتے تھے کہ کوئی نبی نہیں انجامیا جاتا

تا و تکیہ اسے جنت میں ٹھکانہ دکھادیا جائے اور اختیار نہ دیا جائے۔

”رسول اللہ ﷺ عارضے میں پتلا ہوئے، آپ کا سر مرے زانو پر تھا، تھوڑی دیر کے لیے آپ پر بے ہوشی طاری ہوئی، افاقہ ہوا تو آپ نے اپنی نظر مکان کی چھت کی طرف اٹھائی اور فرمایا: اے اللہ رفیق اعلیٰ۔“

”میں سمجھ گئی کہ اب آپ ہمیں اختیار نہ کریں گے اور میں جان گئی کہ جو حدیث آپ ہم سے بیان کیا کرتے تھے وہ صحیح ہے یا خری کلمہ تھا جس کا رسول اللہ ﷺ نے تکم فرمایا۔“

ام سلمہ حنفیہ زوجہ نبی ﷺ سے مروی ہے کہ میں نے کہا رسول اللہ ﷺ کو جب اختیار دیا جائے گا تو آپ ہمیں اختیار نہ کریں گے۔

عاشرہ ہی وفات سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو قبول وفات کے کہتے ناالیکی حالت میں کہ میں آپ کو اپنے سینے سے لگائے تھی کہ ”اللّٰهُمَّ اغْفُرْ لِي وَارْحَمْنِي بِالرَّفِيقِ“ (اے اللہ میری مغفرت فرماء، مجھ پر رحمت فرماء اور مجھے رفیق سے ملادے)۔

عبد بن عبد اللہ بن الزریب حنفیہ سے مروی ہے کہ عاشرہ ہی وفات نے خبر دی کہ انہوں نے نبی ﷺ کو قبول وفات اس حالت میں کر دے آپ کی پشت سے سہارا لگائے ہوئے تھیں، خوب غور سے نا، آپ فرماتے تھے: ”اللّٰهُمَّ اغْفُرْ لِي وَارْحَمْنِي وَالْحَقْنِي بِالرَّفِيقِ الْأَعْلَى“

مالک بن انس سے مروی ہے کہ ”مجھے عاشرہ ہی وفات سے معلوم ہوا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: کوئی نبی نہیں مرتاتا و تا و تکیہ اسے اختیار نہ دیا جائے جب میں نے آپ کو کہتے سن: ”اللّٰهُمَّ الرَّفِيقُ الْأَعْلَى“ تو سمجھ گئی کہ آپ اب اس دنیا میں مقام نہ فرمائیں گے۔

ابی بردہ بن ابی موی سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو عاشرہ ہی وفات اپنے سینے سے لگائے ہوئے تھیں اور شفا کی دعا کر رہی تھیں، آپ کو افاقت ہو گیا تو فرمایا: ”نہیں میں اللہ سے جبریل و میکائیل و اسرافیل ﷺ کے ساتھ رفیق اعلیٰ و اسعد کو مانگتا ہوں۔“ ابوسعید خدری حنفیہ سے مروی ہے کہ ہم لوگ مسجد میں بیٹھے تھے کہ یہاں کیک رسول اللہ ﷺ بیماری کی حالت میں سر پر کپڑے کی پٹی باندھے برآمد ہوئے آپ نکل کر چلنے لگے یہاں تک کہ منبر پر کھڑے ہو گئے پھر جب آپ اس پر بیٹھ گئے تو برداشت ابی ضرہ، انس بن عیاض و صفوان، فرمایا: ”قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضے میں رسول اللہ ﷺ کی جان ہے۔“ اور برداشت محمد بن اسماعیل، فرمایا: ”قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضے میں میری جان ہے، قیامت کے روز میں خروج و حوض پر کھڑا ہوں گا، ایک شخص کے سامنے دنیا اور اس کی زینت پیش کی گئی مگر اس نے آخوت کو اختیار کر لیا۔“

حاضرین میں سے سوائے ابو بکر بن عوف کے کوئی نہ سمجھا وہ روئے اور کہا: میرے ماں باپ آپ پر فدا ہوں، ہم سب لوگ اپنی جان و مال اور باپ بیٹے آپ پر قدرا کرتے ہیں، پھر آپ (منبر سے) اترے اور اس پر قیامت تک نہ کھڑے ہوئے از واج مطہرات کے مانیں مساوات:

جعفر بن محمد نے اپنے والہ سے روایت کی کہ نبی ﷺ بیماری کی حالت میں ایک چادر پر اٹھائے جاتے تھے اور اس طرح

ازدواج پر گشت کر کے ان کی باری پوری کرتے تھے۔

ابی قلاب سے مروی ہے کہ نبی ﷺ اپنی ازدواج کے درمیان (وقت) تقسیم کرتے تھے آپ ان سب میں مساوات ملحوظ رکھتے اور فرماتے:

”اے اللہ یوہ ہے جس کا میں مالک ہوں اور تو زیادہ مالک ہے اس شے کا جس کا میں مالک نہیں ہوں، یعنی حب قلبی۔“

ازدواج کی اجازت سے سیدہ عائشہؓ کے مجرہ میں منتقل:

ابن شہاب سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کا دردشید ہو گیا تو آپ نے اپنی ازدواج سے عائشہؓ کے گھر میں رہنے کی اجازت چاہی، کہا جاتا ہے کہ ان سے فاطمہؓ کی وفیقانے کہا تھا کہ رسول اللہ ﷺ پر آمد و رفت گراں ہے سب نے اجازت دے دی، آپؐ میونہؓ کے گھر سے نکل کر عائشہؓ کی وفیقانے کے گھر کی طرف اس طرح رواہ ہوئے کہ آپؐ کے دونوں قدم عباسؓ اور ایک دوسرے شخص کے درمیان گھیث رہے تھے، آپؐ عائشہؓ کے گھر میں داخل ہو گئے، غالباً ابن عباسؓ نے پوچھا کہ ذہ دوسرا شخص کون تھا، لوگوں نے لاعلیٰ ظاہر کی تو انہوں نے کہا کہ وہ علی بن ابی طالبؓ تھا۔

عائشہؓ کی وفیق زوجہؓ نبی ﷺ نے بیان کیا کہ جب رسول اللہ ﷺ سخت بیمار ہو گئے اور دردشید ہو گیا تو آپؐ نے اپنی ازدواج سے اس امر کی اجازت چاہی کہ آپؐ کی تیارداری میرے گھر میں کی جائے، سب نے آپؐ کو اجازت دے دی، آپؐ اپنے دونوں پاؤں زمین پر رکڑتے ہوئے فضل بن عباسؓ اور ایک دوسرے شخص کے درمیان لکھے۔

عبداللہ (راوی حدیث) نے کہا: جو کچھ عائشہؓ کی وفیقانے کہا اس کی میں نے ابن عباسؓ کو خبر دی تو انہوں نے کہا کہ کیا تم جانتے ہو وہ دوسرا شخص کون تھا، جس کا عائشہؓ کی وفیقانے نام نہیں لیا۔ میں نے کہا نہیں، ابن عباسؓ کی وفیقانے کہا وہ علیؓ تھے، ان کی کسی خیر پر عائشہؓ کا دل خوش نہیں ہوتا۔

عائشہؓ کی وفیقانے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے میرے گھر میں داخل ہونے کے بعد اس حالت میں کہ آپؐ کا دردشید ہو گیا تھا، فرمایا، مجھ پر سات ملکوں سے (پانی) ڈالوں کی ڈالوں نہ کھولی جائیں، میرے ذمے ضروری ہے کہ لوگوں سے عہدوں، ان دونوں یعنی (میونہؓ کے گھر سے لانے والوں) نے آپؐ کو حصہؓ کی وفیق زوجہؓ نبی ﷺ کی لگن میں بٹھا دیا، تم لوگ ان ملکوں سے آپؐ پر (پانی) ڈالنے لگے، یہاں تک کہ آپؐ اپنے ہاتھ سے ہماری طرف اشارہ کرنے لگے کہ (بن) تم لوگ کرچکے، پھر آپؐ لوگوں کی جانب لکھئی، نہیں نہماز پڑھائی اور خطبہ سنایا۔

بیزید بن بانیوں سے مروی ہے کہ میں نے اور میرے ایک ساتھی نے حضرت عائشہؓ کی وفیقانے سے (ملنے کی) اجازت چاہی، انہوں نے میں اجازت دی، جب ہم لوگ داخل ہوئے تو انہوں نے (درمیان کا) پر ذہ کھینچ لیا اور ہمارے لیے ایک فرش بچا دیا، جس پر ہم لوگ بیٹھ گئے۔

انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ جب میرے دروازے پر گزرتے تھے تو مجھے کوئی ایسی بات پہنچاتے تھے جس سے اللہ نفع دے، آپؐ ایک روز گزرے، مگر کچھ نہیں فرمایا، پھر ایک روز گزرے مگر کچھ نہیں فرمایا، قب میں نے کہا، اے جاریہ (لوئی) میرے

لیے دروازے پر فرش بچا دیا، میں آپ کے راستے میں اس فرش پر بیٹھ گئی اور اپنے سر پر پٹی باندھ دی۔

رسول اللہ ﷺ میرے پاس سے گزرے اور فرمایا تمہارا کیا حال ہے؟ میں نے کہا مجھے (درود) کی شکایت ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا میں بھی ”ہائے سر“ (یعنی سر کے درد) میں جلتا ہوں، پھر آپ چلے گئے اور بہت تھوڑی دیر تھہرے تھے کہ آپ کو ایک چادر میں لا دکر لایا گیا اور میرے گھر میں داخل کیا گیا۔

آپ نے اپنی ازواج کو بلا بھیجا، سب آپ کے پاس جمع ہوئیں، فرمایا: میں علیل ہوں اور تم لوگوں کے گھروں میں گھومنہیں سکتا، لہذا تم لوگ چاہو تو مجھے اجازت دے دو کہ میں عائشہؓ کے گھر میں رہوں، سب نے اجازت دے دی، میں آپ کی تیار داری کرتی تھی، حالانکہ میں نے آپ کے قبل کسی مریض کی تیارداری نہیں کی تھی۔

جعفر بن محمد نے اپنے والد سے روایت کی کہ جب نبی ﷺ کا مرض شدید ہو گیا تو آپ نے فرمایا: ”میں کل کہاں ہوں گا“، لوگوں نے کہا فلاں بیوی کے بیہاں، آپ نے فرمایا: پھر میں گل کے بعد کہاں ہوں گا، لوگوں نے کہا، فلاں بیوی کے بیہاں، ازواج سمجھ گئیں کہ آپ کی مراد عائشہؓ ہے میں سب نے کہا کہ یا رسول اللہ، ہم نے اپنے دن اپنی بہن عائشہؓ کو بھٹکا کوہیہ کر دیئے۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنی ازواج پر دورہ کیا کرتے تھے جب آپ کی تکلیف بڑھ گئی اور آپ میونہؓ کے گھر میں تھے تو آپ کی ازواج سمجھ گئیں کہ آپ میرے گھر میں رہنا چاہتے ہیں۔ انہوں نے کہا یا رسول اللہ، ہمارا وہ دن جو میں پہنچتا ہے ہماری بہن عائشہؓ کے لیے ہے۔

### سیدہ عائشہ صدیقہؓ مساوک چاکروی:

عائشہؓ سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ اسی روز واپس ہو کر میرے جھرے میں آگئے تو میری آنکھوں میں کروٹ کے ملن لیٹ گئے، میرے پاس ابو بکرؓ کے خاندان میں سے ایک شخص آیا جس کے ہاتھ میں بزر مساوک تھی، رسول اللہ ﷺ نے اس مساوک کی طرف حالانکہ وہ اس کے ہاتھ میں تھی ایسی نظر سے دیکھا کہ میں سمجھ گئی کہ آپ کو اس کی خواہش ہے، میں نے کہا یا رسول اللہ آپ چاہتے ہیں کہ میں آپ کو یہ مساوک دوں، آپ نے فرمایا ہاں میں نے اسے لے کر چلایا جب زم ہو گئی تو آپ کو دی، آپ نے اس سے بہت زیادہ دانت صاف کیے جتنے کہ اس کے قبل میں نے آپ کو دانت صاف کرتے دیکھا تھا، پھر آپ نے اسے رکھ دیا۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ عبد الرحمن بن ابی بکرؓ نے رسول اللہ ﷺ کی بیاری میں آپ کے پاس آئے میں آپ کو اپنے سینے سے لگائے ہوئے تھی، عبد الرحمن کے ہاتھ میں مساوک تھی، آپ نے حکم دیا کہ میں اسے دانتوں سے زم کر دوں، میں نے زم کر کے رسول اللہ ﷺ کو دے دی۔

قاسم بن محمد سے مروی ہے کہ عائشہؓ کو کہتے سنے کہ مجھ پر اللہ کے انعامات اور میرے ساتھ اس کے اچھے عطا یا میں سے تھا کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات میرے مکان میں میری بازاری (کے دن) میں اور میرے ہی آنکھ میں ہوئی موت کے وقت بھی میرا اور آپ کا الحاب دہن جمع ہو گیا۔

قاسم نے کہا جو کچھ آپ نے فرمایا وہ سب ام بمحجھے گئے، مگر آپ کے اور آنحضرت ﷺ کے لعاب دہن میں کیوں کراچتے ہوا۔ انہوں نے کہا، نبی ﷺ کے پاس میرے بھائی عبد الرحمن بن ام رومان آپ کی عیادت کے لیے آئے ان کے ہاتھ میں ترمسواک تھی، رسول اللہ ﷺ کو مسواک کا بہت شوق تھا، میں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا کہ آپ اپنی نظر اس کی طرف اٹھاتے ہیں۔ میں نے کہا اے عبد الرحمن مسواک کو دانت سے کچل کے مجھے دے دو، میں نے اسے چبایا اور رسول اللہ ﷺ کے مند میں ڈال دیا، آپ نے اس سے مسواک کی میرے اور آپ کے لعاب دہن کا اجتماع ہو گیا۔

### مرض وفات میں دوا کا پلایا جانا:

عمرو بن دینار سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ علیل ہوئے تو آپ پر بے ہوشی طاری ہوئی، پھر افاقت ہوا، جس وقت آپ کو افاقت ہوا تو از واج آپ کو دوا پلار ہی تھیں، آپ نے فرمایا: کیوں تم لوگوں نے مجھے دوا پلادی؟ حالانکہ میں روزہ دار تھا؟ شاید اس اداء بنت عجیس ہی تھا نے تمہیں اس کا حکم دیا، کیا انہیں یہ اندیشہ تھا کہ مجھے (مرض) ذات الجب ہے؟ اللہ کی مرضی نہیں ہے کہ وہ مجھ پر ذات الجب کو مسلط کرنے سوائے میرے بچا عباس ﷺ کے گھر میں کوئی بغیر دوا پلائے نہ چھوڑا جائے جیسا کہ ان لوگوں نے مجھے دوا پلائی، آپ کی از واج اٹھ کر ایک دوسرے کو دوا پلانے لگیں۔

عاشر شیخ محدثنا سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے کولے میں درد ہو جاتا تھا جو بہت شدید ہوتا تھا، ایک روز وہی درد آپ کو ہو گیا، جس سے رسول اللہ ﷺ پر اتنی بے ہوشی طاری ہوئی کہ ہم لوگ یہ سمجھے کہ بستر پر آپ کی وفات ہو گئی، ہم نے آپ کو دوا پلادی، جب افاقت ہوا تو آپ بمحجھے کہ ہم نے آپ کو دوا پلائی ہے، فرمایا: تم لوگ سمجھتے ہیں کہ اللہ نے مجھ پر ذات الجب کو مسلط کیا ہے، اللہ کی مرضی نہیں ہے کہ اے مجھ پر غالب کرے واللہ گھر میں کوئی بغیر اس کے نہ رہے کہ تم اسے دوا پلاؤ، سوائے میرے بچا عباس ﷺ کے۔

پھر گھر میں کوئی نہ بچا جائے دوائے پلائی گئی ہوا تھا تو آپ کی از واج میں سے کسی نے کہا کہ میں روزہ دار ہوں، لوگوں نے کہا، تم سمجھتے ہو گئی کہ ہم تمہیں چھوڑ دیں گے، حالانکہ رسول اللہ ﷺ نے فرمادیا ہے کہ گھر میں کوئی بغیر دوا پلائے نہ چھوڑا جائے، ہم نے انہیں بھی دوا پلادی حالانکہ وہ روزہ دار تھیں۔

### اللہ کے نبی کو مودی مرض نہیں ہوتا:

ام سلسلہ حدیث سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کا درد میمونہ ﷺ کے گھر میں شروع ہوا جب آپ کی تکلیف میں کی ہو گئی تو آپ نے نکل کر لوگوں کو نماز پڑھائی، جب شدت محسوس کی تو فرمایا: لوگوں کو حکم دو کہ وہ نماز پڑھ لیں، ہم نے آپ پر ذات الجب کا اندیشہ کیا، شدت ہو گئی تو دوا پلادی۔

نبی ﷺ نے دوائی تیزی محسوس کی افاقت ہو گیا تو فرمایا: تم لوگوں نے میرے ساتھ کیا کیا کیا انہوں نے کہا، ہم نے آپ کو دوا پلائی، آپ نے فرمایا کس حیرت کی؟ ہم نے کہا عدو ہندی، قدرے کم کم اور چند قطرے روغن زیتون کے، آپ نے فرمایا: تمہیں کس نے اس کا مشورہ دیا، انہوں نے کہا کہ اس اباء بنت عجیس نے۔

فرمایا: یہ وہ طب ہے جو ان کے پاس ملک جس سے آئی ہے، گھر میں کوئی بغیر دو اپلاۓ نہ رہنے پائے، سوائے ان کے جو رسول اللہ کے بچا تھے یعنی عباس رض، پھر فرمایا: وہ کیا چیز تھی جس کا تمہیں مجھ پر اندر یشہ تھا، تو انہوں نے کہا، ذات الحجہ، فرمایا: اللہ کی مرضی نہیں ہے کہ وہ اسے مجھ پر مسلط کرے۔

عثمان بن محمد الاضئ سے مروی ہے کہ امام بشر بن البراء نبی ﷺ کی عالالت میں آپؐ کے پاس گئیں، انہوں نے کہا، یا رسول اللہ ایسا بخار آپ کو ہے کسی کو نہ ہوا ہوگا، نبی ﷺ نے فرمایا: ہمارے لیے دوچند مصیبت ہوتی ہے، جیسا کہ ہمارے لیے دوچند اجر ہوتا ہے۔

(فرمایا) لوگ (میرے مرض کے متعلق) کیا کہتے ہیں؟ انہوں نے کہا لوگ کہتے ہیں کہ ذات الحجہ ہے، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اللہ کی مرضی نہیں ہے کہ وہ اسے اپنے رسول پر مسلط کرے کیونکہ وہ تو خشیطان کی مار ہے یہ اس لفظ کی وجہ سے ہے جسے میں نے اور تمہارے بیٹے (بشر بن البراء نے یوم خیر میں) کھایا تھا، یہ وہ وقت ہے کہ اس نے میری رگ پشت کاٹ دی، ابین عباس رض سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کے ورد ہوا تو لوگوں نے آپؐ کو دو اپلاں، آپؐ نے فرمایا: تمہیں کس نے اس کا مشورہ دیا، کیا تمہیں یہ اندر یشہ ہوا کہ مجھے ذات الحجہ ہوگا، اللہ کی مرضی نہیں ہے کہ وہ اسے مجھ پر مسلط کرے، تمہیں اسماء بنت عمیس نے اس کا مشورہ دیا جوان سے ملک جس سے لائیں، سوائے میرے بچا عباس کے گھر میں کوئی بغیر دو اپلاۓ نہ چھوڑ جائے۔

ابن عباس رض نے کہا کہ پھر ایک دوسرے کو دو اپلانے لگے۔  
ابو بکر بن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام سے مروی ہے کہ امام سلمہ اور اسماء بنت عمیس رض نے ہی نے آپؐ کو دو اپلاں، نبی ﷺ کی قسم کی وجہ سے اس روز میونہ رض کو بھی دو اپلاں گئی حالانکہ وہ روزہ دار تھیں، یہ گویا آپؐ کی طرف سے ان لوگوں کو سزا تھی۔

### وفات سے قبل مال کی تقسیم:

عاشر رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس کچھ دینار آئے جنہیں آپؐ نے سوائے چھ کے سب کو تقسیم کر دیا، چھ دینار اپنی کسی زوج کو دے دیئے، آپؐ کو نیندہ آئی، فرمایا: وہ چھ دینار کیا ہوئے، لوگوں نے کہا آپؐ نے وہ فلاں بیوی کو دے دیئے، فرمایا وہ میرے پاس لااؤ (جب لائے گے) تو آپؐ نے ان میں سے پانچ الفصار کے پانچ گھروں میں تقسیم کر دیئے اور فرمایا اس (ایک) کو خرچ کر داں کے بعد ارشاد ہوا: اب مجھے چین آیا اور آپؐ سور ہے۔

مظاہب بن عبد اللہ بن حطہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے عاشر رض سے جو آپؐ کو اپنے بیٹے سے لگائے ہوئے تھیں فرمایا: اے عاشر رض وہ سونا کیا ہوا، انہوں نے کہا میرے پاس ہے فرمایا: اے خرچ کر دا اور رسول اللہ ﷺ پر غشی طاری ہو گئی، آپؐ ان کے (عاشر رض کے) بیٹے ہی پر تھے، جب افاق ہوا تو فرمایا: اے عاشر! کیا وہ سونا تم نے خرچ کر دیا؟ انہوں نے کہا، واللہ نہیں نیا رسول اللہ، آپؐ نے اسے منگایا، اپنے ہاتھ پر رکھا، شمار کیا تو چھ دینار تھے، فرمایا: محمد کا اپنے رب کے ساتھ کیا مگماں ہوگا

اگر وہ اس حالت میں اللہ سے ملاقات کرے کہ یہ اس کے پاس ہو آپ نے وہ سب خرچ کر دیے اور اسی روز آپ کی وفات ہو گئی۔ ابو ہریرہ رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: قسم اس ذات کی جس کے قبضے میں محمد ﷺ کی جان ہے، اگر یہ احمد میرے پاس سونا (ہو کر آجائے) تو میں یہ پسند نہ کروں گا کہ اس حالت میں اس پر تمین دن بھی گزریں کہ میرے پاس اس میں کا ایک دینار بھی باقی ہو اور مجھے ایسا شخص بھی ملے جو اسے بطور صدقے کے قبول کر لے، سوائے اس کے کہ میں (اس میں سے) کچھ بقدر اس قرض کے جو بھجہ پر ہے محفوظ کروں۔

عقبہ بن الحارث سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نماز عصر سے فارغ ہو کر لوٹے تو آپ اس قدر تیزی سے گئے کہ آپ کو کسی نے نہ پایا لوگوں کو آپ کی سرعت سے تعجب ہوا، جب آپ ان کے پاس واپس آئے تو آپ نے ان کے چہرے میں جو (اثر تعجب) تھا پہچان لیا، فرمایا میرے پاس گھر میں سونا تھا مجھے یہ ناگوار ہوا کہ میں اسے اپنے پاس وقت گزارنے دوں اس لیے میں نے اس کی تقسیم کا حکم دے دیا۔

حسن رض سے مروی ہے کہ ایک روز رسول اللہ ﷺ کو صبح ہوئی تو چہرے سے معلوم ہوا کہ شب اس حالت میں گزری ہے کہ کسی امر نے آپ کو فکر میں ڈال دیا ہے، لوگوں نے عرض کی: یا رسول اللہ تم آپ کے چہرے کو متغیر پانے ہیں، معلوم ہوتا ہے کہ آج رات آپ کو کسی امر نے متغیر کر دیا رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: (بات) یہ ہے کہ سونے کا دوا و قیر رات کو میرے پاس رہ گیا تھا جسے میں نے روانہ نہیں کیا تھا۔

عاشرہ ت سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مرض الموت میں فرمایا: سونا کیا ہوا؟ میں نے کہا، یا رسول اللہ وہ میرے پاس ہے فرمایا: یہاں لا وہ سات اوپر پانچ (دینار) کے درمیان تھے آپ نے اپنے ہاتھ میں رکھا اور فرمایا: محمدؐ کے متعلق اللہ کیا گمان کرے گا اگر وہ اللہ سے اس حالت میں ملے کہ یہ (دینار) اس کے پاس ہوں (ایے عاشرہ ت) انہیں خرچ کر دلو۔

عاشرہ ت سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مرض وفات میں فرمایا: اے عاشرہ ت! وہ سونا لا وہ آپ کے پاس دینار لا میں جو نیا سات تھے آپ نے انہیں ہاتھ میں لیا اور فرمایا کہ محمدؐ کیا گمان ہے اگر وہ اللہ سے ملے اور یہ (دینار) اس کے پاس ہوں۔

عاشرہ ت سے مروی ہے کہ شام ہونے کے بعد رسول اللہ ﷺ کے پاس آٹھ درم آئے، آپ برابر اس حالت میں گھرے یا بیٹھے رہے کہ آپ کو نیند نہ آتی تھی یہاں تک کہ ایک سائل کو سوال کرتے شا تو آپ میرے پاس سے نکلے اور زیادہ دیر نہ گزری کہ اندر آئے، میں نے آپ کی سانس کی آواز سنی، صبح ہوئی تو عرض کی یا رسول اللہ میں نے آپ کو ابتدائی شب میں بیٹھایا کھڑا دیکھا، آپ کو نیند نہ آتی تھی یہاں تک کہ ایک سائل کو سوال کرتے شا تو آپ میرے پاس سے نکلے اور زیادہ دیر نہ گزری کہ اندر آئے، میں نے آپ کی سانس کی آواز سنی، فرمایا: ہاں، شام ہونے کے بعد آٹھ درم آئے اللہ کیا سمجھے گا، اگر میں اس سے اس حالت میں ملوں کہ چند درم پاس ہوں۔

سہل بن سعد سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس سات دینار تھے جو آپ نے عاشرہ ت کے پاس رکھ دیئے تھے

جب آپ پیار ہوئے تو فرمایا: اے عائشہ! سونے (کے دینار) علی ہی خود کے پاس بھیج دو پھر رسول اللہ ﷺ پر بے ہوشی طاری ہو گئی اور عائشہ آپ کی پیاری میں مشغول ہو گئیں۔ آپ نے تین مرتبہ یہی فرمایا اور ہر مرتبہ آپ پر بے ہوشی طاری ہو جاتی تھی، اور عائشہ ہی خود کو مشغول کر لیتی تھی، انہوں نے وہ علی ہی خود کے پاس بھیج دیئے، اور علی ہی خود نے تصدق کر دیئے، پھر رسول اللہ ﷺ کو دو شنبہ کی شام ہوئی جو موت کی شب تھی، عائشہ ہی خود نے کسی بیوی کے پاس اپنا چراغ بھیجا اور کہا کہ اس میں اپنے مشکلزے سے مگر پنا دو کیونکہ رسول اللہ ﷺ کی موت کی شب ہوئی ہے۔

قبر پر مسجد بنانے والے بدترین خلاائق:

عائشہ ہی خود سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی ازواج نے بزمادہ پیاری جتاب رسالت مآب ﷺ آپ ہی کے حضور میں اس کنیتے کا آپ میں ذکر کیا جو ملک جہش میں تھا اور جس کا نام ماری تھا۔ انہوں نے اس کی خوب صورتی و تصاویر کا تذکرہ کیا۔ ام سلہ و ام حبیبہ ہی ملک جہش میں جا پھکی تھیں، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: یہ وہ قوم ہے کہ جب ان میں کوئی مرد صالح ہوتا ہے تو یہ لوگ اس کی قبر پر مسجد بنانے لیتے ہیں، وہ لوگ خدا کے نزدیک بدترین خلاائق ہیں۔

یہود پر لعنت:

عائشہ و عبد اللہ بن عباس ہی خود سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ پر مرض نازل ہوا تو آپ اپنے چہرے پر ایک رومال (مراع و سیاہ) ڈالنے لگے، جب آپ کا دم گھٹتا ھاتا تو اپنے چہرے سے ہنادیتے تھے، آپ اسی طرح کر رہے تھے کہ آپ نے فرمایا: یہود و نصاری پر خدا کی لعنت کر انہوں نے اپنے انبیاء کی قبور کو مساجد بنالیا، آپ لوگوں کو ان (یہود و نصاری) کے عمل سے ڈرارہے تھے۔

جندب سے مروی ہے کہ انہوں نے وفات سے پانچ روز قبل رسول اللہ ﷺ کو فرماتے سنا: خبردار! جو لوگ تم سے پہلے تھے وہ اپنے انبیاء و صالحین کی قبور کو مساجد بنانے تھے مگر تم لوگ قبور کو مساجد بنانا، کیونکہ میں تمہیں اس سے منع کرتا ہوں۔ عبد اللہ بن عبد اللہ بن عتبہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ سے جو آخری بات معلوم ہوئی وہ یہ تھی کہ "خدا غارت کرے یہود کو کہ انہوں نے اپنے انبیاء کی قبور کو مساجد بنالیا"۔

اسا عیل بن ابی حکیم سے مروی ہے کہ انہوں نے عمر بن عبد العزیز رضی اللہ عنہ کو کہتے سا کہ رسول اللہ ﷺ نے عارضہ موت میں فرمایا: خدا غارت کرے یہود و نصاری کو جنمہوں نے اپنے انبیاء کی قبور کو جدہ گاہ بنالیا، (یہود و نصاری کے) دونوں دین ملک غرب میں ہرگز باقی نہ رہیں گے۔

عطاء بن یسار سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اے اللہ میری قبر کو بت نہ بنانا جس کی پرستش کی جائے، اس قوم پر اللہ کا بہت بخت غصب ہو جنمہوں نے اپنے انبیاء کی قبور کو مساجد بنالیا۔

عائشہ ہی خود سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے اس مرض میں فرمایا: جس سے آپ نہ اٹھے، کہ یہود و نصاری پر اللہ لعنت کرے کہ انہوں نے اپنے انبیاء کی قبور کو جدہ گاہ بنالیا، اگر یہ (ارشاد) نہ ہوتا تو لوگ آپ کی قبر کی (محض) زیارت نہ کرتے۔

(بلکہ اس پر بحث کرتے) لیکن آپ نے (پہلے ہی) اس کے بجھہ گاہ بنائے جانے کا خوف ظاہر کر دیا۔

حسن بن علیؑ سے مروی ہے کہ لوگوں نے مشورہ کیا کہ آپ کو مسجد میں دفن کریں، عائشہؓ نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ کے قبریں مسجد میرے آغوش میں سر رکھے ہوئے تھے، جب آپ نے فرمایا: اللدان قوموں کو غارت کرے جنہوں نے اپنے انبیاء کی قبریں مسجد بنالیں، تو ان سب کی رائے اس پر تفقی ہو گئی کہ آپ کو عائشہؓ نے مسجد کے مکان میں اسی مقام پر دفن کریں جہاں آپ کی وفات ہوئی۔

کعب بن مالک سے مروی ہے تمہارے نبی ﷺ سے میری ملاقات کا قریب تر زمانہ آپ کی وفات سے پانچ روز پہلے کا ہے، میں نے آپ کو فرماتے سنا کہ جو لوگ تم سے پہلے تھے۔ انہوں نے اپنے مکانوں کو قبر بنالیا، میں تمہیں اس سے منع کرتا ہوں، خردراز کیا میں نے (حق کی) تبلیغ کر دی، اے اللہ گواہ رہ اے اللہ گواہ رہ۔

اسامة بن زیدؓ سے مروی ہے کہ تم لوگ رسول اللہ ﷺ کے پاس بزمائے بیماری عیادت کرنے آئے، تم نے آپ کو اس حالت میں پایا کہ آپ ایک عدنی چادر سے منہ ڈھانکے کھڑے تھے آپ نے اپنا منہ کھول دیا اور فرمایا: اللہ یہود پر لعنت کرے جو بیکو حرام کہتے ہیں اور اس کی قیمت کھاتے ہیں۔

ابو ہریرہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اے اللہ میری قبر کو بت نہ بنا، اللہ اس قوم پر لعنت کرے جنہوں نے اپنے انبیاء کی قبور کو مساجد بنالیا۔

### وصیت نبوی ﷺ اور واقعہ قرطاس:

ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ پنجشنبہ کو بیمار ہوئے (یہ کہہ کر) ابن عباسؓ نے ہم رونے لگے اور کہنے لگے پنجشنبہ اور کون سا پنجشنبہ رسول اللہ ﷺ کا درود شدید ہو گیا تو فرمایا دوست کاغذ لاو، میں تمہارے لیے ایسا فرمان لکھ دوں جس کے بعد تم بھی گمراہ نہ ہو سکو، جو لوگ آپ کے پاس تھے ان میں سے کسی نے کہا کہ نبی اللہ (ہمیں) چھوڑتے ہیں، پھر آپ سے کہا گیا کہ آیا جو آپ نے طلب فرمایا (دواست و کاغذ) ہم آپ کے پاس لا میں، آپ نے فرمایا اس (گفتگو) کے بعد آپ نے وہ (کاغذ وغیرہ) نہیں منگایا۔

سلیمان بن ابی مسلم نے جو ابن ابی شعیح کے ماموں تھے سعید بن جبیر سے سنا کہ ابن عباسؓ نے کہا پنجشنبہ اسی دن رسول اللہ ﷺ کا درود شدید ہو گیا، آپ نے فرمایا: میرے پاس دوست و کاغذ لاو، میں تمہیں ایسا فرمان لکھ دوں کہ تم بھی گمراہ نہ ہو۔ لوگ آپ میں بھگنے لگے حالانکہ نبی ﷺ کے پاس بھگنا مناسب نہیں، پھر لوگوں نے کہا آپ کا کیا حال ہے کیا آپ نے ہمیں چھوڑ دیا، چلو خود آنحضرت ﷺ سے دریافت کریں۔

لوگ آپ کے پاس آئے اور اسی بات کو درہ رانے لگے آپ نے فرمایا: مجھے چھوڑ دو کیونکہ میں جس حالت میں ہوں وہ اس سے بہتر ہے جس کی طرف تم مجھے بلا تے ہو، میں تمہیں تین وصیتیں کرتا ہوں، مشرکین کو جزیرہ عرب سے نکال دو، وفد (آنے والے قاصدوں) کی اس طرح مداراث کرو جس طرح میں ان کی مداراث کیا کرتا تھا، تیسرا وصیت سے راوی نے سکوت کیا (اور کہا کہ مجھے معلوم نہیں کہ) (ابن عباسؓ نے) اسے بیان کیا اور میں بھول گیا، یا جنہوں نے دیدہ و دانستہ اس سے سکوت کیا۔

جابر بن عبد اللہ الانصاری سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کو وہ عارضہ ہوا جس میں آپ کی وفات ہوئی تو آپ نے ایک کاغذ منگایا کہ اپنی امت کے لیے ایسا فرمان لکھ دیں جس سے نہ وہ گمراہ کیے جاسکیں، گھر میں شور اور بات چیز ہونے لگی، عمر بن الخطاب تھی تھوڑے (آپ سے) گفتگو کی پھر نبی ﷺ نے یہ خیال ترک فرمادیا۔

علی بن ابی طالب تھی تھوڑے سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی پیاری جب شدید ہو گئی تو فرمایا: اے علی تھی تھوڑے میرے پاس ایک طبق (کاغذ) لاو تو میں وہ بات لکھ دوں کہ میرے بعد میری امت گمراہ نہ ہو۔ علی تھی تھوڑے نے کہا کہ مجھے اندر یہ ہے کہ (کاغذ لانے سے) پہلے آپ کی جان نہ چلی جائے میں کاغذ سے زیادہ بیاد رکھنے والا ہوں (مجھ سے زبانی فرمادیجئے)۔

آپ کا سر میری باہوں اور بازوؤں کے درمیان تھا کہ آپ صیحت فرمانے لگے، نماز اوزکوہ اور جن (غلاموں) کے تم لوگ مالک ہو (ان کا خیال رکھنا)، آپ اسی طرح فرمائے تھے کہ روح پرواں کر گئی، آپ نے کلمہ شہادت "لا الہ الا اللہ و ان محمد ا عبدہ و رسولہ" کا حکم دیا اور فرمایا: جس نے ان دونوں (توحید و رسالت) کی شہادت دی اس پر دوزخ حرام کر دی گئی۔

ابن عباس تھی تھوڑے سے مروی ہے کہ "چیخنہ اور کون سماں چیخنہ؟" (راوی نے) کہا کہ گویا میں ابن عباس تھی تھوڑے کے آنسو دیکھ رہا ہوں جو ان کے رخسار پر سوتی کی لڑی کی طرح (جاری) تھے، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا میرے پاس کتف اور دو دست لاو میں تمہارے لیے ایک فرمان لکھ دوں جس کے بعد تم کبھی گمراہ نہ ہو۔ لوگوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ ہمیں چھوڑتے ہیں۔

عمر بن الخطاب تھی تھوڑے سے مروی ہے کہ ہم لوگ نبی ﷺ کے پاس بیٹھے تھے، ہمارے اور عورتوں کے درمیان پرداختا رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: مجھے سات مشکوں سے عسل دو اور کاغذ دو دست لاو میں تمہارے لیے ایک ایسا فرمان لکھ دوں جس کے بعد تم لوگ کبھی گمراہ نہ ہو، عورتوں نے کہا رسول اللہ ﷺ کے پاس آپ کی حاجت (کی چیز یعنی کاغذ وغیرہ) لے آؤ میں نے کہا تم خاموش رہو، تم لوگ آپ کی اس طرح کی ساتھ دالیاں ہو کہ جب آپ میریں ہوئے تو تم نے اپنی آنکھیں نچوڑ دیں (یعنی خوب رو میں) اور جب آپ سندھ رست ہوئے تو تم نے آپ کی گردان پکڑ لی، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: وہ عورتیں تم لوگوں سے بہتر ہیں۔

جابر تھی تھوڑے سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے اپنی وفات کے وقت کاغذ منگایا کہ اپنی امت کے لیے ایسا فرمان لکھ دیں جس سے وہ گمراہ ہوں نہ گمراہ کیے جائیں۔ لوگوں نے آپ کے پاس شور کیا یہاں تک کہ نبی ﷺ نے اسے ترک کر دیا۔

ابن عباس تھی تھوڑے سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کی وفات کا وقت آیا تو گھر میں لوگ تھے جن میں عمر بن الخطاب تھی تھوڑے بھی تھے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: آؤ میں تمہارے لیے ایک فرمان لکھ دوں کہ اس کے بعد تم لوگ گمراہ نہ ہو، عمر تھی تھوڑے نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ پر دزغالب ہے، تمہارے پاس قرآن ہے جو کافی ہے۔

گھر والوں نے اختلاف کیا اور جگہ نے لگے بعض وہ تھے جو کہتے تھے (کاغذ آپ کے) قریب کر دو کہ رسول اللہ ﷺ تمہارے لیے لکھ دیں، دوسرے لوگ وہی کہتے تھے جو عمر تھی تھوڑے نے کہا تھا، جب شور و اختلاف بہت ہو گیا اور رسول اللہ ﷺ کو لوگوں نے پریشان کر دیا تو آپ نے فرمایا میرے پاس سے اٹھ جاؤ۔

عبداللہ بن عبد اللہ نے کہا کہ ابن عباس تھی تھوڑے، کہا کرتے تھے، مصیبت اور وہ بھی پوری مصیبت رسول اللہ ﷺ کے فرمان

لکھنے میں جو چیز حاصل ہوئی وہ ان کا اختلاف اور شور و غل تھا۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مرض موت میں فرمایا میرے پاس دوات و کاغذ لاو، میں تمہارے لیے ایسا فرمان لکھ دوں، جس کے بعد تم بھی گمراہ نہ ہو عمر بن الخطاب رض نے کہا کہ فلاں فلاں روم کے شہروں کا کون (فاتح) ہو گا، رسول اللہ ﷺ ہرگز مر نے والے نہیں تا وفاتکیہ ہم لوگ اسے فتح نہ کر لیں اور اگر آپ (فتح کے قبل) مر گئے تو ہم لوگ آپ کا انتظار کریں گے جیسا بھی اسرائیل نے منوئی کا انتظار کیا تھا، نیب رض اخازوجہ نبی ﷺ نے کہا کہ کیا تم لوگ نبی ﷺ کی (بات) نہیں سنتے جو تم سے عہد لیتے ہیں، لوگوں نے شور کیا تو آپ رض نے فرمایا اٹھ جاؤ، لوگ اٹھ گئے تو نبی ﷺ کی اپنے مقام پر وفات ہو گئی۔

### حضرت عباس رض کا حضرت علی رض کو مشورہ:

عبداللہ بن عباس رض سے مروی ہے کہ علی بن ابی طالب رض رسول اللہ ﷺ کے اس درد میں جس میں آپ رض کی وفات ہوئی آپ رض کے پاس سے نکلے، لوگوں نے پوچھا، اے ابو افسن رض رسول اللہ ﷺ نے کس طرح صحیح کی انہوں نے کہا مجھ اللہ تندرتی کی حالت میں صحیح کی۔

عباس بن عبدالمطلب رض نے ان کا ہاتھ پکڑ کر کہا کیا تم نہیں دیکھتے کہ تین (شب) کے بعد تم لاٹھی کے غلام ہو گئے۔ واللہ مجھے نظر آتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنے اس درد میں وفات پا جائیں گے، میں اولاد عبدالمطلب کے چہرے (وقت وفات) پہچانتا ہوں، تم ہمیں رسول اللہ ﷺ کے پاس لے چلو، ہم آپ رض سے دریافت کریں کہ آپ رض کے بعد یہ حکومت کس کو ملے گی؟ اگر ہم کو ملے تو ہمیں معلوم ہو جائے، اور اگر ہمارے سوا کسی اور کو ملے تو ہم آپ رض سے گفتگو کریں کہ آپ رض ہمیں وصیت کر دیں۔

علی رض نے کہا، واللہ اگر ہم رسول اللہ ﷺ سے اس کی درخواست کریں گے تو آپ رض اس سے روکیں گے کہ لوگ تمہیں یہ (خلافت) بھی نہیں دیں گے اس لیے میں آپ رض سے کبھی درخواست نہ کروں گا۔

عامر الشعی سے مروی ہے کہ ایک شخص نے رسول اللہ ﷺ کے مرض وفات میں علی رض سے کہا کہ میں آپ رض کی وفات کو عقریب سمجھتا ہوں، تم ہمیں آپ رض کے پاس لے چلو تو ہم آپ رض سے دریافت کریں کہ کون آپ رض کا خلیفہ ہو گا، اگر ہم میں سے آپ رض کی کو خلیفہ بنا کیں تو بہتر ہے ورنہ ہمیں وصیت کر دیں تا کہ ہم اس شخص کو یاد رکھیں جو آپ رض کے بعد (خلیفہ) ہو، علی رض نے ان سے اس وقت وہی کہا جو پہلے کہا تھا جب رسول اللہ ﷺ اٹھا لیے گئے تو انہیں صاحب نے علی رض سے کہا کہ آپ اپنا ہاتھ پھیلایے میں آپ رض سے بیعت کروں تا کہ لوگ بھی آپ رض سے بیعت کر لیں مگر علی رض نے اپنا ہاتھ روک لیا۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ عباس بن عبدالمطلب رض نے عبدالمطلب کی اولاد کو بلا بھجوا اور انہیں پاس جمع کیا، علی رض ان کے گھر میں ایسے مقام پر تھے کہ وہاں کوئی اور نہ تھا، عباس رض نے علی رض سے کہا، اے سمجھجے! میں نے ایک رات سوچی ہے مگر میں یہ نہیں چاہتا کہ تم سے بغیر مشورہ لیے کچھ کروں، علی رض نے کہا وہ کیا؟ انہوں نے کہا ہم لوگ نبی ﷺ کے پاس چلیں اور آپ رض سے دریافت کریں کہ آپ رض کے بعد یہ امر (خلافت) کس کی طرف ہو گا، اگر ہم میں ہو تو ہم اسے ترک نہ کریں، واللہ ہم میں سے کسی کا روئے زمین پر کوئی مال باقی نہ رہا۔ اور اگر کسی اور میں ہو تو ہم آپ رض کے بعد اسے کبھی طلب نہ کریں، علی رض نے کہا:

اے میرے چچائی حکومت تو آپ ہی کی ہو گئی کوئی ہے بھی جو آپ سے جھڑا کر سکے، ابن عباس رض نے کہا پھر سب لوگ منتشر ہو گئے اور نبی ﷺ کے پاس نہیں گئے۔

زید بن اسلم سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کے پاس آپ کے مرض وفات میں عباس رض آئے تو علی بن ابی طالب رض نے کہا کہ آپ کیا چاہتے ہیں عباس رض نے کہا میں رسول اللہ ﷺ سے درخواست کرنا چاہتا ہوں کہ آپ ہم میں سے کسی کو ظیفہ بنا دیں، علی رض نے کہا آپ ایسا نہ سمجھئے، پوچھا کیوں؟ جواب دیا، مجھے اندر یہ ہے کہ آنحضرت ﷺ فرمادیں گے "نہیں" اور آپ کے نہیں کہنے کے بعد جب ہم لوگوں سے خلافت طلب کریں گے تو وہ بھی انکار کر دیں گے، کیونکہ رسول اللہ ﷺ نے انکار کر دیا ہے۔

فاطمہ بنت حسین رض سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو عباس رض نے کہا: اے علی رض تم اشو تا کہ تمام لوگ تم سے بیعت کریں موقع جب ایک مرتبہ گزر جاتا ہے تو دوبارہ نہیں آتا، اس وقت موقع ہے، علی رض نے کہا، کون ہے جو ہمارے سوا اس معااملے میں طمع کرے گا، عباس رض نے کہا و اللہ میراً مگان ہے کہ کوئی ہو جائے گا۔

جب ابو بکر رض سے بیعت کر کے لوگ مسجد کو واپس ہوئے تو علی رض نے عجیزی، پوچھا یہ کیا ہے، عباس رض نے کہا یہ وہی ہے جس کی میں نے تمہیں دعوت دی تھی، اور تم نے مجھ سے انکار کیا تھا، علی رض نے کہا کیا یہ ممکن ہے، عباس رض نے جواب دیا کہ اس قسم کا موقع دوبارہ کبھی نہیں آتا، عمر رض نے کہا کہ نبی ﷺ کی جب وفات ہو گئی اور ابو بکر رض آپ کے پاس سے نکلے تو علی اور عباس اور ذیر رض آپ کے پیچے تھے یہ اس وقت کی بات ہے جب عباس رض گفتگو کر رہے تھے۔

### مرض وفات میں حضور ﷺ کی سیدہ فاطمہ رض سے گفتگو:

عائشہ رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مرض موت میں اپنی بیٹی فاطمہ رض کو بلا یا اور خفیہ طور پر ان سے کچھ کہا تو وہ رونے لگیں، پھر انہیں بلا یا اور پوشیدہ طور پر ان سے کچھ کہا تو وہ ہنسنے لگیں۔

عائشہ رض نے کہا کہ میں نے ان سے اس بات کو پوچھا تو انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے مجھے یہ خبر دی کہ وہ اپنے اس درد میں اٹھا لیے جائیں گے تو میں رونے لگیں، پھر آپ نے مجھے یہ اطلاع دی کہ گھروالوں میں سب سے پہلے میں آپ سے ملوں گی، تو میں (خوش ہو کر) ہنسی۔

عائشہ رض سے مروی ہے کہ میں رسول اللہ ﷺ کے پاس بیٹھی ہوئی تھی کہ فاطمہ رض اس طرح چلتی ہو کی آئیں کہ ان کی رفتار رسول اللہ ﷺ کی رفتار کے مشابہ تھی، آپ نے فرمایا میری بیٹی کو "مرجا" پھر آپ نے انہیں اپنی بائی میں جانب یادا ہنسی جانب بھالیا اور خفیہ طور پر ان سے کچھ کہا وہ رونے لگیں، پھر ان سے خفیہ طور پر کچھ فرمایا تو ہنسنے لگیں میں نے کہا رونا اور ہنسنا میں نے اس طرح قریب تر نہیں دیکھا، رسول اللہ ﷺ نے تو تمہیں اپنے کلام کے لیے مخصوص کیا پھر تم روئی ہو وہ کیا بات تھی جو بطور راز کے رسول اللہ ﷺ نے تم سے بیان کی، انہوں نے کہا میں ایسی نہیں ہوں کہ آپ کا راز فاش کر دوں۔

جب آپ کی وفات ہو گئی تو میں نے ان سے پھر دریافت کیا، انہوں نے کہا کہ آپ نے فرمایا تھا کہ جب یہ میرے پاس ہر

سال آئے تھے اور ایک مرتبہ قرآن کا دور کرتے تھے، اس سال بھی وہ آئے اور دو دور کیے میں خیال کرتا ہوں کہ میری اجل آگئی میں تمہارے لیے کیسا اچھا پیش رہوں، پھر آنحضرت ﷺ نے فرمایا کہ میرے گھروں میں مجھ سے ملنے میں سب سے پہلی تم ہوگی میں اس کی وجہ سے روئی، پھر آپ نے فرمایا کہ تم اس سے خوش نہیں کہ تم اس امت کی عورتوں یا تمام عالموں کی عورتوں کی سردار ہو جاؤ تو میں ہوں۔

ام سلمہ بن عوف زوجہ نبی ﷺ سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کا وقت وفات آیا تو آپ نے فاطمہ بنت ابی ایوب کو بلا بیان اور ان کے کان میں بات کی وہ روئے لگیں، پھر آپ نے ان کے کان میں بات کہی، جس سے وہ ہنسنے لگیں، میں نے رسول اللہ ﷺ کی وفات تک ان سے دریافت نہیں کیا، وفات کے بعد میں نے فاطمہ بنت ابی ایوب سے ان کے ہنسنے اور رونے کا سبب پوچھا تو انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے مجھے خبر دی کہ آپ کی وفات ہو جائے گی، پھر آپ نے مجھے خبر دی کہ مریم بنت عمران کے بعد میں اہل جنت کی عورتوں کی سردار ہوں گی تو اس کی وجہ سے میں ہوں۔

ابی جعفر سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کے بعد فاطمہ بنت ابی ایوب کو ہنسنے نہیں دیکھا، سو اس کے کہ ان کے منہ کا کنارا کھل جاتا تھا۔

### حضرت اسامہ بن زیدؑ کے بارے میں فرمان نبوی:

عروہ بن زیر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اسامہ بن عوف کو حکم دیا تھا کہ وہ لشکر بلقاء کی طرف لے جائیں جہاں ان کے والد اور جعفر شہید ہوئے تھے، اسامہ بن عوف اور ان کے ساتھی تیاری کر رہے تھے اور انہوں نے جرف میں لشکر جمع کیا تھا کہ رسول اللہ ﷺ بیمار پڑ گئے جب افاقت ہوا اور آپ نے کچھ راحت محسوس کی تو سر میں پی باندھ کر باہر تشریف لائے اور تن مرتبہ فرمایا: اے لوگو! اسامہ بن عوف کے لشکر کو روانہ کر دو، یہ فرمائی، اس کی تشریف لے گئے، بیماری بہت بڑھ گئی اور آپ کی وفات ہو گئی۔

اسامہ بن زیدؑ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے لوگوں کی یہ گفتگو سنی کہ آپ نے اسامہ بن زیدؑ کو مہاجرین و انصار پر عالم بنادیا، رسول اللہ ﷺ باہر تشریف لائے، میر پر بیٹھئے، آپ نے اللہ کی حمد و شاکری اور فرمایا: اے لوگو! اسامہ بن عوف کے لشکر کو روانہ کر دو، میری عمر کی قسم اگر اب تم نے ان کی امارت کے بارے میں کلام کیا ہے تو ان کے قبل تم نے ان کے والد کی امارت میں بھی کلام کیا ہے، حالانکہ وہ امارت کے بال میں جس طرح ان کے والد بھی اس کے اہل تھے، لشکر اسامہ بن عوف روانہ ہو گیا، وہ جرف پہنچے اور لوگ ان کے پاس جمع ہو گئے، وہ لوگ اس حالت میں روانہ ہوئے کہ رسول اللہ ﷺ کی بیماری شدید ہو گئی تھی، اسامہ بن عوف اور ان کے ہمراہی انتظار کر رہے تھے کہ اللہ رسول اللہ ﷺ کے بارے میں کیا فیصلہ کرتا ہے۔

جب رسول اللہ ﷺ کی بیماری بہت بڑھ گئی تو میں اپے لشکر سے پلٹ آیا لوگ بھی میرے ہمراہ آگئے رسول اللہ ﷺ پر غصتی طاری تھی، آپ ﷺ بولتے نہ تھے آپ اپنا ہاتھ آسان کی طرف اٹھا کر مجھ پر چھوڑنے لگے، میں سمجھا کہ آپ میرے لیے دعا کرتے ہیں۔

ابن عمرؓ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے ایک سریہ بھیجا جس میں ابو بکر و عمرؓ بھی تھے، ان پر آپؐ نے اسامہ بن زیدؓ کو عامل بنایا، لوگوں نے ان کے بارے میں یعنی ان کے کم نہونے کے بارے میں طعن کیا، رسول اللہ ﷺ کو معلوم ہوا تو آپؐ گنبد پر چڑھے اللہ کی حمد و شکر کی اور کہا لوگوں نے اسامہ بن زیدؓ کی امارت میں طعن کیا ہے، انہوں نے ان سے پہلے ان کے والد کی امارت میں بھی طعن کیا تھا حالانکہ وہ دونوں اس کے اہل ہیں، اسامہ بن زیدؓ میرے محبوب ترین لوگوں میں ہیں، خبردار میں تم لوگوں کو اسامہ بن زیدؓ کے ساتھ خیر کی وصیت کرتا ہوں۔

عبداللہ بن عمرؓ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے ایک لشکر بھیجا اور ان پر اسامہ بن زیدؓ کو امیر بنایا، بعض لوگوں نے ان کی امارت میں طعن کیا، تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اگر تم ان کی امارت میں کلام کرتے ہو تو تم ان کے قبل ان کے والد کی امارت میں بھی کلام کرتے تھے خدا کی قسم وہ میرے محبوب ترین لوگوں میں تھے اور ان کے بعد یہ بھی میرے محبوب ترین لوگوں میں ہیں۔

عبداللہ بن سالم نے اپنے والد سے روایت کی ہے کہ انہوں نے ائمہ رسول اللہ ﷺ سے حدیث بیان کرتے شاکر جس وقت آپؐ نے اسامہ بن زیدؓ کو امیر بنایا تو آپؐ کو معلوم ہوا کہ لوگوں نے اسامہ بن زیدؓ کی برائی کی اور ان کی امارت میں کلام کیا، رسول اللہ ﷺ لوگوں میں کھڑے ہوئے اور فرمایا (بروایت سالم) خرد از تم لوگ اسامہ بن زیدؓ کی برائی کرتے ہو اور ان کی امارت میں طعن کرتے ہو جا لانکہ اس کے قبل بھی تم ان کے باپ کے ساتھ بھی کرچکے ہو، بخدا وہ امارت کے اہل تھے وہ سب لوگوں سے زیادہ میرے محبوب تھے اور ان کے یہ بیٹھے مجھے سب لوگوں سے زیادہ محبوب ہیں، لہذا ان کے بارے میں خیر کی وصیت قبول کرو، کیونکہ وہ تمہارے بہترین لوگوں میں سے ہیں، سالم نے کہا کہ میں نے عبد اللہ کو بھی یہ حدیث پہنچان کرتے تھیں سناءؓ سے اس کے کہ انہوں نے کہا کہ آپؐ نے فاطمہؓ کو مستحب نہیں کیا۔

#### النصار کے متعلق فرمان رسالت:

عائشہؓ سے مروی ہے کہ ہمیں رسول اللہ ﷺ نے حکم دیا کہ ہم سات کنوں کے پانی کی سات مشکلیں آپؐ پر روانی، ہم نے اس حکم کی تعلیم کی، جب آپؐ نے غسل کر لیا، تو آپؐ کو راحت محسوس ہوئی، آپؐ نے لوگوں کو نماز پڑھانی ائمہ خطبہ بنایا، شہدائے احمد کے لیے دعائے مغفرت کی اور ان کے لیے (رحمت کی) دعا کی، پھر آپؐ نے انصار کے لیے وصیت کی، فرمایا: اے گروہ مہاجرین تم نے اس حالت میں صبح کی ہے کہ تم لوگ ترقی کرو گے اور انصار نے اس حالت میں صبح کی ہے کہ وہ اپنی اس حالت سے جس پر وہ آج ہیں ترقی نہیں کریں گے، وہ ایسے ہیں کہ میں نے ان کے ہات پناہ لی، ان کے کریم کا اکرام کرو اور ان کے برے آدمی سے درگزر کرو۔

عبداللہ بن کعب نے نبی ﷺ کے کسی صحابی سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنے سرپر پٹی باندھے ہوئے باہر آئے اور فرمایا: اے گروہ مہاجرین تم نے اس حالت میں صبح کی ہے کہ تم ترقی کرو گے اور انصار نے اس حالت میں صبح کی ہے کہ وہ جس حالت پر آج ہیں اس سے زیادہ ترقی نہیں کریں گے، میرے انصار ایسے ہیں کہ انہوں نے مجھے پناہ دی، ان میں جو نیک ہوں ان کا

اکرام کرنا جو بد ہوں ان سے درگزد اور جو محسن ہوں ان کے ساتھ احسان سے پیش آئے۔

ابوسعید خدری رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب برآمد ہوئے تو لوگ حلقہ لیکے ہوئے آپ کا حال دریافت کر رہے تھے آپ نہایت تیزی سے نکلے چادر کے دلوں کنارے شانوں پر پڑے تھے اور ایک سفید کپڑے کی پٹی سر پر بندھی تھی آپ منبر پر کھڑے ہوئے لوگ اٹھ کر آپ کی طرف آگئے یہاں تک کہ مسجد بھر گئی، رسول اللہ ﷺ نے کلمہ شہادت پڑھا، جب اس سے فارغ ہوئے تو فرمایا: لوگوں انصار ایسے ہیں کہ انہوں نے مجھے پناہ دی اور ہر طرح سے میرا ساتھ دیا، الہذا ان کے بارے میں میرے خیال رکھو ان کے محسن کو قبول کرو اور ان کے بدن سے درگزد کرو۔

عنان بن مرہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے مرض موت میں فرمایا کہ ہر نبی کا ترکہ یا جائیداد ہوتی ہے انصار میرا ترکہ یا جائیداد ہیں، لوگ کم بھی ہوتے ہیں اور زیادہ بھی، الہذا تم ان کے محسن کو قبول کرو اور ان کے بدن معاف کرو۔

ابوسعید خدری رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: یہرے انصار وہ ہیں کہ مجھے اوز میرے اہل بیت کو پناہ دی، تم ان کے محسن کو قبول کرو اور ان کے بدن سے درگزد کرو۔

ابن عباس رض سے مروی ہے (یہ مضمون عبد اللہ نے اپنی حدیث میں بیان کیا) کہ نبی ﷺ نے اپنے گئے آپ سے کہا گے کہ یہ انصار جو مسجد میں ہیں، ان کی عورتیں اور مرد آپ پر رورہے ہیں فرمایا انہیں کون ولاتا ہے، لوگوں نے یہاں نہیں یخوف ہے کہ آپ رفیق اعلیٰ سے جا ملیں گے، (پھر سب راوی اس حدیث میں متضمن ہو گئے، ان سب نے اپنی حدیث میں بیان کیا کہ (رسول اللہ ﷺ نکلے آپ تیزی کے ساتھ بڑھے اور منبر پر بیٹھ گئے، آپ ایک رضاۓ اوڑھے ہوئے تھے جس کا ایک کنارا اپنے کندھوں پر ڈا۔ ہوئے تھے اور سر میں ایک پٹی باندھ ہے تو (عبد اللہ نے اپنی حدیث میں کہا کہ) وہ پٹی میلی تھی (اور ابوالولید نے کہ) پچھنی تھی، آپ نے اللہ کی حمد و شان بیان کی اور فرمایا: اے گروہ انصار! آدمی تو بہت ہوتے ہیں مگر انصار (مدگار) کم ہوتے ہیں، کھانے میں نمک کی طرح ہوتے ہیں، الہذا جو شخص ان کے معاملات کا والی ہو وہ ان کے محسن کو قبول کرے اور ان کے بدن سے درگز کرے (ابوالولید نے اپنی حدیث میں کہا کہ) آپ اپنے مرض موت میں نکلے تھے اور یہ آپ کی آخری محفل تھی جس میں آپ بیٹھ یہاں تک کہ آپ اٹھا لیے گئے۔

انس رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اس طرح برآمد ہوئے کہ سر پر پٹی بندھی تھی، انصار نے اپنے خدام اور اولاد سے آپ کا استقبال کیا، آپ نے فرمایا: قسم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے، میں تم سب لوگوں سے محبت کرتا ہوا انصار نے جو کچھ ان پر وا جب تھا ادا کر دیا، جو تمہارے ذمے ہے وہ باقی نہ رہا، الہذا ان کے محسن کے ساتھ احسان کرو اور ان کے بدن سے درگزد کرو۔

احسن رض سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: اے گروہ انصار! میرے بعد تم تکلیف سے دوچار ہو گے، انہوں نے یا نبی اللہ پھر آپ ہمیں کیا حکم دیتے ہیں، آپ نے فرمایا میں تمہیں یہ حکم دیتا ہوں کہ تم صبر کرنا یہاں تک کہ اللہ اور اس کے رسول مل جائیں۔

انس بن مالکؓ سے مروی ہے کہ مصعب بن زبیر نے انصار کے ایک کارکن کو پکڑ لیا اور اس کے ساتھ (بدی) کا قصد کیا، اُنسؓ نے کہا میں تمہیں خدا کی قسم دلاتا ہوں اور رسول اللہ ﷺ کی وصیت انصار کے بارے میں یاد دلاتا ہوں، انہوں نے پوچھا کہ رسول اللہ ﷺ نے کس بات کی وصیت کی تو میں نے کہا آپؐ نے یہ وصیت کی کہ ان کے محسن کا احسان قول کیا جائے اور ان کے بدے درگز رکبا جائے، وہ اپنے فرش سے لپٹ گئے، یہاں تک کہ اس پر گر پڑے اور لوٹ گئے اور فرش سے اپنارخسارہ لگالیا اور کہا رسول اللہ ﷺ کا حکمر اور آنکھوں پر ہے، اسے (تم دونوں) روانہ کر دو یا کہا کہ اسے (تم دونوں) چھوڑ دو۔

### مرض وفات میں وصیت نبوی ﷺ:

انس بن مالکؓ سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کا وقت وفات آگیا تو آپؐ کی اکثر وصیت یہ تھی "نماز" اور "تمہارے لوٹدی غلام"، رسول اللہ ﷺ یہ الفاظ اپنے سینے میں گنگا رہے تھے اور آپؐ کی زبان اسے ادا نہ کر سکتی تھی۔ کسی شخص سے مروی ہے جنہوں نے انس بن مالکؓ کو کہتے سنائے کہ رسول اللہ ﷺ کی اکثر وصیت جب کہ آپؐ کی سانس انکھی ہوئی تھی نماز اور لوٹدی غلام کے متعلق تھی۔

ام سلمہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ موت کی حالت میں فرمائے گئے: "نماز" نماز اور تمہارے لوٹدی غلام" (یزید راوی نے کہا کہ) آپؐ یہ فرمائے تھے۔ مگر زبان اسے ادا نہ کرتی تھی (عفاف راوی نے کہا کہ) آپؐ اس کا تکلم فرماتے تھے مگر زبان ادا نہ کرتی تھی۔

کعب بن مالک سے مروی ہے کہ خودی دیر کے لیے رسول اللہ ﷺ پر غشی طاری ہوئی، افاق ہوا تو فرمایا: "اپنے لوٹدی غلام کے بارے میں اللہ سے ڈراؤ اللہ سے ڈراؤ۔ ان کو پکڑا پہناؤ، ان کے شکم کو سیر کرو اور ان سے نرم بات کرو۔"

عبداللہ بن عبد اللہ بن عتبہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے آخر زمانے میں وصیت فرمائی کہ دونوں دین (دین یہود دین نصاریٰ) ملک عرب میں نہ رہنے دیئے جائیں۔

عمر بن عبد العزیزؓ سے مروی ہے کہ سب سے آخر میں رسول اللہ ﷺ نے جوبات فرمائی یہ تھی کہ اللہ یہود و نصاریٰ کو غارت کرے جنہوں نے اپنے انبیاء کی قبور کو بحاجہ گاہ بنالیا دنوں دین (یہود و نصاریٰ کے) ملک عرب میں نہ باقی رکھے جائیں۔

عبداللہ بن عبد اللہ بن عتبہ سے مروی ہے کہ سب سے آخر میں رسول اللہ ﷺ نے جوبات پوری کی وہ یہ تھی کہ آپؐ نے ان رہاویں کے لیے وصیت فرمائی جو رہاء کے باشدنوں میں سے تھے، انہیں آپؐ نے کچھ مال بھی دیا اور فرمایا: اگر میں باقی رہ گیا تو جزیرۃ العرب میں دونوں دینوں کو نہ چھوڑوں گا۔

علی بن عبد اللہ بن عباسؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے داریوں اور رہاویوں کے لیے مال کی وصیت فرمائی۔

جاہرؓ سے مروی ہے کہ میں نے نبی ﷺ سے آپؐ کی وفات سے تین شب پہلے سنائے کہ آپؐ فرماتے تھے: خبر دارتم میں سے کوئی شخص بغیر اس کے نہ مرے کہ اللہ کے ساتھ اس کا گمان اچھا ہو۔

کسی کی نے میان کیا کہ رسول اللہ ﷺ کی بیماری کے زمانے میں فضل بن عباس چھوٹا آپ کے پاس آئے تو آپ نے فرمایا: اے فضل! یہ پٹی میرے سر پر باندھ داؤ انہوں نے باندھ دی۔ پھر نبی ﷺ نے فرمایا: ہمیں اپنے ہاتھ کا سہارا داؤ انہوں نے نبی ﷺ کا ہاتھ پکڑ لیا، آپ کھڑے ہوئے اور ان کے سہارے سے مسجد میں داخل ہوئے، اللہ کی حمد و شکر کے بعد فرمایا: تم میں سے بعض کے حقوق مجھ سے وابستہ تھے میں بھی ایک بشر ہوں، اس لیے جس شخص کی آبرو کو میں نے کچھ قصاصان پہنچایا ہو۔ تو یہ میری آبرو موجود ہے، اسے بدل لے لینا چاہیے جس شخص کے جسم کو میں نے کچھ تکلیف پہنچائی ہو تو یہ میرا جسم موجود ہے، اسے بدل لے لینا چاہیے، جس شخص کے مال کو میں نے کچھ قصاصان پہنچایا ہو تو یہ میرا مال موجود ہے، اسے لے لینا چاہیے جان لو کہ تم میں سب سے زیادہ مجھ سے محبت کرنے والا وہ شخص ہو گا کہ ان حقوق میں سے اس کا کوئی حق ہو، اور وہ اسے لے لیا مجھے بری کر دے، تاکہ میں اپنے رب سے اس حالت میں طوں کہ میں اپنے کو بری کر چکا ہوں، کوئی شخص ہرگز یہ نہ کہے کہ مجھے انتقام لینے میں رسول اللہ ﷺ کی عداوت بعض کا اندر یہ شے تھا۔ کیونکہ یہ دونوں باتیں میری طبیعت میں نہیں ہیں۔ جس شخص کا نفس کسی بری بات میں اس پر غالب آگیا ہو تو اسے بھی مجھ سے مدد لینا چاہیے کہ میں اس کے لیے دعا کروں گا۔

ایک شخص کھڑا ہوا اور اس نے کہا کہ آپ کے پاس ایک سائل آیا تھا، آپ نے مجھے حکم دیا تو میں نے اسے تین درہم دے دیئے، فرمایا تھا: ہے اے فضل! وہ درہم ان کو دے دو۔

ایک اور آدمی کھڑا ہوا اور اس نے کہا کہ یا رسول اللہ میں بخیل ہوں، بزدل ہوں، اور بہت سو نے والا بھی ہوں، لہذا آپ اللہ سے دعا کیجئے کہ وہ میرے بخیل اور بزدلی اور خواب کو مجھ سے دور کر دے، رسول اللہ ﷺ نے اس کے لیے دعا فرمائی۔

ایک عورت انھی اور اس نے کہا کہ میں ایسی ہوں، اللہ سے دعا کیجئے کہ وہ مجھ سے اسے دور کر دے، آپ نے فرمایا عائشہؓ کے مکان میں چلو جب رسول اللہ ﷺ عائشہؓ کے مکان پر واپس آئے تو آپ نے اپنا عصا اس کے سر پر رکھا اور اس کے لیے دعا فرمائی، عائشہؓ نے کہا کہ پھر وہ دیر تک بکثرت سجدے کرتے رہی، آپ نے فرمایا، سجدے دراز کرو، کیونکہ بندہ اللہ سے قریب تر جب ہوتا ہے کہ وہ سجدے کی حالت میں ہو، عائشہؓ نے کہا کہ واللہ وہ مجھ سے جدا نہ ہوئی تھی کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کی دعا کا اثر اس میں دیکھ لیا۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے مرض موت میں فرمایا: اے لوگو! کوئی بات بھی مجھ پر معلق نہ کرو، میں نے صرف وہی حلال کیا اور وہی حرام کیا جو اللہ نے حرام کیا۔

عبدیل بن عیسر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے مرض موت میں فرمایا: اے لوگو! اللہ کسی شے کو مجھ پر معلق نہ کرو کہ میں نے اسے حلال یا حرام کیا، میں تو صرف وہی شے حلال کرتا ہوں جسے اللہ نے حلال کیا، اور اسی شے کو حرام کرتا ہوں جسے اللہ نے حرام کیا، اے فاطمہؓ اور اے صفیہؓ (پھوپھی رسول اللہ ﷺ) جو کچھ اللہ کے پاس ہے اس کے لیے عمل نہ کرو، کیونکہ میں تم دونوں کو اللہ سے کسی امر میں بے نیاز نہیں کر سکتا۔

سعید بن الحسین سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اے اولاد عبد مناف، میں تمہیں اللہ سے کسی امر میں بے

انس بن حذفہ سے مروی ہے کہ مصعب بن زبیر نے انصار کے ایک کارکن کو پیڑ لیا اور اس کے ساتھ (بدی) کا قصد کیا، اُنس بن حذفہ نے کہا میں تمہیں خدا کی قسم دلاتا ہوں اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وصیت انصار کے بارے میں یاد دلاتا ہوں، انہوں نے پوچھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کس بات کی وصیت کی تو میں نے کہا آپ نے یہ وصیت کی کہ ان کے محسن کا احسان قبول کیا جائے اور ان کے بدے در گزر کہا جائے، وہ اپنے فرش سے لپٹ گئے، یہاں تک کہ اس پر گر پڑے اور لوٹ گئے اور فرش سے اپنارخسارہ لگالیا اور کہا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا حکم سرا آنکھوں پر ہے اسے (تم دونوں) روانہ کر دو یا کہا کہ اسے (تم دونوں) چھوڑ دو۔

### مرض وفات میں وصیت نبوی صلی اللہ علیہ وسلم:

انس بن مالک بن حذفہ سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا وقت وفات آگیا تو آپ کی اکثر وصیت یہ تھی "نماز" اور "تمہارے لوٹدی غلام" رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یہ الفاظ اپنے سینے میں گنگزار ہے تھے اور آپ کی زبان اسے ادا نہ کر سکتی تھی۔ کسی شخص سے مروی ہے جنہوں نے انس بن مالک بن حذفہ کو کہتے سن کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اکثر وصیت جب کہ آپ کی سانس اکھڑی ہوئی تھی نماز اور لوٹدی غلام کے متعلق تھی۔

ام سلمہ بن حذفہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم موت کی حالت میں فرمائے گئے: "نماز، نماز اور تمہارے لوٹدی غلام" (بیزید راوی نے کہا کہ) آپ یہ فرماتے تھے۔ مگر زبان اسے ادا نہ کرتی تھی (عفان راوی نے کہا کہ) آپ اس کا تکلم فرماتے تھے مگر زبان ادا نہ کرتی تھی۔

کعب بن مالک سے مروی ہے کہ ٹھوڑی دیر کے لیے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر غشی طاری ہوئی، افاقہ ہوا تو فرمایا: "اپنے لوٹدی غلام کے بارے میں اللہ سے ڈر، اللہ سے ڈر، ان کو کپڑا پہناؤ، ان کے شکم کو سیر کرو اور ان سے زرم بات کرو۔"

عبداللہ بن عبد اللہ بن عتبہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے آخر زمانے میں وصیت فرمائی کہ دونوں دین (دین یہود دین نصاری) ملک عرب میں نہ رہنے دیئے جائیں۔

عمر بن عبد العزیز صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے کہ سب سے آخر میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جو بات فرمائی یہ تھی کہ اللہ یہود و نصاری کو غارت کرے جنہوں نے اپنے انبیاء کی قبور کو حجده گاہ بنالیا دونوں دین (یہود و نصاری کے) ملک عرب میں نہ باقی رکھے جائیں۔

عبداللہ بن عبد اللہ بن عتبہ سے مروی ہے کہ سب سے آخر میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جو بات پوری کی وہ یہ تھی کہ آپ نے ان رہاویں کے لیے وصیت فرمائی جو رہا کے باشندوں میں سے تھے انہیں آپ نے کچھ مال بھی دیا اور فرمایا: اگر میں باقی رہ گیا تو جزیرۃ العرب میں دونوں دینوں کو نہ چھوڑوں گا۔

علی بن عبد اللہ بن عباس بن حذفہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے داریوں اور رہاویوں کے لیے مال کی وصیت فرمائی۔

جاہر بن حذفہ سے مروی ہے کہ میں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے آپ کی وفات سے تین شب پہلے سن کہ آپ فرماتے تھے: خبر دار تم میں سے کوئی شخص بغیر اس کے نہ مرے کہ اللہ کے ساتھ اس کا گمان اچھا ہو۔

کسی کی نے بیان کیا کہ رسول اللہ ﷺ کی بیماری کے زمانے میں فضل بن عباس نے آپؐ کے پاس آئے تو آپؐ نے فرمایا: اے فضل! یہ پنی میرے سر پر پاندھ داؤ انہوں نے پاندھ دی۔ پھر نبی ﷺ نے فرمایا: تمیں اپنے ہاتھ کا سہارا داؤ انہوں نے نبی ﷺ کا ہاتھ پکڑا لیا، آپؐ کھڑے ہوئے اور ان کے سہارے سے مسجد میں داخل ہوئے، اللہ کی حمد و شکر کے بعد فرمایا: تم میں سے بعض کے حقوق مجھ سے وابستہ تھے میں بھی ایک بشر ہوں، اس لیے جس شخص کی آبرو کو میں نے کچھ نقصان پہنچایا ہو۔ تو یہ میری آبرو موجود ہے اسے بدل لے لینا چاہیے جس شخص کے جسم کو میں نے کچھ تکلیف پہنچائی ہو تو یہ میرا جسم موجود ہے اسے بدل لے لینا چاہیے جس شخص کے مال کو میں نے کچھ نقصان پہنچایا ہو تو یہ میرا مال موجود ہے اسے لے لینا چاہیے جان لو کر تم میں سب سے زیادہ مجھ سے محبت کرنے والا وہ شخص ہو گا کہ ان حقوق میں سے اس کا کوئی حق ہو اور وہ اسے لے لیا مجھے بری کر دے تاکہ میں اپنے رب سے اس حالت میں ملوں کہ میں اپنے کو بری کر چکا ہوں، کوئی شخص ہرگز یہ نہ کہے کہ مجھے انتقام لینے میں رسول اللہ ﷺ کی عداوت بغرض کا اندر یتھر تھا۔ کیونکہ یہ دونوں باتیں میری طبیعت میں نہیں ہیں۔ جس شخص کافش کسی بڑی بات میں اس پر غالب آ گیا ہو تو اسے بھی مجھ سے مدد لینا چاہیے کہ میں اس کے لیے دعا کروں گا۔

ایک شخص کھڑا ہوا اور اس نے کہا کہ آپؐ کے پاس ایک سائل آیا تھا، آپؐ نے مجھے حکم دیا تو میں نے اسے تین درہم دے دیئے، فرمایا تھا: اے فضل! وہ درہم ان کو دے دو۔

ایک اور آدمی کھڑا ہوا اور اس نے کہا کہ یا رسول اللہ میں بخیل ہوں، بزدل ہوں، اور بہت سونے والا بھی ہوں، لہذا آپؐ اللہ سے دعا کیجئے کہ وہ میرے بخل اور بزدی اور خواب کو مجھ سے دور کر دے، رسول اللہ ﷺ نے اس کے لیے دعا فرمائی۔

ایک عورت اٹھی اور اس نے کہا کہ میں ایسی ہوں، اللہ سے دعا کیجئے کہ وہ مجھ سے اسے دور کر دے، آپؐ نے فرمایا: عائشہؓ نے اس کے مکان میں چلو جب رسول اللہ ﷺ عائشہؓ نے اس کے مکان پر واپس آئے تو آپؐ نے اپنا غصہ اس کے سر پر رکھا اور اس کے لیے دعا فرمائی، عائشہؓ نے اس کے مکان پر واپس آئے تو آپؐ نے اپنا غصہ اس کے سر پر رکھا اور اللہ سے قریب تر جب ہوتا ہے کہ وہ بحدے کی حالت میں ہو، عائشہؓ نے کہا کہ واللہ وہ مجھ سے جدانہ ہوئی تھی کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کی دعا کا اثر اس میں دیکھ لیا۔

عائشہؓ نے اس سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے مرض موت میں فرمایا: اے لوگو! اللہ کسی شے کو مجھ پر معلق نہ کرو، میں نے اسے حلال یا حرام کیا، میں تو صرف وہی شے حلال کرتا ہوں جسے اللہ نے حلال کیا، اور اسی شے کو حرام کرتا ہوں جسے اللہ نے حرام کیا، اے فاطمہؓ اور اے صفیہؓ (پھوپھی رسول اللہ ﷺ) جو کچھ اللہ کے پاس ہے اس کے لیے عمل نہ کرو کیونکہ میں تم دونوں کو اللہ سے کسی امر میں بے نیاز نہیں کر سکتا۔

سعید بن المسیب ﷺ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اے اولاد عبد مناف، میں تمہیں اللہ سے کسی امر میں بے

انس بن حنبل سے مروی ہے کہ مصعب بن زبیر نے انصار کے ایک کارکن کو کپڑا لیا اور اس کے ساتھ (بدی) کا قصد کیا، انس بن حنبل نے کہا میں تمہیں خدا کی قسم دلاتا ہوں اور رسول اللہ ﷺ کی وصیت انصار کے بارے میں یاد دلاتا ہوں، انہوں نے پوچھا کہ رسول اللہ ﷺ نے کس بات کی وصیت کی تو میں نے کہا آپ نے یہ وصیت کی کہ ان کے محض کا احسان قبول کیا جائے اور ان کے بدے درگز رکبا جائے، وہ اپنے فرش سے لپٹ گئے، یہاں تک کہ اس پر گر پڑے اور لوٹ گئے اور فرش سے اپنارخسارہ لگایا اور کہا رسول اللہ ﷺ کا حکم سراور آنکھوں پر ہے اسے (تم دونوں) روانہ کر دو یا کہا کہ اسے (تم دونوں) چھوڑ دو۔

### مرض وفات میں وصیت نبوی ﷺ:

انس بن مالک بن حنبل سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کا وقت وفات آگیا تو آپ کی اکثر وصیت یہ تھی "نماز" اور "تمہارے لوٹدی غلام"، رسول اللہ ﷺ اپنے یہ الفاظ اپنے سینے میں گلگتا رہے تھے اور آپ کی زبان اسے ادا نہ کر سکتی تھی۔ کسی شخص سے مروی ہے جنہوں نے انس بن مالک بن حنبل کو کہتے سننا کہ رسول اللہ ﷺ کی اکثر وصیت جب کہ آپ کی سانس اکھڑی ہوئی تھی نماز اور لوٹدی غلام کے متعلق تھی۔

ام سلمہ بن حنفیہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ موت کی حالت میں فرمائے گے: "نماز، نماز اور تمہارے لوٹدی غلام" (بیزید راوی نے کہا کہ) آپ یہ فرمائے تھے۔ مگر زبان اسے ادا نہ کرتی تھی (عفان راوی نے کہا کہ) آپ اس کا تکلم فرماتے تھے مگر زبان ادا نہ کرتی تھی۔

کعب بن مالک سے مروی ہے کہ شہوڑی دیر کے لیے رسول اللہ ﷺ پر غصی طاری ہوئی، افاقہ ہوا تو فرمایا: "اپنے لوٹدی غلام کے بارے میں اللہ سے ڈر، اللہ سے ڈر۔ ان کو کپڑا پہناؤ، ان کے شکم کو سیر کرو اور ان سے نرم بات کرو۔"

عبداللہ بن عبد اللہ بن عتبہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے آخزمائے میں وصیت فرمائی کہ دونوں دین (دین یہود دین نصاری) ملک عرب میں نہ رہنے دیے جائیں۔

عمر بن عبد العزیز رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ سب سے آخر میں رسول اللہ ﷺ نے جوبات فرمائی یہ تھی کہ اللہ یہود و نصاری کو غارت کرے جنہوں نے اپنے انبیاء کی قبور کو سجدہ گاہ بنالیا دونوں دین (یہود و نصاری کے) ملک عرب میں نہ باقی رکھے جائیں۔

عبداللہ بن عبد اللہ بن عتبہ سے مروی ہے کہ سب سے آخر میں رسول اللہ ﷺ نے جوبات پوری کی وہ یہ تھی کہ آپ نے ان رہا و بین کے لیے وصیت فرمائی جو رہا کے باشندوں میں سے تھے، انہیں آپ نے کچھ مال بھی دیا اور فرمایا: اگر میں باقی رہ گیا تو جزیرہ العرب میں دونوں دینوں کو نہ چھوڑوں گا۔

علی بن محمد بن عباس بن حنبل سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے داریوں اور رہاویوں اور دوستیوں کے لیے مال کی وصیت فرمائی۔

جاہر بن حنبل سے مروی ہے کہ میں نے نبی ﷺ سے آپ کی وفات سے تین شب پہلے سننا کہ آپ فرماتے تھے: خبردار تم میں سے کوئی شخص بغیر اس کے نہ مرے کہ اللہ کے ساتھ اس کا گمان اچھا ہو۔

کسی کی نے بیان کیا کہ رسول اللہ ﷺ کی بیماری کے زمانے میں فضل بن عباس رض آپ کے پاس آئے تو آپ نے فرمایا: اے فضل! یہ پٹی میرے سر پر باندھ دو انہوں نے باندھ دی۔ پھر نبی ﷺ نے فرمایا: ہمیں اپنے ہاتھ کا سہارا دو انہوں نے نبی ﷺ کا ہاتھ پکڑ لیا، آپ کھڑے ہوئے اور ان کے سہارے سے مسجد میں داخل ہوئے، اللہ کی حمد و شکر کے بعد فرمایا: تم میں سے بعض کے حقوق مجھ سے وابستہ تھے میں بھی ایک بشر ہوں، اس لیے جس شخص کی آبرو کو میں نے کچھ نقصان پہنچایا ہو۔ تو یہ میری آبرو موجود ہے اسے بدل لے لینا چاہیے جس شخص کے جسم کو میں نے کچھ تکلیف پہنچائی ہو تو یہ میرا جسم موجود ہے اسے بدل لے لینا چاہیے جس شخص کے مال کو میں نے کچھ نقصان پہنچایا ہو تو یہ میرا مال موجود ہے اسے لے لینا چاہیے جاں لو کہ تم میں سب سے زیادہ مجھ سے محبت کرنے والا وہ شخص ہو گا کہ ان حقوق میں سے اس کا کوئی حق ہو اور وہ اسے لے لیا مجھے بری کر دے تاکہ میں اپنے رب سے اس حالت میں طویں کہ میں اپنے کو بری کر چکا ہوں، کوئی شخص ہرگز یہ نہ کہے کہ مجھے انتقام لینے میں رسول اللہ ﷺ کی عداوت و نقض کا انکریزش تھا۔ کیونکہ یہ دونوں باتیں میری طبیعت میں نہیں ہیں۔ جس شخص کا نفس کسی بری بات میں اس پر غالب آ گیا ہو تو اسے بھی مجھ سے مدد لینا چاہیے کہ میں اس کے لیے دعا کروں گا۔

ایک شخص کھڑا ہوا اور اس نے کہا کہ آپ کے پاس ایک سائل آیا تھا، آپ نے مجھے حکم دیا تو میں نے اسے تین درہم دے دیئے فرمایا تھا کہ اے فضل وہ درہم ان کو دے دو۔

ایک اور آدمی کھڑا ہوا اور اس نے کہا کہ یا رسول اللہ میں بخل ہوں، بزدل ہوں، اور بہت سو نے والا بھی ہوں، لہذا آپ اللہ سے دعا کیجئے کہ وہ میرے بخل اور بزدلی اور خوب کو مجھ سے دور کر دے رسول اللہ ﷺ نے اس کے لیے دعا فرمائی۔

ایک عورت اٹھی اور اس نے کہا کہ میں ایسی ہوں، اللہ سے دعا کیجئے کہ وہ مجھ سے اسے دور کر دے، آپ نے فرمایا: عائشہ رض کے مکان میں چلو جب رسول اللہ ﷺ عائشہ رض کے مکان پر واپس آئے تو آپ نے اپنا غصہ اس کے سر پر رکھا اور اس کے لیے دعا فرمائی، عائشہ رض نے کہا کہ پھر وہ دیر تک بکثرت بحمدے کرتے رہی، آپ نے فرمایا: سجدے دراز کرو، کیونکہ بندہ اللہ سے قریب تر جب ہوتا ہے کہ وہ بحمدے کی حالت میں ہو، عائشہ رض نے کہا کہ واللہ وہ مجھ سے جدا نہ ہوئی تھی کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کی دعا کا اثر اس میں دیکھ لیا۔

عائشہ رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے مرض موت میں فرمایا: اے لوگو! واللہ کسی شے کو مجھ پر معلق نہ کرو کہ نے صرف وہی حلال کیا اور وہی حرام کیا جو اللہ نے حرام کیا۔ اور اسی شے کو حرام کرتا ہوں جسے اللہ نے حرام کیا، اے فاطمہ رض اور اے صفیہ رض (پھوپھی رسول اللہ ﷺ) جو کچھ اللہ کے پاس ہے اس کے لیے عمل کرو، کیونکہ میں تم دونوں کو اللہ سے کسی امر میں بے نیاز نہیں کر سکتا۔

سعید بن المسیب رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اے اولاد عبد مناف، میں تمہیں اللہ سے کسی امر میں بے

نیاز نہیں کر سکتا، اے عباس بن عبدالمطلب میں تمہیں اللہ سے کسی امر میں بے نیاز نہیں کر سکتا، اے فاطمہ ہبھی خاتون بنت محمد ﷺ میں  
تمہیں اللہ سے کسی امر میں بے نیاز نہیں کر سکتا، دنیا میں تم لوگ مجھ سے جو چاہو ماں گا لُو، مگر آخرت میں صرف تمہارے عمل ہی کام  
آئے گے۔

آنحضرت ﷺ کی صحابہؓ کو دعا میں:

ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ ہمارے نبی ﷺ اور ہمارے جبیب نے ہمیں اپنی موت سے ایک ماہ قبل اپنی خبر موت کی سنا دی۔ میرے ماں باپ اور میری جان ان پر فدا ہوں جب جدا ائی کا زمانہ قریب آگیا تو آپ نے ہمیں ہماری ماں عائشہؓؑ کے گھر میں جمع کیا، ہمارے لیے آپ نے سختی برداشت کی، فرمایا: تم لوگوں کو "مر جا" اللہ تھمیں سلامتی عطا کرے، اللہ تم پر حم کرے، اللہ تمہاری حفاظت کرے، اللہ تھمیں غنی کرے، اللہ تھمیں رزق دے، اللہ تھمیں بند کرے، اللہ تھمیں نفع دے، اللہ تھمیں بچائے، میں تھمیں خوف خدا کی وصیت کرتا ہوں، اللہ سے تمہارے لیے وصیت کرتا ہوں، اسی پر تم کو چھوڑتا ہوں، اور تھمیں اللہ سے ڈراتا ہوں، میں اس کی طرف سے تمہارے لیے کھلا ہوڑا نے والا ہوں، اللہ کے حکم کے خلاف اس کے بندوں اور اس کے شہروں میں زیادتی اور فساد نہ کرو نک انجام تو متنقوں ہی کے لئے میں اللہ نے فرمایا کہا ملتکر بن کا الحکما جہنم میں نہیں ہے۔

یہ بامداد یوسف سے یہ ہے کہ رسول رحیم یا جدی دیکھ کر فرمایا: جدائی اللہ کی طرف جنتہ الملوکی کی طرف اور ہم لوگوں نے کہا: یا رسول اللہ آپ کی اجل کب تک ہے؟ آپ نے فرمایا: جدائی اللہ کی طرف جنتہ الملوکی کی طرف اور سدرۃ المنشئی کی طرف اور رفیق اعلیٰ کی طرف اور کاس ادنیٰ کی طرف اور حظ اور مبارک عیش کی طرف واپسی کا وقت قریب آگیا۔ عرض کی: یا رسول اللہ! ہم آپ کو کس چیز میں کفن دیں؟ آپ نے فرمایا: اگر تم چاہو تو میرے انہیں کپڑوں میں یا یعنی حادروں میں۔

عرض کی: یا رسول اللہ! آپ پر نماز کون پڑھے گا، ہم بھی روئے لگے اور آپ بھی روئے پھر فرمایا: ٹھہر جاؤ، اللہ تم پر حرم کرے اور تمہارے نبی کی طرف سے تمہیں جزاۓ خیر دے جب تم مجھے غسل و کفن دے چکنا تو مجھے میرے اسی تخت پر میرے اسی گھر میں میری قبر کے کنارے رکھ دینا، تھوڑی دیر کے لیے میرے پاس سے باہر ہو جانا، کیونکہ سب سے پہلے مجھ پر نماز پڑھیں گے وہ میرے جبیب خلیل جسرا میل علیہ السلام ہوں گے پھر میکا میل علیہ السلام پھر اسرافیل علیہ السلام پھر ملک الموت کو ان کے ہمراہ ان کے تمام لشکر ملائکہ ہوں گے پھر تم ایک ایک گزوہ ہو کر اندر آنا، مجھ پر صلوٰۃ وسلام پڑھنا، مجھے اوصاف بیان کرنے اور بآواز بلند رونے سے اذیت نہ دینا، پہلے مجھ پر میرے عزیز مردم نماز پڑھیں، پھر ان کی عورتیں پھر بعد کو تم لوگ، میرے جو اصحاب موجود نہیں ہیں انہیں سلام کہ دینا، ان لوگوں کو جو میری اس قوم میں سے میرے دین میں میری پیروی کریں انہیں بھی سلام پہنچا دینا۔ عرض کی: یا رسول اللہ آپ کو قبر میں کون داخل کرے گا، فرمایا: میرے اعزہ بہت سے ملائکہ کے ہمراہ جو اس طرح تمہیں دیکھتے ہیں کہ تم انہیں نہیں دیکھتے۔

### اختیامی کلمات اور کیفیات:

ابی الحویرث سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو جب کسی مرض کی شکایت ہوتی تھی تو آپ ﷺ نے عافیت کی دعا کرتے تھے جب مرض موت ہوا تو آپ ﷺ نے شفای دعائیں کی اور فرمائے گے کہاے نفس تجھے کیا ہوا کہ تو ہر جانے پناہ کی پناہ لے لیتا ہے۔

جعفر بن محمد نے اپنے والد سے روایت کی کہ جب نبی ﷺ پر موت نازل ہوئی تو آپ نے پانی کا ایک پیالہ منگایا اسے اپنے چہرے پر پھیرنے لگا اور کہنے لگا اے اللہ موت کی حقیقت پر میری مدد کر، اور تین مرتبہ یہ فرمایا: اے جبریل! امیرے قریب ہو جاؤ۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو اس حالت میں دیکھا کہ آپ انقلال فرماتے تھے، آپ کے پاس ایک پیالہ تھا جس میں پانی تھا، آپ اس پیالے میں اپنا ہاتھ ڈالتے تھے، پھر اپنے منہ پر پانی پھیرتے تھے اور فرماتے تھے اے اللہ سکرات موت پر میری مدد کر۔

ابن عباس و عائشہؓ سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ پر موت نازل ہوئی تو آپ ایک چادر اپنے چہرے پر ڈال لیتے تھے، جب اس سے دم گھٹتا تھا، تو اسے چہرے سے ہٹادیتے تھے اور فرماتے تھے یہود و یهودیوں نے اپنے انبیاء کی قبور کو مساجد بنالیا۔

وفات نبوی ﷺ کا المناک سانحہ:

جعفر بن محمد نے اپنے والد سے روایت کی کہ جب رسول اللہ ﷺ کی وفات کو تین راتیں باقی رہ گئیں تو آپ پر جبریل نازل ہوئے اور کہا: اے احمد! مجھے اللہ نے آپ کے پاس آپ کے اکرام اور آپ کی فضیلت اور آپ کی خصوصیت کے لیے بھیجا ہے، آپ ﷺ سے وہ بات دریافت کرتا ہے جسے وہ آپ سے زائد جانتا ہے آپ اپنے کیسا پاتے ہیں؟ آپ نے فرمایا: اے جبریل ﷺ میں اپنے کو مغموم اور کرب و بے چینی میں پاتا ہوں۔

جب تیسرا دن ہوا تو پھر جبریل نازل ہوئے، ان کے ہمراہ ملک الموت اور فرشتہ بھی اتر اجس کا نام اسماعیل ہے، جو ہوا میں رہتا ہے، نہ کبھی آسمان کی طرف چڑھتا ہے، اور نہ کبھی زمین کی طرف اترتا ہے، وہ ایسے ستر ہزار فرشتوں پر مقرر ہے جن میں کوئی ایسا فرشتہ نہیں ہے جو ستر ہزار فرشتوں پر مقرر نہ ہو۔

جبریل ان سب کے آگے بڑھے اور کہا: اے احمد! اللہ نے مجھے آپ کے پاس آپ کے اکرام اور آپ کی فضیلت اور آپ کی خصوصیت کے لیے بھیجا ہے، آپ سے وہ بات دریافت کرتا ہے جسے وہ آپ سے زائد جانتا ہے آپ سے کہتا ہے کہ آپ اپنے کو کیسا پاتے ہیں؟ آپ نے فرمایا: اے جبریل! اپنے کو مغموم اور کرب و بے چینی میں پاتا ہوں۔

ملک الموت کی آمد:

ملک الموت نے اجازت چاہی تو جبریل نے کہا: یا احمد! یہ ملک الموت ہیں، جو آپ سے اجازت چاہتے ہیں، انہوں نے نہ آپ ﷺ سے پہلے کسی آدمی سے اجازت چاہی اور نہ آپ کے بعد کسی آدمی سے اجازت چاہیں گے، آپ نے فرمایا: نہیں اجازت فرے دو۔

ملک الموت داخل ہوئے، رسول اللہ ﷺ کے آگے رُک گئے اور کہا، یا رسول اللہ یا احمد! اللہ نے مجھے آپ کے پاس بھیجا ہے اور مجھے حکم دیا ہے کہ آپ جو حکم فرمائیں میں اس میں آپ کی اطاعت کروں، اگر آپ مجھے حکم دیں تو میں آپ کی روح قبض کروں۔

ذمیں اسے قبض کروں گا، اور اگر آپ حکم دیں کہ میں اسے چھوڑ دوں تو میں چھوڑ دوں گا، آپ نے فرمایا: اے ملک الموت تم اطاعت کرو گے انہوں نے کہا: مجھے اسی کا حکم دیا گیا ہے کہ آپ جو حکم دیں میں اس کی اطاعت کروں۔  
جریل نے کہا: یا احمد! اللہ آپ کا مشتاق ہے آپ نے فرمایا: اے ملک الموت تمہیں جس کام کا حکم دیا گیا ہے اسے جاری کرو! جریل نے کہا: السلام علیک یا رسول اللہ! یہ بیزار میں پر آخری مرتبہ آتا ہے دنیا میں مجھے صرف آپ ہی سے حاجت تھی۔  
پھر رسول اللہ ﷺ کی وفات ہو گئی، اور اس طرح تعریت کی آواز آئی کہ لوگ آواز اور آہست سنتے تھے اور کسی شخص کو نہ

مکتبہ

یا اہل البت، السلام علیکم ورحمة اللہ وبرکاتہ ”کل نفسٍ ذاتِقَةُ المَوْتِ“ (ہر جان موت (کامزہ) چکھنے والی ہے) ”وانما نو فون ان اجر کم یوم القیمة“ (قیامت کے دن تم لوگوں کے ثواب ضرور پورے دیئے جائیں گے) بے شک اللہ کے نام میں ہر مصیبۃ کی تسلی ہے، ہر مرنے والے کا جائشین اور ہر فوت شدہ کا مدارک، پس اللہ ہی کا بھروسہ کرو اور اسی سے امید رکھو، مصیبۃ زدہ تو صرف وہی شخص سے جو ثواب سے محروم کیا گی، والسلام علیکم ورحمة اللہ وبرکاتہ۔

علی ہجۃ النحوؑ سے مروی ہے کہ ان کے پاس دو قریش کے آدمی آئے انہوں نے کہا کہ کیا میں تم دونوں کو رسول اللہ ﷺ کا حال سناؤ، دونوں نے کہا: ہم سے ابو القاسم ﷺ کا حال بیان کر جیئے، انہوں نے کہا کہ جب رسول اللہ ﷺ کی وفات سے تین دن قبل کا زمانہ ہوا تو آپؐ کے پاس جبریل علیہ السلام اترے، پھر علی ہجۃ النحوؑ نے پہلی حدیث کے مطابق بیان کیا اور اس کے آخر میں بیان کیا، کیا تم جانتے ہو کہ یہ تعریف کرنے والے کون ہیں؟ انہوں نے کہا نہیں، تو کہا یہ خضر ہیں۔

حضرور ﷺ کا سر مبارک آغوش صدیقہ رض میں:

طلخ بن مصرف سے مروی ہے کہ میں نے عبد اللہ بن ابی اوی سے کہا کہ کیا جنی ملکیت نے مسلمانوں کو وصیت فرمائی؟ انہوں نے کہا، آپ نے کتاب اللہ پر عمل کرنے کی وصیت فرمائی، مالک بن حنفیہ نے کہا اور طلحہ جی بھروسے نے کہا ہریم بن شرحبیل بن حوشج نے کہا کہ کیا ابو بکر جی بھروسے رسول اللہ ﷺ کے وصی پر زبردستی حکومت کرتے تھے؟ کیا ابو بکر جی بھروسے نے یہ پسند کیا کہ انہیں رسول اللہ ﷺ سے کسی اور کے لیے کوئی چہد ملا پھر ان کی ناک میں خلافت کی تکمیل ڈال دی گئی (یعنی اگر رسول اللہ ﷺ کی خلافت کے لیے وصیت ہوتی تو ابو بکر جی بھروسے اسی پر عمل کرتے)۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ نبی رسول اللہ ﷺ کوئی دینار چھوڑا کوئی درمٹ کوئی بکریؓ نہ کوئی اونٹ اور شکسی بات کی وصیت کی۔

اسود نہیں ملے تو سے مردی ہے کہ عائشہؓ نے اپنے خاتمہ سے پوچھا گیا کیا رسول اللہ ﷺ نے وصیت کی؟ انہوں نے کہا، آپ کیوں کر وصیت کرتے، آپؐ نے ایک طشت منگایا تاکہ اس میں پیشاب کریں پھر آپؐ میرے آغوش میں ڈھینے پڑ گئے اور مجھے معلوم نہ ہوا کہ آپؐ مرنے کی وفات میرے سینے اور آغاوش ہی میں ہوئی۔

اسود سے مروی ہے کہ ام المؤمنین عائشہؓ سے کہا گیا کیا رسول اللہ ﷺ نے علی ہی ہند کو وحیت کی تھی تو انہوں نے

کہا کہ آپ کا سر میرے آغوش میں تھا اُپ نے طشت منگایا اس میں پیشاب کیا۔ آپ میرے آغوش میں ڈھیلے پڑ گئے اور مجھے خبر نہ ہوئی، پھر کب آپ نے علی ہنی خود کو وصیت کی؟

ابراہیم بن عوف سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اس حالت میں اٹھا لیے گئے کہ آپ نے کوئی وصیت نہیں کی اور آپ اُس حالت میں اٹھا لیے گئے کہ آپ حضرت عائشہؓ کے سینے سے تکید کا نہ ہوئے تھے۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ انہوں نے کہا کہ ایک روز جب کہ رسول اللہ ﷺ میرے سینے پر تھے اور آپ نے اپنا سر میرے شانے پر رکھ دیا یہا کیا کہ آپ کا سر جھک گیا، مجھے مگان ہوا کہ آپ میرے سر میں سے کچھ چاہتے ہیں، آپ کے منہ سے ٹھنڈا اپانی لکلا جو میری ہنسی کی ہڈی پر پڑا جس سے میری جلد کے روئیں کھڑے ہو گئے، مجھے یہ مگان ہوا کہ آپ ﷺ پر غشی طاری ہو گئی تو میں نے آپ کو ایک کپڑے سے ڈھانک دیا۔

ابن الی ملیکہ سے مروی ہے کہ عائشہؓ کے سینے کے ساتھ نہ کہا کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات میرے گھر میں اور میرے آغوش میں ہوئی جب آپ بیمار ہوتے تھے تو جبریل ﷺ آپ کے لیے ایک دعا کرتے تھے، میں بھی آپ کے لیے وہی دعا کرنے لگی تو آپ نے اپنی نظر آسان کی طرف اٹھائی اور فرمایا ”رفیقِ اعلیٰ کے ساتھ“۔

عبد الرحمن بن ابی بکرؓ آئے ان کے ہاتھ میں ایک بہرہنی تھی، آپ نے اس کی طرف دیکھا تو مجھے خیال ہوا کہ آپ کو اس کی ضرورت ہے، میں نے اس کا سراچبایا اور دانت سے چکل کر اور ترک کے آپ کو دے دی، پھر جس طرح آپ کو میں نے مساوک کرتے دیکھا تھا اس سے زیادہ اچھی طرح آپ نے اس سے مساوک کی، آپ اسے لیے رہے تھا اُنکہ وہ آپ کے ہاتھ سے گر گئی یا آپ کا ہاتھ گر گیا۔

دنیا کی اخیر ساعت اور آخرت کے پہلے دن میں بھی اللہ نے میرا اور آپ کا العاب دہن جمع کر دیا۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ مجھ پر اللہ کے انعامات میں سے یہ ہے کہ میری آغوش میں اور میرے گھر میں اور میری نوبت میں جس میں میں نے کسی پر ظلم نہیں کیا نبی ﷺ کی وفات میں نہ کیا۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات میری آغوش میں اور میری باری کے روز ہوئی جس میں میں نے کسی پر ظلم نہیں کیا۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات میری آغوش اور میری باری میں ہوئی جس میں میں نے کسی پر ظلم نہیں کیا (یعنی اور ازواج کی باری نہیں تھی کیونکہ انہوں نے اپنے دن خوشی سے حضرت عائشہؓ کو بہہ کر دیتے تھے) مجھے اپنی کمنی سے تعجب ہوا کہ رسول اللہ ﷺ میرے آغوش میں اٹھائے گئے، میں نے آپ کو اس حالت پر بھی نہ چھوڑا، یہاں تک کہ آپ کو غسل دیا گیا، لیکن میں نے ایک بھر لے کر اسے آپ کے سر کے پیچے رکھ دیا۔ میں حورتوں کے ساتھ کھڑی ہو کر چینخ لگی اور سر اور منہ پیسے گلی میں نے آپ کا سر نکلیے پر رکھ دیا تھا، اور آپ کو اپنے آغوش سے ہٹا دیا تھا۔

### جد اطہر کو غسل دینے کی سعادت:

جابر بن عبد اللہ الانصاری سے مروی ہے کہ کعب اخبار نے عمر بن الخطاب کے زمانہ خلافت میں کہا کہ ہم لوگ امیر المؤمنین عمر بن الخطاب کے پاس بیٹھے تھے میں نے پوچھا: وہ کیا بات تھی جو سب سے آخر میں رسول اللہ ﷺ نے فرمائی؟ عمر بن الخطاب نے کہا کہ علی بن ابی طالب سے پوچھوا، کعب نے کہا وہ کہا ہے کہ یہیں ہیں؟ انہوں نے ان سے پوچھا تو علی بن ابی طالب نے کہا کہ میں آپ کو اپنے سینے سے لگائے تھا، آپ اپنا سر میرے کندھے پر کئے تھے جب فرمایا "نماز نماز" کعب نے کہا کہ انہیاء کا آخر زمانہ ایسا ہی ہوتا ہے۔ اور اسی کا انہیں حکم دیا گیا ہے اور اسی پر وہ بجوت ہوتے ہیں۔

کعب نے کہا: امیر المؤمنین آپ کوکس نے غسل دیا، فرمایا: علی بن ابی طالب سے پوچھو، ان سے کعب نے پوچھا تو انہوں نے کہا میں آپ کو غسل دے رہا تھا، عباس بن ابی طالب بیٹھے ہوئے تھے اسامہ اور شتر ان پانی لے کر میرے پاس آ جا رہے تھے۔

عبد اللہ بن محمد بن عمر بن علی بن ابی طالب بن ابی طالب نے اپنے والد سے اور انہوں نے اپنے والد سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مرض موت میں فرمایا کہ میرے بھائی کو بادا، علی بن ابی طالب بلائے گئے، آنحضرت ﷺ نے فرمایا میرے قریب ہو جاؤ، علی بن ابی طالب نے کہا کہ میں آپ کے قریب ہو گیا آپ نے مجھ پر تکیہ لگایا، آپ برادر مجھ سے تکیہ لگائے رہے اور گفتگو فرماتے رہے ہیں علی بن ابی طالب کا کچھ لعاب دہن، بھی میرے لگتا رہا، رسول اللہ ﷺ پر موت نازل ہوئی میری آغوش میں آپ کو مرض کی شدت ہو گئی تو میں نے پکارا اے عباس بن ابی طالب مجھے سنبھالو میں ہلاک ہوتا ہوں، عباس بن ابی طالب آئے دونوں نے مل کے آپ کو لٹا دیا۔

علی بن حسین بن ابی طالب سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اس حالت میں اخھائے کئے کہ آپ کا سر علی بن ابی طالب کے آغوش میں تھا۔ شعیع بن عوف سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات اس حالت میں ہوئی کہ آپ کا سر علی بن ابی طالب کے آغوش میں تھا۔ علی بن ابی طالب نے آپ کو غسل دیا، فضل آپ کو آغوش میں لیے تھے اور اسامہ بن ابی طالب فضل علی بن ابی طالب کو پانی دے رہے تھے۔

ابی غطفان سے مروی ہے کہ میں نے این عباس بن ابی طالب سے پوچھا: کیا تم نے رسول اللہ ﷺ کو اس حالت میں دیکھا کہ آپ کی وفات ہوئی اور آپ کا سر کس کے آغوش میں تھا؟ انہوں نے کہا کہ آپ کی وفات اسی حالت میں ہوئی کہ آپ علی بن ابی طالب کے سینے سے تکیہ لگائے ہوئے تھے، میں نے کہا کہ عزوفہ نے عائشہ بن ابی طالب سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات میری آغوش میں ہوئی، این عباس بن ابی طالب نے کہا کہ کیا تمہیں عقل ہے؟ واللہ رسول اللہ ﷺ کی وفات اسی حالت میں ہوئی کہ آپ علی بن ابی طالب کے سینے سے تکیہ لگائے ہوئے تھے، علی بن ابی طالب وہ شخص ہیں کہ انہوں نے اور میرے بھائی فضل بن عباس بن ابی طالب نے آپ کو غسل دیا، میرے والد عباس بن ابی طالب نے غسل میں موجود رہنے سے انکار کیا، اور کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے ہمیں حکم دیا تھا کہ ہم پوشیدہ رہیں وہ پر دے کے پاس تھے۔

### بعد ازا وفات یعنی چادر اور ٹھانہ:

ابو سلمہ بن عبد الرحمن سے مروی ہے کہ امام المؤمنین عائشہ بن ابی طالب نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ کو جب آپ کی وفات ہوئی تو یعنی چادر اور ٹھانی گئی۔

سعید بن الحسیب رض سے مروی ہے کہ ابو ہریرہ رض کہتے تھے کہ جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو آپ کو یعنی چادر اوڑھائی گئی۔

عاشرہ رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی حس وقت وفات ہوئی تو آپ کو یعنی چادر اوڑھائی گئی۔

### سیدنا صدیق اکبر رض کا رخ مصطفیٰ پر بوسہ:

انہی سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کی جب وفات ہو گئی تو آپ کے پاس ابو بکر رض آئے، انہوں نے آپ کو بوسہ دیا اور کہا میرے ماں باپ آپ پر فدا ہوں، آپ کیسی پاکیزہ حیات والے اور کیسی پاکیزہ وفات والے ہیں۔

انہی سے مروی ہے کہ ابو بکر رض نبی ﷺ کی وفات کے وقت موجود تھے وہ آپ کی وفات کے بعد آئے، آپ کے چہرے سے چادر ہٹائی پیشانی کو بوسہ دیا اور کہا آپ کیسی پاکیزہ حیات والے اور کیسی پاکیزہ وفات والے ہیں بے شک آپ اللہ کے نزدیک اس سے زیادہ مکرم ہیں کہ وہ آپ کو دو مرتبہ (موت) سے سیراب کرے۔

عاشرہ رض سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو ابو بکر رض آئے اور آپ کے پاس گئے میں نے پردہ اٹھایا، انہوں نے آپ کے چہرے سے چادر ہٹائی اور انہیں دانا اللہ وانا اللہ راجعون کہا، پھر کہا واللہ رسول اللہ کی وفات ہو گئی، وہ آپ کے سر کی طرف سے ہٹ گئے اور کہا "ہائے نبی" پھر انہوں نے اپنا منہ جھکایا، آپ کے چہرے کو بوسہ دیا، اپنا سر اٹھایا اور کہا "وائے خلیل" پھر اپنا منہ جھکایا، آپ کی پیشانی کو بوسہ دیا، پھر سر اٹھایا اور کہا "وائے صفائی" پھر اپنا منہ جھکایا، آپ کی پیشانی کو بوسہ دیا پھر آپ کو چادر اوڑھادی اور باہر چلے گئے۔

ابن ابی ملیکہ سے مروی ہے کہ ابو بکر رض نے وفات کے بعد نبی ﷺ کے پاس جانے کی اجازت چاہی تو لوگوں نے کہا کہ آج آپ کے پاس جانے کے لیے اجازت کی ضرورت نہیں، انہوں نے کہا تم صح کہتے ہو وہ اندر گئے آپ کے چہرے سے چادر ہٹائی اور بوسہ دیا۔

ابو سلہ بن عبد الرحمن بن عوف سے مروی ہے کہ عاشرہ رض نے اپنی خبر دی کہ ابو بکر رض اپنے اس کے مکان سے گھوڑے پر آئے وہا ترے مسجد میں داخل ہوئے انہوں نے کسی سے بات نہیں کی یہاں تک کہ عاشرہ رض کے پاس گئے پھر رسول اللہ ﷺ کی زیارت کا تصدیک جاویک یعنی چادر سے ڈھکے ہوئے تھے انہوں نے آپ کا چہرہ کھولاً جھک کر بوسہ دیا اور روئے پھر کہا: میرے ماں باپ آپ پر فدا ہوں، واللہ آپ پر اللہ دو موتیں بھی جمع نہ کرے گا لیکن وہ موت جو آپ پر لکھ دی گئی تھی تو اس موت سے آپ مر چکے۔

سعید بن الحسیب رض سے مروی ہے کہ جب ابو بکر رض نبی ﷺ کے پاس پہنچ جو چادر سے ڈھکے ہوئے تھے تو کہا رسول اللہ ﷺ کی وفات ہو گئی، قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضے میں میری جان ہے اللہ کی بے شمار حمتیں آپ پر ہوں، وہ آپ پر بھکنے بوسہ دیا اور کہا آپ حیات میں بھی پاکیزہ رہے اور وفات میں بھی۔

ابن عباس و عاشرہ رض سے مروی ہے کہ ابو بکر رض نے رسول اللہ ﷺ کی دونوں آنکھوں کے درمیان بوسہ دیا۔

کل طبقات ابن سعد (عندوم) وفات نبی ﷺ پر اصحاب رسول ﷺ کی حالت و کیفیت:

انس بن مالک رض سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو لوگ رونے لگے، عمر بن الخطاب رض مسجد میں خطیب بن کھڑے ہوئے اور کہا ہرگز کسی کو یہ کہتے نہ سنوں گا کہ محمد مر گے، نہیں بلا بھیجا گیا، جیسے موی بن عمر ان کو بلا بھیجا گیا تھا وہ اپنی قوم سے چالیس رات غائب رہے واللہ مجھے امید ہے کہ ان لوگوں کے ہاتھ پاؤں کاٹے جائیں گے جو یہ گمان کریں گے کہ آپ مرن گے۔

عمر رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو لوگوں نے کہا کہ آپ کی روح کو مراج ہوئی ہے، جیسے کہ موی رض کی روح کو مراج ہوئی تھی، عمر رض خطیب بن کے کھڑے ہوئے اور منافقین کو ڈرانے لگے کہ رسول اللہ ﷺ مرنے نہیں صرف آپ کی روح کو مراج ہوئی ہے جیسا کہ موی رض کی روح کو مراج ہوئی تھی، رسول اللہ ﷺ نہیں مرنے گے تاوقتیہ قوموں کے ہاتھ اور زبانیں نہ کاٹ دیں۔

عمر رض برابر اسی طرح کلام کرتے رہے بیہاں تک کہ ان کی دونوں باٹھجھوں سے جھاگ کل آیا، پھر عباس رض نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ کی بو بدل سکتی ہے، جیسے کہ بشر کی بو بدل جاتی ہے، رسول اللہ ﷺ رحلت فرمائچے ہیں، لہذا اپنے صاحب کو دفن کر دو۔ کیا تم میں سے کسی کو اللہ ایک مرتبہ موت دے گا اور رسول اللہ ﷺ کو دو مرتبہ وہ اللہ کے نزدیک اس سے زیادہ مکرم ہیں، پھر اگر ایسا ہی ہو جیسا تم لوگ کہتے ہو تو اللہ پر یہ امر گراں نہیں کہ وہ آپ پر سے متین کو گھوڑ کر آپ کو نکال دے، آپ نہ مرنے تاوقتیہ آپ نے سنبل الہی کو واضح بنانے کے نہ چھوڑا، آپ نے حلال کو حلال کیا اور حرام کیا، آپ نے نکاح کیا اور طلاق دی (لئنی دونوں کے احکام ظاہر کیے) جنگ کی اور صلح کی، آپ اپنے بکریاں چڑھانے والے نہ تھے جن کا مالک انہیں اپنے جیچھے پہاڑوں کی چٹیوں پر لے جا کر ان پر بول کی پیتاں اپنی پیتاں جھاڑنے کی لکڑی سے جھاڑتا ہے اور ان کے حوض کی میٹھا پانے ہاتھ سے پھر وہ کی بنا تا ہے اور نہ رسول اللہ ﷺ کی طرف سے تمہیں نکان پہنچانا تھا۔

عائشہ رض سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو عمر اور مغیرہ بن شعبہ رض نے اندر آنے کی اجازت چاہی، دونوں آپ کے پاس آئے، چہرہ مبارک سے چادر ہٹائی، عمر رض نے کہا "ہائے غشی"، رسول اللہ ﷺ کی غشی کس قدر سخت ہے۔ دونوں کھڑے ہو گئے جب دروازے تک پہنچے تو مغیرہ نے کہا "اے عمر رض والد رسول اللہ ﷺ" وفات پاچے، عمر رض نے کہا، تم جھوٹے ہو رسول اللہ ﷺ مرنے نہیں۔ تم ایسے شخص ہو کہ فتنہ تمہیں خکار کر لیتا ہے، رسول اللہ ﷺ ہرگز نہ مرنے گے تاوقتیہ آپ منافقین کو فنا نہ کر دیں"۔

خطبہ صدیقی رض:

ابو بکر رض اسی حالت میں آئے کہ عمر رض لوگوں کو خطبہ سارے ہے تھے، ابو بکر رض نے ان سے کہا خاموش ہو جاؤ تو وہ خاموش ہو گئے، ابو بکر رض منبر پر چڑھے انہوں نے اللہ کی حمد و شکران کی، پھر یہ آیت پڑھی: «إِنَّكُمْ مُبَتَّلُوْنَ وَأَنَّهُمْ مُبَتَّلُوْنَ» آپ بھی (اے رسول) مرسیں گے (اور یہ لوگ بھی مرسیں گے) پھر انہوں نے (یہ آیت) پڑھی:

﴿وَمَا مُحَمَّدُ الْأَرْسُولُ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ إِذَا مَاتُوا أُولَئِكُمْ أُقْتَلُونَ وَمَنْ يَنْتَهِ عَنْ أَعْقَابِهِمْ﴾

”اور محمدؐ بھی صرف رسولؐ ہی ہیں، ان سے پہلے تمام رسولوں کی مرگ کیے تو کیا وہ مر جائیں یا قتل کردیے جائیں تو تم لوگ چیز پشت واپس ہو جاؤ گے؟“

وہ آیت سے فارغ ہوئے تو کہا: جو شخص محمدؐ کی عبادت کرتا ہو تو محمدؐ تو مر گئے اور جو اللہ کی عبادت کرتا ہو تو اللہ زندہ ہے وہ کبھی نہیں مرے گا۔

عمر بن الخطابؓ نے کہا: یہ کتاب اللہ میں ہے؟ انہوں نے کہا یا اس عمر بن الخطابؓ نے کہا: اے لوگو! یہ ابو بکرؓ ہیں، اور مسلمانوں کے بوڑھے ہیں، لہذا ان سے بیعت کرو! لوگوں نے ان سے بیعت کر لی۔

سعید بن المسیبؓ سے مردی ہے کہ ابو ہریرہؓ کیتھے تھے کہ ابو بکرؓ اس حالت میں مسجد میں آئے کہ عمر بن الخطابؓ لوگوں سے بات چیت کر رہے تھے وہ سید ہے نبی ﷺ کے مکان میں داخل ہوئے جہاں آپ کی وفات ہوئی تھی اور جو عاششؓ کا مکان تھا انہوں نے نبی ﷺ کے چیرے سے یمنی چادر ہٹائی جس میں آپؐ تھے ہوئے تھے آپ کا پھرہ دیکھا اس پر چھکے، بوس دیا اور کہا: میرے ماں باپ آپؐ پر فدا ہوں، واللہ آپؐ پر اللہ دعویٰ موتیں جمع نہیں کرے گا، آپؐ بے شک اس موت سے مر گئے، جس کے بعد آپؐ نبی ﷺ نہیں مزیں گے۔

ابو بکرؓ نکل کر مسجد میں لوگوں کے پاس آئے دیکھا تو عمر بن الخطابؓ ان سے کلام کر رہے تھے ابو بکرؓ نے کہا: اے عمرؑ! بیٹھ جاؤ، عمرؑ نے بیٹھنے سے انکار کیا، ابو بکرؓ نے ان سے دو یا تین مرتبہ نکلوکی، جب عمرؑ نہیں بیٹھنے تو ابو بکرؓ نے کھڑے ہو کر تشدید (کفر، شہادت و خطبہ) پڑھا، لوگ ان کی طرف متوجہ ہو گئے اور عمرؑ کو چھوڑ دیا، ابو بکرؓ اپنے تشدید کو پورا کر چکے تو کہا: ”اما بعد تم میں جو شخص محمدؐ کی عبادت کرتا تھا، تو محمدؐ مر گئے اور جو شخص اللہ کی عبادت کرتا تھا، تو اللہ زندہ ہے جو کبھی نہیں مرے گا، اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرمایا:

﴿وَمَا مُحَمَّدُ الْأَرْسُولُ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ إِذَا مَاتُوا أُولَئِكُمْ أُقْتَلُونَ وَمَنْ يَنْتَهِ عَنْ أَعْقَابِهِمْ فَلَنْ يَضْرُبَنَا شَيْئًا وَسَيَجْزِي اللَّهُ الشَاكِرِينَ﴾

”محمدؐ بھی اللہ کے رسول ہیں، کیا یہ اگر مر جائیں یا قتل کردیے جائیں تو تم لوگ اپنی ایڑیوں کے مل واپس ہو جاؤ گے؟ اور جو شخص اپنی ایڑیوں کے مل واپس ہو جائے گا تو وہ اللہ کا کچھ قصاص نہ کرے گا، اللہ شکرگزاروں کو جزا دے گا۔“

جب ابو بکرؓ نے اس کی تلاوت کی تو لوگوں کو نبی ﷺ کی موت کا یقین ہو گیا۔ سب نے یا ان میں سے اکثر نے اسے ان سے حاصل کیا یہاں تک کہ بعض کہنے والوں نے کہا کہ واللہ (ابو بکرؓ) کے تلاوت کرنے تک گویا لوگ جانتے ہی نہ تھے کہ یہ آیت بھی نازل کی گئی ہے۔

سعید بن المسیبؓ کا مکان ہے کہ عمر بن الخطابؓ نے کہا کہ واللہ یہ سوائے اس کے کچھ نہیں کہ ابو بکرؓ کو اس کی تلاوت کرتے میں نے سنائیں مد ہوش ہو گیا حالانکہ میں کھڑا تھا یہاں تک کہ میں زمین پر گر گیا اور میں نے یقین کر لیا کہ

نبی ﷺ مر گے۔

عائشہؓ نے بھت سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کی وفات ہوئی تو ابو بکرؓ نے اسخ میں تھے عمرؓ نے کھڑے ہو کر کہنے لگے واللہ رسول اللہ ﷺ نہیں مرے، سوائے اس کے کوئی بات میرے دل میں نہیں آتی کہ اللہ آپؐ کو ضرور بسیج گا، آپؐ ضرور لوگوں کے ہاتھ پاؤں کاٹیں گے پھر ابو بکرؓ نے آئے انہوں نے نبی ﷺ کا چہرہ کھولا، اسے بوس دیا اور کہا میرے ماں باپ آپؐ پر فدا ہوں، آپؐ حیات میں بھی پا کیزہ تھے اور وفات میں بھی، قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضے میں میری جان ہے، اللہ آپؐ کو بھی دو موئیں نہ چکھائے گا۔

ابو بکرؓ بہر آئے اور عمرؓ نے کہا: اے اپنی مہلت پر قسم کھانے والے، مگر عمرؓ نے ابو بکرؓ سے کلام نہ کیا، عمرؓ بیٹھ گئے، ابو بکرؓ نے اللہ کی حمد و شایان کی اور کہا: خبردار جو شخص محمدؐ کی عبادت کرتا تھا، جان لے کر محمدؐ مر گئے، اور جو شخص اللہ کی عبادت کرتا تھا تو وہ زندہ ہے اور کبھی نہیں مرے گا، اور کہا:

(وَمَا مُحَمَّدٌ أَرْسَلُونَ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ إِذَا مَاتُوا قُتِلُوكُمْ نَقْلِبُوكُمْ عَلَى اعْقَابِكُمْ وَمَنْ يَنْقُلِبْ عَلَى  
عَقَبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّ اللَّهُ شَيْئًا وَسِيَّرُوا اللَّهُ الشَّاكِرِينَ)۔

لوگ چیز چیز کے رو نے لگے۔

النصاریقہؓ نے ساعدہؓ میں سعد بن عبادہؓ کے پاس جمع ہوئے انہوں نے کہا کہ ایک امیر ہم میں نے ہو اور ایک امیر مہاجرین میں سے۔

ابو بکرؓ و عمرؓ و ابو عبیدہ بن الجراحؓ ان کے پاس گئے، عمرؓ نے گفتگو شروع کی تو ابو بکرؓ نے انہیں خاموش کر دیا، عمرؓ کہتے تھے کہ واللہ میں نے اس گفتگو کا صرف اس لیے ارادہ کیا تھا کہ میں نے ایک ایسی بات سوچی تھی جو مجھے پسند آئی تھی، اور مجھے اندر شرخ تھا کہ ابو بکرؓ اس بات کو نہ بیان کریں گے۔ ابو بکرؓ نے گفتگو کی، ان کی گفتگو سب سے زیادہ بلیغ تھی، انہوں نے اپنے کلام میں کہا کہ ہم مہاجرین اور تم انصار و زیر۔

حباب بن المذر الصلحی نے کہا: نہیں، واللہ ہم کبھی یہ گوارانہ کریں گے، ایک امیر ہم میں سے ہو اور ایک تم میں سے، ابو بکرؓ نے کہا: نہیں ہم لوگ امیر ہیں اور تم لوگ وزیر ہو، قریش مسکن و دار کے اعتبار سے وسط عرب کے ہیں اور باعتبار اس سب سے زیادہ شریف ہیں لہذا عمرؓ و ابو عبیدہؓ نے بیعت کرلو۔

عمرؓ نے کہا کہ تم آپ سے بیعت کرتے ہیں کیونکہ آپ ہمارے سردار ہیں، آپ ہم میں سب سے بہتر ہیں اور آپ ہم سب سے زیادہ نبی ﷺ کے محبوب ہیں، عمرؓ نے ان کا ہاتھ پکڑ لیا انہوں نے ان سے بیعت کر لی، اور لوگوں نے بھی ان سے بیعت کر لی، کسی کہنے والے نے کہا کہ تم نے سعد بن عبادہؓ کو قتل کر دیا تو عمرؓ نے کہا، انہیں اللہ نے قتل کیا۔

زہری سے مروی ہے کہ مجھے انس بن مالکؓ نے خبر دی کہ جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو عمرؓ نے کہا، انہیں اللہ نے قتل کیا، میں خطیب بن کھڑے ہوئے انہوں نے کہا خبرداری میں کسی کو یہ کہتے ہو رکنہ ستون کو محمدؐ مر گئے، کیونکہ محمدؐ نے نہیں، انہیں ان کے

رب نے بلا بھیجا، جیسا کہ اس نے موئی کو بلا بھیجا تھا اور وہ چالیس رات اپنی قوم سے غائب رہے تھے۔

زہری نے کہا کہ مجھے سعید بن المسمیب رض نے خبر دی کہ عمر بن الخطاب رض نے اپنے اسی خطبے میں یہ بھی کہا کہ مجھے امید ہے کہ رسول اللہ ﷺ ان لوگوں کے ہاتھ پاؤں کا میں گے جو یہ گمان کرتے ہیں کہ آپ نے وفات پائی۔

زہری نے کہا کہ مجھے ابوسلہ بن عبد الرحمن بن عوف نے خبر دی کہ عائشہ رض نے اس زوجہ نبی ﷺ نے فرمایا کہ ابو بکر رض اپنی قیام گاہ سے جو لمحے میں تھی، ایک گھوڑے پر آئے اور مسجد بنوی میں داخل ہوئے انہوں نے کسی سے بات نہیں کی، عائشہ رض کے پاس گئے اور رسول اللہ ﷺ کی زیارت کا قصد کیا جو چادر سے ڈھکے ہوئے تھے، انہوں نے آپ کے چہرے سے چادر ہٹائی، جھکے، آپ کو بوسہ دیا اور وہ نے لگے، پھر کہا، میرے ماں باپ آپ پر فدا ہوں، اللہ آپ پر دو موتیں بھی جمع نہ کرے گا، وہ موت جو آپ پر لکھی گئی تھی اب آچکی۔

ابوسلہ رض نے کہا کہ مجھے ابن عباس رض نے خبر دی کہ ابو بکر رض اس حالت میں نکلے کہ عمر رض ان لوگوں سے کلام کر رہے تھے، انہوں نے ان سے کہا کہ بیٹھ جاؤ، عمر رض نے بیٹھنے سے انکار کیا، پھر کہا کہ بیٹھو، مگر وہ نہیں بیٹھے۔

ابو بکر رض نے تشهد شروع کیا تو لوگ ان کی طرف متوجہ ہو گئے اور عمر رض کو چھوڑ دیا، انہوں نے کہا، "اما بعد اتم میں سے جو شخص محمد کی عبادت کرتا تھا تو محمد مر گئے اور جو شخص اللہ کی عبادت کرتا تھا تو اللہ نے مدد ہے جو مرے گا، نہیں اللہ نے فرمایا ہے: ﴿وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ إِنَّمَا مُتَّقُوا الْمُؤْمِنُونَ مَنْ يَنْقُلِبْ عَلَى عَقْبَيْهِ فَلَنْ يَضْرُبَ اللَّهُ شَيْئًا وَسَيَجْزِي اللَّهُ الشَاكِرِينَ﴾۔

راوی نے کہا اور اللہ ابو بکر رض کے اس آیت کے تلاوت کرنے سے پہلے گویا لوگ جانتے ہی نہ تھے کہ اللہ نے یہ آیت بھی نازل کی ہے اس سب لوگوں نے اسے ابو بکر رض سے اس طرح حاصل کیا کہ کوئی بشر ایسا نہ تھا جسے تم یہ آیت تلاوت کرتے نہ سنو۔

زہری نے کہا کہ مجھے سعید بن المسمیب رض نے خبر دی کہ عمر بن الخطاب رض نے کہا کہ سوائے اس کے پچھے ہوا کہ میں نے ابو بکر رض کو اسے تلاوت کرتے سناتوں میں مدھوش ہو گیا، یہاں تک کہ میرے دونوں قدم مجھے برداشت نہ کرتے تھے اور میں زمین پر گرد پڑا، جب میں نے انہیں تلاوت کرتے سناتوں مجھے معلوم ہوا کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات ہو گئی۔

زہری نے کہا کہ مجھے انس بن مالک نے خبر دی کہ انہوں نے عمر بن الخطاب رض سے صحیح کو سنا جس وقت رسول اللہ ﷺ کی مسجد میں ابو بکر رض سے بیعت کی گئی اور ابو بکر رض رسول اللہ ﷺ کے منبر پر بیٹھے، عمر رض نے ابو بکر رض سے پہلے تشهد پڑھا، پھر کہا:

"اما بعد كل میں نے تم سے ایک بات کی تھی جو ایسی تھی جیسی میں نے کی تھی، واللہ میں نے اسے خداں کتاب میں پایا جو اللہ نے نازل کی اور نہ اس عہد میں جو رسول اللہ ﷺ نے مجھ سے لیا وہ صرف میری آرزو تھی کہ رسول اللہ ﷺ زندہ رہیں گے"۔

پھر عمر رض نے وہ بات کی جو وہ کہنا چاہتے تھے کہ: آپ ہم سب کے آخر میں وفات پائیں گے، مگر اللہ نے اپنے رسول

کے لیے تمہاری نزدیکی پر اپنی نزدیکی کو پسند کیا، اور یہہ کتاب ہے جس کے ذریعے اسے اللہ نے اپنے رسول کو ہدایت کی، ہدایت اسے اختیار کرو تو تم وہی راہ پاؤ گے جس کی رسول اللہ ﷺ کو ہدایت کی گئی۔ حسن بن عوف سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ اٹھا لیے گئے تو آپؐ کے اصحاب نے مشورہ کیا کہ اپنے نبی ﷺ کا انتظار کرو شاید آپؐ کو مراجع ہوئی ہو انہوں نے آپؐ کا انتظار کیا یہاں تک کہ آپؐ کا پیٹ بڑھ گیا، ابو بکر بن عوف نے کہا جو محمدؐ کی پستش کرتا تھا تو محمدؐ گئے اور جو اللہ کی پستش کرتا تھا تو اللہ زندہ ہے اور نہیں مرے گا۔

ابی سلم بن عبد الرحمن سے مروی ہے کہ لوگ عائشہؓ کے گھر میں نبی ﷺ کے پاس آ کر آپؐ کو دیکھنے لگے، انہوں نے کہا کہ آپؐ کیسے مر سکتے ہیں حالانکہ آپؐ ہم پر گواہ ہیں اور ہم اور لوگوں پر گواہ ہیں، پھر آپؐ مر جائیں گے حالانکہ آپؐ نے لوگوں پر شہادت نہیں دی؟ نہیں واللہ آپؐ نہیں مرے، آپؐ محض اٹھا لیے گئے جیسا کہ عتبی بن مریمؓ اٹھا لیے گئے اور آپؐ ضرور واپس آئیں گے، انہوں نے ان لوگوں کو ڈرایا جنہوں نے یہ کہا کہ آپؐ مر گئے عائشہؓ کے مجرے میں اور دروازے پر انہوں نے نہادی کہ آپؐ کو دن نہ کرو نکل رسول اللہ ﷺ میرے نہیں۔

زید بن اسلم سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو عباس بن عبدالمطلب نکل اور کہا کہ اگر تم میں سے کسی کے پاس رسول اللہ ﷺ کی وفات کے بارے میں کوئی عہد ہے تو وہ ہم سے بیان کرے لوگوں نے کہا، نہیں ہے، انہوں نے کہا اے عمر بن عوفؓ اس میں سے کچھ تمہارے پاس ہے، انہوں نے کہا، نہیں، عباس بن عوفؓ نے کہا گواہ رہو کہ جو شخص نبی ﷺ پر کسی عہد کی کہ آپؐ نے اپنی وفات کے بعد کے لیے اس سے لیا ہے شہادت دے گا تو وہ کذاب ہو گا، فتنہ ہے اس اللہ کی کہ سوائے اس کے کوئی معبود نہیں، رسول اللہ ﷺ نے انتقال کیا۔

محمد بن ابی بکر یا معاویہ سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کی موت میں شک کیا گیا تو بعض لوگوں نے کہا، آپؐ مر گئے اور بعض نے کہا، نہیں مرے، اسماء بنعت عمریس نے اپنا ہاتھ آپؐ کے دونوں شانوں کے درمیان پشت پر رکھا اور کہا کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات ہو گئی، کیونکہ آپؐ کے دونوں شانوں کے درمیان مہربنوت اٹھا لی گئی۔

#### یوم وفات:

محمد بن قیس سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ۱۹ صفر الحجه چہارشنبہ کو بیمار ہوئے آپؐ تیرہ رات بیمار رہے اور آپؐ کی وفات ۲۰ ربیع الاول ﷺ یوم دوشنبہ ہوئی۔

علی بن ابی طالبؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ۲۹ صفر الحجه یوم چہارشنبہ کو بیمار ہوئے اور ۱۲ ربیع الاول ﷺ یوم دوشنبہ آپؐ کی وفات ہوئی۔

ابن عباسؓ سے اور عائشہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات ۱۲ ربیع الاول ﷺ یوم دوشنبہ کو ہوئی۔  
ابن عباس اور عائشہؓ سے (دوسرے سلسلہ روایت سے) مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات ۱۲ ربیع الاول ﷺ یوم دوشنبہ کو ہوئی۔

علی ہنی شعبہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات دو شنبہ کو ہوئی اور آپ سے شنبہ کو دفن کیے گئے۔

علام محمد بن علی شعبہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات دو شنبہ کو ہوئی، آپ بقیہ روز اور ساری رات اور دوسرے دن تک رکھے رہے یہاں تک کہ رات کو دفن کیے گئے۔

عثمان بن محمد الاغضی سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات دو شنبہ کو ہوئی جب آفتاب ڈھل گیا تھا اور آپ چہار شنبہ کو دفن کیے گئے۔

ابی بن عباس بن ہل نے اپنے والد سے اور انہوں نے ان کے دادا سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات دو شنبہ کو ہوئی آپ دو شنبہ و سه شنبہ کو رکے رہے یہاں تک کہ چہار شنبہ کو دفن کیے گئے۔

مالک سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات دو شنبہ کو ہوئی اور آپ سے شنبہ کو دفن کیے گئے۔

ابن شہاب سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات دو شنبہ کو روزوال آفتاب کے بعد ہوئی۔

ابن عباس بن حذفہ سے مروی ہے کہ تمہارے بھی کی وفات دو شنبہ کو ہوئی۔

انھی سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنی وفات کے بعد ایک شبانہ روز تک دفن نہ ہوئے حتیٰ کہ آپ کا کرتہ پھول گیا اور آپ کی خضر میں تغیریں یکھا گیا۔

قاسم بن محمد سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے ناخنوں میں جب بزری آگئی اس وقت مدفن ہوئے۔

انس بن مالک ہنی شعبہ سے مروی ہے کہ جب وہ دن ہوا جس میں نبی ﷺ اٹھا لیے گئے تو مدینے کی ہر شے تاریک ہو گئی، ہم نے آپ کے ذفن (کی گرد) بے اپنے ہاتھ بھی نہ جھاڑے تھے کہ اپنے قلوب کو متغیر پایا (یعنی وہ نور نہ رہا جو آپ کی حیات میں تھا)۔

رسول اللہ ﷺ کی تعزیت:

ہل بن سعد سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ عذر سب میرے بعد لوگ ایک دوسرے سے میری تعزیت کریں گے یہ حدیث سن کے لوگ کہتے تھے کہ یہ کیا ہے (یعنی تعزیت کا کیا مطلب ہے) جب رسول اللہ ﷺ اٹھا لیے گئے تو لوگ ایک دوسرے سے مل کر رسول اللہ ﷺ کی تعزیت کر رہے تھے۔

ابی رباح سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: تم میں کسی کو جب کوئی مصیبت پہنچ تو وہ اپنی اس مصیبت کو یاد کر لے جو میری وفات سے ہے کیونکہ یہ سب سے بڑی مصیبت ہے۔

قاسم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ مسلمانوں سے ان کے مصائب میں میری وفات کی مصیبت کی بھی تعزیت کی جائے گی۔

جعفر بن محمد نے اپنے والد سے روایت کی کہ جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو تعزیت کی آواز آئی جس کو لوگ سننے تھے مگر کسی کو دیکھتے نہ تھے کہ: السلام علیکم ورحمة اللہ وبرکاتہ اے الی بیت "مَنْ نَفَسَ ذَا فَتْنَةَ الْمَوْتِ" (ہر جان موت کا مزہ چکھنے والی ہے) "وَإِنَّمَا تَوْفُونَ أَجُوزَ كُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ" (صرف قیامت ہی میں تمہارے اجز پورے دیے جائیں گے) "أَنْ فِي اللَّهِ عَزَّاءً

من کل مصیبۃ" بے شک اللہ کے نام میں ہر مصیبۃ کی تسلی ہے و خلفاً من کل هالک، اور ہر مرنے والے کا عوض ہے و در کامن کل مافات (اور ہر فوت شدہ شے کا تدارک ہے) فیاللہ فتھوا (اللہ اللہ ہی پر بھروسہ رکھو) وایاہ فارجوا (اور اسی سے امید رکھو) انہا المصاب من حرم الشواب (صرف وہی مصیبۃ زدہ ہے جو مصیبۃ کے ثواب سے محروم رہا) والسلام علیکم ورحمة اللہ۔  
کرتے سمیت غسل دینے کا حکم:

جعفر بن محمد نے اپنے والد سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو ایک کرتے میں غسل دیا گیا (بروایت سلیمان بن بال) جب آپ کی وفات ہوئی۔

مالک بن انس سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کے غسل کا وقت ہوا تو لوگوں نے آپ کا کرتدہ اتارنے کا ارادہ کیا، انہوں نے ایک آواز سنی کہ کرتدہ اتارو، آپ کا کرتدہ نہیں اتارا گیا، اور آپ کو اسی حالت میں غسل دیا گیا کہ وہ کرتا آپ کے جسم پر تھا۔

شعبی ﷺ سے مروی ہے کہ نہلانے والوں کو گھر کی جانب سے ندادی گئی کہ کرتدہ اتارو، آپ کو اسی طرح غسل دیا گیا کہ وہ کرتا آپ کے جسم پر تھا۔

شعبی سے مروی ہے کہ نہلانے والوں کو گھر کی جانب سے ندادی گئی کہ کرتدہ اتارو، آپ کو اسی طرح غسل دیا گیا کہ وہ کرتا آپ پر تھا۔

غیلان بن جریر سے مروی ہے کہ جس وقت لوگ نبی ﷺ کو غسل دے رہے تھے تو انہیں دفعۃ ایک ندادی گئی کہ رسول اللہ ﷺ کو برہمنہ کرو۔

الحکم بن عثیمین سے مروی ہے کہ لوگوں نے جب نبی ﷺ کو غسل دینے کا ارادہ کیا تو انہوں نے آپ کا کرتدہ اتارنا چاہا، ایک آواز آئی کہ اپنے نبی کو برہمنہ کرو، انہوں نے اسی طرح آپ کو غسل دیا کہ آپ کا کرتدہ آپ پر تھا۔

منصور سے مروی ہے کہ ان لوگوں کو گھر کی جانب سے ندادی گئی کہ کرتدہ اتارو۔

بنی ہاشم کے آزاد کردہ غلام سے مروی ہے کہ جب ان لوگوں نے نبی ﷺ کو غسل دینے کا ارادہ کیا تو وہ آپ کا کرتدہ اتارنے چلے، کسی منادی نے گھر کے کونے سے ندادی کہ آپ کا کرتدہ اتارو۔

عائشہؓ سے مروی ہے کہ اگر مجھے میرا معاملہ پہلے ہی معلوم ہو جاتا تو بعد کو معلوم ہوا تو رسول اللہ ﷺ کو سوائے آپ کی ازواج کے کوئی غسل نہ دینا، رسول اللہ ﷺ کی جب وفات ہوئی تو اصحابؓ نے آپ کے غسل میں اختلاف کیا، بعض نے کہا کہ اس طرح غسل دو کہ آپ کے اوپر آپ کے کپڑے ہوں، اسی وقت جب کوہ لوگ اختلاف میں مخنثے انہیں عنودگی آگئی جس سے ان میں سے شخص کی داروٹھی اس کے سینے پر پڑ گئی پھر کسی کہنے والے نے کہا، جو معلوم نہ ہوا کہ کون تھا آپ کو اسی طرح غسل دو کہ کپڑے آپ کے (جسم) پر ہوں۔

ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو جو لوگ آپ کو غسل دے رہے تھے انہوں نے

اختلاف کیا، پھر انہوں نے ایک کہنے والے کو سنایا جو انہیں معلوم نہ ہوا کہ کون ہے کہ اپنے نبی کو اس طرح عسل دو کہ ان پر ان کا کرتہ ہوا اس پر رسول اللہ ﷺ کو آپؐ کے کرتے ہی میں عسل دیا گیا۔

### آنحضرت ﷺ کو عسل دینے کا اعزاز:

عامر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو علی بن ابی طالب اور فضل بن عباس اور اسامہ بن زید ﷺ نے عسل دیا، علی ﷺ آپؐ کو عسل دیتے جاتے تھے اور کہتے جاتے تھے کہ میرے ماں باپ آپؐ پر فدا ہوں آپؐ حیات میں بھی پاکیزہ تھے اور وفات میں بھی۔

عامر سے مروی ہے کہ علی ﷺ نبی ﷺ کو عسل دے رہے تھے اور فضل اور اسامہ ﷺ آپؐ کو سنجائے ہوئے تھے۔ عجمی ﷺ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو اس حالت میں عسل دیا گیا کہ عباس ﷺ بیٹھے تھے اور فضل آپؐ کو سینے سے لگائے تھے، علی ﷺ آپؐ کو اس طرح عسل دے رہے تھے کہ آپؐ پر آپؐ کا کرتا تھا اور اسامہ پانی دینے کے لیے آمد و رفت کر رہے تھے۔

ابراهیم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو عباس اور علی اور فضل ﷺ نے عسل دیا۔ فضل بن وکین نے اپنی حدیث میں بیان کیا کہ عباس ﷺ انہیں چھپائے ہوئے تھے۔

ابن شہاب سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے عسل کا ذمہ عباس بن عبد المطلب علی بن ابی طالب، فضل بن عباس ﷺ اور رسول اللہ ﷺ کے آزاد کردہ غلام صالح نے لیا۔

زہری سے مروی ہے کہ عباس، علی بن ابی طالب، فضل اور رسول اللہ ﷺ کے آزاد کردہ غلام صالح نے نبی ﷺ کے عسل کا انتظام کیا اور آپؐ کا پرده کیا۔

بیہدین بالال سے مروی ہے کہ علی ﷺ نے کہا کہ نبی ﷺ نے یہ وصیت کی تھی کہ انہیں میرے سوا کوئی عسل نہ دے اور نہ کوئی بغیر اس کے کاس کی آنکھیں ڈھانک دی جائیں میر استردیکھے۔

فضل اور اسامہ دونوں آدمی مجھے پردوے کے پیچھے سے پانی دیتے تھے اور ان دونوں کی آنکھوں پر پی بندھی تھی، میں کسی عضو کو بھی لیتا تھا تو یہ معلوم ہوتا تھا کہ گویا تیس آدمی میرے ہمراہ اسے اللہ پلٹتے ہیں یہاں تک کہ میں آپؐ کے عسل سے فارغ ہو گیاں۔

علی بن ابی طالب ﷺ سے مروی ہے کہ جب ہم نے رسول اللہ ﷺ کے عسل کی تیاری شروع کی تو سب لوگوں کو باہر کر کے دروازہ بند کر لیا، انصار نے ندادی کہ ہم لوگ آپؐ کے ماموں میں اور ہمارا مرتبہ اسلام میں وہ ہے جو سب جانتے ہیں، قریش نے ندادی کہ ہم لوگ آپؐ کے جدی عزیز ہیں، پھر ابو بکر ﷺ نے پکار کے کہا: اے گروہ مسلمین ہر قوم اپنے جائزے کی اپنے غیر سے زیادہ مستحق ہے، اس لیے میں تمہیں اللہ کی قسم درستا ہوں کہ اگر تم لوگ اندر جاؤ گے تو تم ان (علی و فضل و اسامہ ﷺ) کو آپؐ سے ہنادو۔

گے والا آپ کے پاس کوئی نہ جائے سوائے اس کے جو بلا یا گیا ہے۔

علی بن حسین رض سے مروی ہے کہ انصار نے ندادی کہ ہمارا بھی حق ہے کیونکہ آپ تو ہماری بیٹی کے بیٹے ہیں ہمارا مرتبہ اسلام میں وہ ہے جو ہے انہوں نے ابو بکر رض سے مطالبہ کیا تو انہوں نے کہا کہ وہی جماعت (علی و اسامہ و عباس رض) آپ سے زیادہ محبت کرنے والی ہے، تم لوگ علی و عباس رض سے درخواست کرو کیونکہ ان کے پاس وہی جا سکتا ہے جسے وہ چاہیں۔

عبداللہ بن شبلہ بن صیر سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کو علی و فضل و اسامہ بن زید و شقران رض نے غسل دیا، آپ کے حصہ زبریں کے غسل کا انتظام علی رض نے کیا اور فضل رض آپ کو سینے سے لگائے تھے عباس اور اسامہ بن زید اور شقران رض پانی داں رہے تھے۔

سعید بن المسیب رض سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کو غسل علی رض نے دیا اور آپ کو گن چار آدمیوں نے دیا، یعنی علی اور عباس اور فضل اور شقران رض نے۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کو علی اور فضل رض نے غسل دیا، عباس رض ان لوگوں نے کہا کہ وہ غسل کے وقت موجود رہیں، مگر انہوں نے ان کا رکیا اور کہا کہ بھیں بھی ﷺ نے یہ حکم دیا ہے کہ ہم پوشیدہ رہیں۔

عبداللہ بن ابی بکر بن محمد عزرو بن حزم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو علی اور غسل بن شبلہ رض نے غسل دیا، علی رض جو قوی تھے آپ کو الٰت پلٹتھے تھے اور عباس رض دروازے پر تھے انہوں نے کہا کہ مجھے آپ کے غسل میں موجود رہنے سے صرف اس امر نے روکا کہ میں دیکھتا تھا کہ آپ مجھ سے شرماتے ہیں کہ میں آپ کو برہمنہ دیکھوں۔

موی بن محمد بن ابراہیم بن الحارث رض نے اپنے والد سے روایت کی کہ نبی ﷺ کو علی و فضل اور عباس رض اسامہ بن زید اور اوس بن خولی رض نے غسل دیا، اور یہی لوگ آپ کی قبر میں اترے۔

علی رض سے مروی ہے کہ انہوں نے اور عباس، عقیل بن ابی طالب، اوس بن خولی اور اسامہ بن زید رض نے رسول اللہ ﷺ کو غسل دیا۔

زبیر بن موی سے مروی ہے کہ میں نے ابو بکر بن ابی جہنم کو کہتے تھے کہ نبی ﷺ کو علی اور فضل اور اسامہ بن زید اور شقران رض نے غسل دیا، علی رض نے آپ کو اپنے سینے سے لگایا۔ ان کے ہمراہ فضل نے بھی، جو آپ کو الٰت پلٹتھے تھے، اسامہ بن زید اور شقران آپ پر پانی ڈالتے تھے، آپ پر آپ کا کرتا تھا۔

اویس بن خولی نے کہا کہ اے علی رض ہم تمہیں اللہ کی فضیل دیتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں ہمارا حصہ بھی دو، علی رض نے ان سے کہا اندر آجاؤ وہ اندر گئے اور بیٹھ گئے۔

ابی جعفر محمد بن علی رض سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کو یعنی غسل دیتے گئے، بیری کے پانی سے آپ کو اپنے کرتے میں غسل دیا گیا، آپ کو اس کنوں میں سے غسل دیا گیا جس کا نام الغرس تھا جو قبلہ میں سعد بن خیثہ کا تھا اور آپ اس کا پانی پیتے تھے علی رض آپ کے غسل پر مأمور تھے، عباس رض پانی ڈالتے تھے فضل آپ کو سینے سے لگائے ہوئے تھے اور کہتے تھے: مجھے راحت

دیجئے آپ نے میری رگ قلب قطع کر دی میں اسکی چیزیں محسوس کرتا ہوں جو مجھ پر دو مرتبہ نازل ہوتی ہے۔

عبداللہ بن الحارث سے مروی ہے کہ جب نبی ﷺ کی وفات ہوئی تو علی ہنی گھوڑہ کھڑے ہوئے انہوں نے دروازہ مضبوط بند کر دیا پھر عباس ہنی گھوڑہ آئے ان کے ہمراہ عبدالمطلب کے خاندان والے بھی تھے وہ لوگ دروازے پر کھڑے ہو گئے علی ہنی گھوڑہ کہنے لگے کہ میرے ماں باپ آپ پر فدا ہوں آپ حیات میں بھی پاکیزہ تھے اور وفات میں بھی۔

ایک ایسی پاکیزہ ہوا چلی کہ میں اسی انہوں نے کبھی نہ پائی تھی عباس ہنی گھوڑہ نے علی ہنی گھوڑہ سے کہا کہ عورت کی طرح ناک میں بولنا چھوڑ دو اور تم لوگ اپنے صاحب کے پاس آؤ علی ہنی گھوڑہ نے کہا کہ میرے پاس فضل کو بھیجو۔

انصار نے کہا کہ ہم رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں سے اپنے حصے میں تمہیں اللہ کی قسم دلاتے ہیں انہوں نے اپنا ایک آدمی اندر بھیجا جن کا نام اوں بن خولی تھا وہ اپنے ایک ہاتھ میں گھڑا لیے تھے۔

علی ہنی گھوڑہ نے اس طرح آپ کو غسل دیا کہ وہ اپنا ہاتھ آپ کے کرتے کے نیچے داخل کرتے تھے فضل آپ پر کپڑا اڈا لے ہوئے تھا اور انصاری بانی دے رہے تھے علی ہنی گھوڑہ کے ہاتھ پر ایک کپڑا جس کے اندر ان کا ہاتھ تھا اور آپ کے جسم پر کرتہ تھے۔

عبدالواحد بن ابی عون سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے مرشد موت میں علی بن ابی طالب ہنی گھوڑے سے فرمایا تھا کہ اسے علی ہنی گھوڑہ جب میں سر جاؤں تو تم مجھے غسل دینا انہوں نے کہا یا رسول اللہ میں نے تو کبھی کسی میت کو غسل نہیں دیا رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ تم تیار کر دیجے جاؤ گے یا تمہیں آسان کر دیا جائے گا۔ علی ہنی گھوڑہ نے کہا کہ پھر میں نے آپ کو غسل دیا چنانچہ میں جس کی عضو کو پکڑتا تھا تو وہ میرے تابع ہوتا تھا، فضل اپنے سینے سے لگائے ہوئے تھے وہ کہتے تھے کہ اے علی ہنی گھوڑہ جلدی کرو میری پیٹھ ٹوٹی جاتی ہے۔

ابن جریح سے مروی ہے کہ میں نے ابو جھفر کو کہتے تھا کہ نبی ﷺ کے حصہ زیریں کے غسل کے نظم علی ہنی گھوڑہ تھے۔

سعید بن الحسین سے مروی ہے کہ علی ہنی گھوڑہ نے نبی ﷺ کے غسل کے وقت آپ سے بھی وہ چیز تلاش کی جو میت سے تلاش کی جاتی ہے (یعنی بول و برآز جو میت کا پیٹ سوت کر نکالا جاتا ہے) مگر انہوں نے کچھ نہ پایا تو کہا میرے ماں باپ آپ پر فدا ہوں آپ حیات میں بھی پاک تھے اور وفات میں بھی پاک ہیں۔

### متین مصطفیٰ ﷺ:

عاشرہ ہنی گھوڑہ سے مروی ہے کہ جب نبی ﷺ کی وفات ہوئی تو آپ کو تین سفید سوچی بھنی کپڑوں میں کفن دیا گیا جن میں نہ عمامہ تھا تھا کرتا۔

عبداللہ بن نعیم کی حدیث میں عروہ نے کہا ”لیکن حلہ“ (جوڑہ یا چادر تہبندی یعنی) لوگوں کو شہر ہوا کہ وہ نبی ﷺ کے لیے خریدا گیا ہے تاکہ اس میں آپ کو کفن دیا جائے پھر وہ چھوڑ دیا گیا اور آپ کو تین سفید سوچی کپڑوں میں کفن دیا گیا۔

عاشرہ ہنی گھوڑہ نے کہا کہ اس طے کو عبد اللہ بن ابی بکر ہنی گھوڑہ نے لے لیا انہوں نے کہا میں اسے رکھ رہوں گا تاکہ مجھے اس میں کفن دیا جائے پھر انہوں نے کہا کہ اگر اس اللہ اپنے نبی کے لیے پسند کرتا تو ضرور اس میں آپ کو کفن دلوتا، انہوں نے اسے

فروخت کر دیا اور اس کی قیمت خیرات کر دی۔

ابن عمر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو تین سوتی کپڑوں میں کفن دیا گیا جن میں نہ کرتہ تھا نہ عمامہ۔

عائشہ رضی اللہ عنہا سے (دوسرا سلسلہ روایت سے) مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو تین سوتی کپڑوں میں کفن دیا گیا جن میں

نہ کرتا تھا نہ عمامہ۔

عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو تین سوتی روئی کے کپڑوں میں کفن دیا گیا جن میں نہ کرتا تھا نہ عمامہ۔

یحییٰ بن سعید سے مروی ہے کہ مجھے یہ معلوم ہوا کہ ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ جب بیمار تھے تو انہوں نے عائشہ رضی اللہ عنہا سے پوچھا کہ رسول اللہ ﷺ کو کتنے کپڑوں میں کفن دیا گیا انہوں نے جواب دیا کہ آپ کو تین سفید سوتی کپڑوں میں کفن دیا گیا۔

یعقوب بن زید سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کو تین سفید سوتی کپڑوں میں کفن دیا گیا جن میں نہ کرتا تھا نہ عمامہ۔

ابوقلاہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کو تین یعنی سوتی کپڑوں میں کفن دیا گیا۔

ابوقلاہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو تین بے جوڑ یعنی سفید کپڑوں میں کفن دیا گیا۔

علی رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو تین روئی کے سوتی کپڑوں میں کفن دیا گیا جس میں نہ کرتا تھا نہ عمامہ۔

عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو تین سوتی کپڑوں میں کفن دیا گیا۔

ابوقلاہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کو تین بے جوڑ سفید کپڑوں میں کفن دیا گیا۔

قارادہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کو تین کپڑوں میں کفن دیا گیا۔

عبد الرحمن بن القاسم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو تین کپڑوں میں کفن دیا گیا۔ شعبد نے کہا کہ آپ سے کس نے

بیان کیا؟ تو انہوں نے کہا میں نے اسے محمد بن علی سے سنا۔

ابواسحاق سے مروی ہے کہ میں اولاً عبدالمطلب کی مجلس کی طرف بھیجا گیا جو بکثرت جمع تھے میں نے کہا کہ نبی ﷺ کو کس

چیز میں کفن دیا گیا تو انہوں نے کہا تین کپڑوں میں کفن دیا گیا، جن میں نہ قبّھی نہ کرتا تھا نہ عمامہ۔

مکھول سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو تین سفید کپڑوں میں کفن دیا گیا۔

سعید بن الحمید رضی اللہ عنہ سے (متعدد سلسلہ روایت سے) مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو دو بے جوڑ اور ایک نجرانی چادر

میں کفن دیا گیا۔

سعید بن الحمید رضی اللہ عنہ اور ابوسلہ بن عبد الرحمن رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو تین کپڑوں میں کفن دیا گیا وہ

سفید کپڑے تھے اور ایک چادر حمرہ (یعنی) تھی۔

علی بن حسین رضی اللہ عنہ سے (دو سلسلہ روایت سے) مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو تین کپڑوں میں کفن دیا گیا، جن میں

ایک چادر حمرہ تھی۔

جعفر بن محمد نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ کو تین کپڑوں میں کفن دیا گیا جن میں دو سخاری کپڑے

تھے۔ اور ایک حمرہ۔

جعفر کہتے تھے کہ مجھے میرے والد نے اسی کی وصیت کی اور کہا کہ اس پر ہرگز کچھ اضافہ نہ کرنا، محمد بن سعد (مؤلف کتاب) کہتے ہیں کہ میں بھی (بھی) خیال کرتا ہوں۔

محمد بن علی سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو تین کپڑوں میں کفن دیا گیا جن میں ایک حمرہ تھا۔

ابن عباس (بنی ہاشم سے) (بسلسلہ روایت) مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو دوسفید کپڑوں اور ایک سرخ چادر میں کفن دیا گیا۔

ابی اور زہری سے مروی ہے کہ ان دونوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ کو تین کپڑوں میں کفن دیا گیا جن میں ایک چادر حمرہ تھی۔

### تین چادروں میں کفن:

عامر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو تین یعنی موٹی چادروں میں کفن دیا گیا، جن میں ایک تہبند ایک کریہ ایک لفاف تھا۔

ابو اسحاق سے مروی ہے کہ میں بنی عبدالمطلب کے بوڑھوں کے پاس آیا ان سے پوچھا کہ کس چیز میں رسول اللہ ﷺ کو کفن دیا گیا، انہوں نے کہا کہ سرخ حلہ (جوڑا) اور ایک قطیفہ (چادر) میں۔

حسن (بنی ہاشم سے) مروی ہے کہ بنی ﷺ کو ایک قطیفہ (چادر) اور حمرہ کے جوڑے میں کفن دیا گیا۔

ابراہیم سے (بـ دوسلسلہ روایت) مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو حلہ اور کرتے میں کفن دیا گیا فضل و طلاق کی حدیث میں حلہ یمانیہ ہے (حلہ چادر و تہبند کے مجموعے کا نام ہے)۔

حسن (بنی ہاشم سے) مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو حلہ حمرہ اور کرتے میں کفن دیا گیا۔

ابن عباس (بنی ہاشم سے) مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو سرخ بخاری حلے میں کہ جئے آپ پہننے تھے اور ایک کرتے میں کفن دیا گیا۔

ضحاک بن حرام سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو دوسرا خ چادر میں کفن دیا گیا۔

ابو اسحاق سے مروی ہے کہ وہ مدینے میں بنی عبدالمطلب کے چھپر میں آئے انہوں نے ان کے بوڑھوں سے دریافت کیا کہ کس چیز میں رسول اللہ ﷺ کو کفن دیا گیا تو انہوں نے کہا کہ دوسرا خ کپڑوں میں جن کے ہمراہ کرتا تھا۔

محمد بن علی بن الحسینیہ نے اپنے والد سے روایت کی کہ بنی ﷺ کو سات کپڑوں میں کفن دیا گیا۔

مجاہد سے مروی ہے کہ بنی ﷺ کو دوسوئی کپڑوں میں کفن دیا گیا جن کو معاذ بنی من میں لائے تھے۔

ابو عبد اللہ محمد بن سعد (مؤلف کتاب) نے کہا کہ یہ روایت وہم ہے، رسول اللہ ﷺ کی وفات کے وقت معاذ بنی من میں تھے۔ (وہ وہاں سے واپس نہیں آئے تھے جو چادریں لاتے)۔

عبداللہ بن عبید بن عییر سے مروی ہے کہ بنی ﷺ کو حلہ حمرہ میں کفن دیا گیا، پھر وہ اتارڈ الگیا اور سفید کپڑوں میں کفن

دیا گیا، عبد اللہ بن ابی بکر حنفی خاتم نے کہا کہ اس طے نے رسول اللہ ﷺ کی جلد کوں کیا ہے، مجھے سے یہ جدا نہ ہو گا یہاں تک کہ مجھے اسی میں کفن دیا جائے، وہ اسے رکھ رہے ہے پھر انہوں نے کہا کہ اگر اس طے میں کوئی خیر ہوتی تو ضرور اللہ تعالیٰ اسے اپنے نبی کے لیے اختیار کرتا، مجھے اس کی حاجت نہیں، لوگوں کو ان کی پہلی رائے سے بھی تجھب ہوا اور دوسرا رائے سے بھی۔

عائشہ حنفیہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے کفن میں عمامہ نہ تھا۔

ایوب سے مردی ہے کہ ابو قلابہ نے کہا کہ کیا تمہیں ان لوگوں کو ہمارے سامنے رسول اللہ ﷺ کے کفن میں اختلاف کرنے سے تجھب نہیں ہے۔

### جدر سالت پر حنوط (خوشبو) کا استعمال:

حسن بن عوف سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے حنوط لگایا گیا (حنوط ایک مرکب خوشبو ہے جو میت کے کفن میں لگائی جاتی ہے)۔

پارون بن سعد سے مردی ہے کہ علی حنفیہ کے پاس مشک تھی انہوں نے وضیت کی کہ ان کے حنوط لگایا جائے، علی حنفیہ نے کہا یہ مشک رسول اللہ ﷺ کے حنوط سے بچی ہوئی ہے۔

جاہر سے مردی ہے کہ میں نے ابو حفص محمد بن علی حنفیہ سے دریافت کیا کہ آیا رسول اللہ ﷺ کے حنوط لگایا گیا تو انہوں نے کہا مجھے نہیں معلوم۔

### رسول اللہ ﷺ کی نماز جنازہ:

حسن بن عوف سے مردی ہے کہ آپ کو لوگوں نے غسل دیا، کفن پہنایا اور حنوط لگایا پھر آپ کو ایک تابوت میں رکھ دیا گیا، اور مسلمانوں کے گروہ گروہ کر کے لائے گئے جو کھڑے ہو کر آپ پر نماز پڑھتے تھے پھر وہ باہر چلے جاتے تھے اور دوسرے داخل ہوتے تھے یہاں تک کہ سب لوگوں نے آپ پر نماز پڑھ لی۔

عبد الرحمن بن حرمہ سے مردی ہے کہ انہوں نے سعید بن المسیب رض کو کہتے تھے کہ جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو آپ کو تابوت پر رکھ دیا گیا، لوگ گروہ گروہ ہو کر آپ کے پاس آتے تھے، آپ پر نماز پڑھتے تھے اور باہر ہو جاتے تھے کسی نے ان کی امامت نہیں کی۔

ابن شہاب سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ایک تابوت پر رکھ دیئے گئے مسلمان گروہ گروہ کر کے داخل ہوتے تھے اور اس طرح آپ پر نماز و مسلام پڑھتے تھے کہ ان کا کوئی امام نہ تھا۔

زہری سے مردی ہے کہ ہمیں معلوم ہوا کہ لوگ گروہ گروہ ہو کر داخل ہوتے تھے رسول اللہ ﷺ پر نماز پڑھتے تھے اور آپ کی نماز جنازہ میں ان کی امامت کی نہیں کی۔

ابو عیم سے جو اس موقع پر حاضر تھے مردی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو لوگوں نے کہا کہ ہم کس طرح آپ کی نماز جنازہ پڑھیں، جواب ملا کہ اس دروازے سے باہر چلے جاؤ۔

ابو حازم المدینی سے مردی ہے کہ جب نبی ﷺ کو اللہ نے اخالیا تو مہاجرین گروہ گروہ ہو کر داخل ہوئے آپ پر نماز پڑھتے تھے اور باہر چلے جاتے تھے پھر اسی طریقے پر انصار داخل ہوئے پھر اہل مدینہ یہاں تک کہ جب مرد فارغ ہو گئے تو عورتیں داخل ہوئیں ان سے کسی ایسے طریقے پر آواز فریاد ہوئی جیسی ان سے ہوتی ہے تو انہوں نے گھر میں ایک دھماکے لی آواز سنی جس سے وہ منتشر ہو گئیں اور ساکت ہو گئیں لیکا ایک کسی کہنے والے نے کہا کہ "اللہ کے نام میں ہر مرنے والے سے تسلی ہے، ہر مصیبت کا عوض ہے، ہر فوت شدہ کا بدلہ ہے، مجبور وہ ہے جس کا نقصان ثواب نے پورا کر دیا ہو اور مصیبت زدہ وہ ہے جس کا نقصان ثواب نے پورا نہ کیا ہو۔

ابی بن عباس بن سہل بن سعد الساعدی نے اپنے والد سے اور انہوں نے ان کے دادا سے روایت کی کہ جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو آپ اپنے کفنوں میں رکھ دیئے گئے پھر آپ کوتا بوت پر رکھا گیا لوگ ایک گروہ ہو کر آپ پر نماز پڑھتے تھے، ان کا امام کوئی نہ تھا، پہلے مرد داخل ہوئے انہوں نے نماز پڑھی، پھر عورتیں۔

عبد الحمید بن عمران بن ابی انس نے اپنے والد سے اور انہوں نے اپنے والد سے روایت کی کہ میں بھی ان لوگوں میں تھی جو نبی ﷺ پر داخل ہوئے، آنحضرت ﷺ اپنے تابوت پر تھے ہم عورتیں صاف بے صاف ہو کر کھڑی ہوتی تھیں، ہم دعا کرتے تھے اور آپ پر نماز پڑھتے تھے آپ شب چہارشنبہ کو مدفن ہوئے۔

موی بن محمد بن ابراہیم بن الحارث التی سے مردی ہے کہ میں نے یہ معمون ایک کاغذ میں پایا جس میں میرے والد کا خط ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کو کفن دے دیا گیا اور آپ اپنے تابوت پر رکھ دیئے گئے تو ابو بکر و عمر بن حفیظ داخل ہوئے دو توں نے کہا "السلام علیک ایها النبی و رحمۃ اللہ و برکاتہ ان دونوں کے ہمراہ اس قدر جماعت مہاجرین و انصار کی تھی جس قدر گھر میں سمجھائش تھی انہوں نے بھی اسی طرح سلام کیا جس طرح ابو بکر و عمر نے سلام کیا اس طرح چند صفحیں بناللیں کہ اس پر ان کا امام کوئی نہ تھا، ابو بکر و عمر نے جو رسول اللہ ﷺ کے قریب ہی صاف اول میں تھے کہا۔

اسے اللہ ہم لوگ گواہی دیتے ہیں کہ جو کچھ آپ پر نازل کیا گیا، آپ نے پہنچا دیا، آپ نے اپنی امت کی خیر خواہی کی، راہ خدا میں جہاد کیا یہاں تک کہ اللہ نے اپنے دین کو غالب کر دیا اور اس کے کلمات پورے ہو گئے، آپ اسی پر ایمان لائے جو یکتا ہے کہ اس کا کوئی شریک نہیں، اے ہمارے معبوذ ہمیں بھی ان لوگوں میں کہ جو اس کلام کی بیرونی کریں جو آپ کے ہمراہ نازل کیا گیا۔ اس طرح ہمیں اور آپ کو مجمع کر دے کر آپ ہمیں پہچان لیں اور ہم آپ کو پہچان لیں، بے شک آپ گومنیں کے ساتھ ہوئے ہم بان اور رحم کرنے والے تھے، ہم ایمان کے عوض میں بدل نہیں چاہتے اور ہم بھی اس کے عوض میں قیمت چاہتے ہیں"۔

لوگ آئیں آئیں کہہ رہے تھے ایک گروہ نکلا تھا تو دوسرا داخل ہوتا تھا یہاں تک کہ مردوں نے آپ پر نماز پڑھی، پھر عورتوں نے اور بچوں نے مجتب نماز سے فارغ ہو گئے تو آپ کے مقام قبر میں انہوں نے گفتگو کی۔

عبد اللہ بن عباس رض سے مردی ہے کہ سب سے پہلے جس نے جب ﷺ پر نماز پڑھی وہ عباس بن عبدالمطلب اور بنی ہاشم تھے وہ باہر آئے اور مہاجرین و انصار داخل ہوئے پھر گروہ گروہ ہو کر اور لوگ جب مرد پڑھ چکے تو صفحیں بنا کے پہچ آپ کے

پاس داخل ہوئے بعد کو عورتیں عائشہؓ سے بھی مثل حدیث ابن ابی سبرہ (جو اوپر مذکور ہے) مروی ہے۔

ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ و شنبہ کو آفتاب دھلنے سے رہ شنبہ کو آفتاب دھلنے تک تابوت میں رہے لیکن عباسؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ و شنبہ کو آفتاب دھلنے سے قریب تماناز پڑھی جب انہوں نے آپؐ کو قبر میں اتارنے کا ارادہ کیا تو تابوت کو آپؐ کے پاؤں کی جانب سر کا دیا اور اسی جگہ سے آپؐ داخل کر دیے گئے، آپؐ کی قبر میں عباس بن عبدالمطلب فضل بن عباس، عکم بن ابی طالب اور هقرانؓ دھلنے داخل ہوئے۔

علیؓ سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ تابوت میں رکھ دیئے گئے تو میں نے کہا کہ کوئی شخص آپؐ کے آگے کھڑا نہ ہو شاید وہی تمہاری امامت کریں جو تمہارے زندہ و مردہ کے امام تھے، لوگ ایک ایک گروہ کر کے داخل ہوتے تھے اور ایک ایک صفائح کر کے اس طرح آپؐ پر نماز پڑھتے تھے کہ ان کا کوئی امام نہ تھا، لوگ تکبیر کہہ رہے تھے اور میں رسول اللہ ﷺ کے قریب کھڑا ہوا یہ کہہ رہا تھا:

(سلام عليك ايها النبي ورحمة الله وبركاته اللهم انا نشهد ان قد بلغ ما انزل الله ونصح لامته وجاحد  
في سبيل الله حتى اعز الله دينه وتمت كلمته اللهم فاجعلنا من يتبع ما انزل الله اليه وثبتنا بعده  
واجمع بيننا وبينه).

”ابے نبی سلام عليك ورحمة الله وبركاته اے اللہ ہم گواہی دیتے ہیں کہ آپؐ پر جو کچھ نازل کیا گیا وہ آپؐ نے پہنچا دیا“ اور اپنی امت کی خیر خواہی کی اللہ کے راستے میں یہاں تک جہاد کیا کہ اللہ نے اپنادین غالب کر دیا اور اس کی بات پوری ہو گئی، اے اللہ ہمیں ان لوگوں میں کر جو لوگ کہ جو کچھ آپؐ پر نازل کیا گیا اس کی پیروی کرتے ہیں، آپؐ کے بعد ہمیں ثابت قدم رکھا اور ہمیں آپؐ کو جمع کر دے۔“

لوگ آمین آمین کہہ رہے تھے یہاں تک کہ مردوں نے آپؐ پر نماز پڑھی پھر عورتوں نے اور بچوں نے۔

عمر بن محمد بن عمرو نے اپنے والد سے روایت کی کہ سب سے پہلے جو لوگ رسول اللہ ﷺ کے پاس گئے وہی باشم تھے، پھر مہاجرین اور انصار، پھر اور لوگ یہاں تک کہ وہ فارغ ہو گئے تو عورتیں اور بچے۔

جعفر بن محمد نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ پر بغیر امام کے اس طرح نماز پڑھی گئی کہ مسلمان گروہ گروہ ہو کر پاس آتے نماز پڑھتے، جب فارغ ہوتے تو عمرؓ نے مذاہیت کہ جتازہ اور جانشہ کو چھوڑ دو۔

روضۃ انور (آرام گاہ رسالت مآب ﷺ):

عروہ نے اپنے والد سے روایت کی کہ جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو آپؐ کے اصحاب یا ہم مشورہ کرنے لگے کہ آپؐ کو کہاں دفن کریں، ابو بکرؓ نے کہا کہ آپؐ کو وہی دفن کرو جہاں اللہ نے آپؐ کو وفات دی، فرش اٹھایا گیا اور آپؐ اس کے نیچے دفن کیے گئے۔

ابی سلمہ بن عبد الرحمن و سیجی بن عبد الرحمن بن خاطب سے مروی ہے کہ ابو بکرؓ نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ کہاں دفن

کل طبقات ابن سعد (حصہ دوم) ۲۲۰ اخبار ابنی ملک

کیے جائیں، کسی کہنے والے نے کہا کہ منبر کے پاس، کسی نے کہا کہ جہاں نماز پڑھتے تھے اور لوگوں کی امامت کرتے تھے ابو بکر رض نے کہا کہ آپ وہاں دفن کیے جائیں گے جہاں اللہ نے آپ کو وفات دی، بستر ہنا دیا گیا اور اس کے نیچے آپ کی قبر کھودی گئی۔ عائشہ رض سے مروی ہے کہ جب نبی ﷺ کی وفات ہوئی تو لوگوں نے کہا آپ کہاں مدفون ہوں، ابو بکر رض نے کہا کہ اسی مکان میں جس میں آپ کی وفات ہوئی۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ جب سہ شنبہ کو رسول اللہ ﷺ کی تجھیز (عشل و کفن) سے فراغت ہوئی تو آپ کو آپ کے مکان میں ایک تابوت میں رکھ دیا گیا، مسلمانوں نے آپ کے دفن میں اختلاف کیا ایک شخص نے کہا کہ آپ کو مسجد بنوی میں دفن کر دو، دوسرے نے کہا کہ آپ کو اپنے اصحاب کے پاس بقیع میں دفن کر دو، ابو بکر رض نے کہا کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو کہتے سن کہ جس نبی کی وفات ہوئی وہ اسی مقام پر مدفون ہوا جہاں اس کی روح قبض کی گئی نبی ﷺ کا وہ بستر اٹھایا گیا جس پر آپ کی وفات ہوئی تھی اور اسی کے نیچے آپ کی قبر کھودی گئی۔

یحییٰ بن یہمان بن عفان رض کے آزادگردہ غلام تھے مروی ہے کہ مجھے معلوم ہوا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: جسم وہیں مدفون ہوتے ہیں جہاں ارواح قبض کی جاتی ہیں۔

ابن ابی ملیکہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اللہ جس نبی کو وفات دیتا ہے وہ ہمیشہ اسی مقام پر مدفون ہوتا ہے جہاں اس کی روح قبض کی جاتی ہے۔

عمر بن ذر سے مروی ہے کہ ابو بکر رض نے کہا کہ ”میں نے اپنے خلیل (ﷺ) کو کہتے سن کہ جو نبی جس مکان میں مرادہ ہمیشہ اسی مکان میں دفن کیا گیا میں نے ابن ذر سے کہا کہ آپ نے اسے کس سے سناتا ہوں نے کہا میں نے ابو بکر بن عمر بن حفص سے ان شاء اللہ سنا۔

مالک بن انس سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو لوگوں نے کہا کہ آپ کو منبر کے پاس دفن کیا جائے، دوسروں نے کہا کہ آپ کو بقیع میں دفن کیا جائے، ابو بکر رض آئے تو انہوں نے کہا کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو کہتے سن کہ ہر نبی اپنے اسی مکان میں دفن ہوتا جہاں اللہ نے اس کی روح قبض کی ہے، پھر رسول اللہ ﷺ کو اس مقام سے ہٹایا گیا جہاں آپ کی وفات ہوئی تھی اور وہاں آپ کی قبر کھودی گئی۔

سعید بن الصیب رض سے مروی ہے کہ عائشہ رض نے ابو بکر رض سے کہا کہ میں نے خواب میں دیکھا کہ تین چاند ہیں جو میرے حجرے میں گر پڑے، ابو بکر رض نے کہا بہت اچھا ہے، یحییٰ (راوی) نے کہا کہ پھر میں نے لوگوں کو بیان کرتے سن کہ رسول اللہ ﷺ کی جب وفات ہوئی اور آپ عائشہ رض کے گھر میں دفن کیے گئے تو ابو بکر رض نے ان سے کہا کہ یہ تمہارے تین چاندوں میں سے ایک ہیں اور ان میں سب سے بہتر ہیں۔

قاسم بن عبد الرحمن سے مروی ہے کہ عائشہ رض نے کہا کہ تم نے اس کی تعبیری میں نے کہا میں نے رسول اللہ ﷺ سے بیٹے، اس کی تعبیری، میں ابو بکر رض کے پاس آئی تو انہوں نے کہا کہ تم نے اس کی تعبیری میں نے کہا میں نے رسول اللہ ﷺ سے بیٹے، اس کی تعبیری،

ابوکر رضی اللہ عنہ خاموش ہو گئے جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو وہ ان کے پاس آئے اور کہا کہ تمہارے بہترین چاند کو تو پہنچا دیا گیا پھر ابوکر و عمر رضی اللہ عنہم دونوں اُنہیں کے مکان میں دفن کیے گئے۔

موسیٰ بن داؤد سے مروی ہے کہ میں نے انس بن مالک رضی اللہ عنہ کو کہتے سنا کہ عائشہ رضی اللہ عنہا کا مکان دو حصوں پر تقسیم کیا گیا، ایک حصہ وہ ہے جس میں نبی ﷺ کی قبر تھی اور دوسرا حصہ وہ جس میں عائشہ رہتی تھیں، دونوں حصوں کے درمیان ایک دیوار تھی، عائشہ رضی اللہ عنہا ایسا کرتی تھیں کہ اکثر جہاں قبر ہے رات کے سونے کے کپڑوں میں اندر چلی جاتی تھیں، جب عمر رضی اللہ عنہ دفن کر دیئے گئے تو وہ بغیر اس کے اندر رہ گئیں کہ اپنے پورے کپڑے پہنے ہوتی تھیں۔

عبد الرحمن بن عثمان بن ابراہیم سے مروی ہے کہ میں نے اپنے والد کو بیان کرتے سنا کہ عائشہ رضی اللہ عنہا اس مقام پر جہاں ان کے والد رسول اللہ ﷺ کے ساتھ دفن ہوئے تھے، اپنا نقاب کھول دی تھیں، جب عمر رضی اللہ عنہ دفن ہوئے تو وہ نقاب ڈال لیتی تھیں، پھر انہوں نے نقاب کو سر سے علیحدہ نہیں گرایا۔

حماد بن زید نے عمرو بن دینار اور عبید اللہ بن ابی زید کو کہتے سنا کہ رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں نبی ﷺ کے مکان پر دیوار نہ تھی، سب سے پہلے جہنوں نے اس پر دیوار بنائی وہ عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ تھے، عبید اللہ بن ابی زید نے کہا کہ ان کی دیوار جھوٹی تھی، اسے عبد اللہ بن زیر نے بنایا اور بڑھایا۔

### رسول اللہ ﷺ کی لحد مبارک:

جریر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا لحد (بغلي قبر) ہمارے لیے ہے اور شق (سیدھي قبر) ہمارے اغیار کے لیے، کچھ کی روایت میں ہے کہ شق اہل کتاب کے لیے اور فضل بن دکین کی حدیث میں ہے کہ شق ہمارے اغیار کے لیے ہے۔

ہشام بن عروہ نے اپنے والد سے روایت کی کہ مدینے میں دو آدمی تھے جو قبریں کھو دتے تھے۔ ایک ان میں سے لحد (بغلي قبر) کھو دتا تھا اور دوسرا شق (سیدھی قبر) لوگوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ کے لیے کون سی قبر مناسب ہوگی، تو کسی نے کہا انتظار کرو ان دونوں گورکن میں سے جو پہلے آئے وہی اپنا عمل کرے، پھر وہی آیا جو لحد کھو دتا تھا رسول اللہ ﷺ کے لیے لحد کھو دی گئی۔

عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ مدینے میں دو قبر کھو دنے والے تھے ایک لحد کھو دتا تھا اور دوسرا شق لوگوں نے انتظار کیا کہ ان میں سے کون آتا ہے، پھر وہ آیا جو لحد کھو دتا تھا رسول اللہ ﷺ کے لیے لحد کھو دی گئی۔

مجین بن عبد الرحمن بن حاطب سے مروی ہے کہ قبر کھو دنے کے لیے ابو طلحہ کو اور اہل مکہ میں سے ایک شخص کو بلا بھیجا گیا، اہل مکہ شق کھو دتے تھے اور اہل مکہ نے لحد کھو دتے تھے، ابو طلحہ اے اور انہوں نے آپ کے لیے لحد کھو دی۔

محمد بن المندر سے مروی ہے کہ جب نبی ﷺ کی وفات ہوئی تو لوگوں نے دو گورکنوں کو کہلا بھیجا، ایک وہ جوش کھو دتا تھا اور دوسرا لحد کھو دتا تھا وہ آیا جو لحد کھو دتا تھا اس لیے رسول اللہ ﷺ کے لیے لحد کھو دی گئی۔

قاسم سے مروی ہے کہ مدینے میں ایک شخص شق کھو دتا تھا اور دوسرا لحد جب نبی ﷺ کی وفات ہوئی تو اصحاب جمع ہوئے

انہوں نے دونوں گورکنوں کو بلا بھیجا اور کہا کہ اے اللہ آپؐ کے لیے انتخاب کر پلے وہ آپا جو لمحہ کھودتا تھا۔

ہشام بن عروہ نے اپنے والد سے روایت کی کہ مدینے میں دو گورکن تھے ایک ان میں سے ضریع (سیدھی قبر) کھودتا تھا اور دوسرا لحد جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو لوگوں نے کہا کہ ان دونوں میں سے جو پہلے آئے گا ہم اسے حکم دیں گے کہ بنی یهودیوں کے لیے قبر کھودنے پہلے وہ آیا جو لحد کھودتا تھا ہشام نے کہا کہ میرے والد اس شخص سے تعجب کرتے تھے جو ضریع میں دفن کیا جاتا تھا حالانکہ رسول اللہ ﷺ لحد میں محفوظ رہے۔

ہشام بن عروہ نے اپنے والد سے روایت کی کہ مدینے میں دو شخص تھے، ایک لحد کھو دتا تھا، دوسرا الحد تھیں کھو دتا تھا، لوگوں نے کہا کہ ان دونوں میں جو پہلے آئے گا وہ اپنا کام کرے گا، پہلے دو شخص آجیوں لحد کھو دتا تھا، ان نے رسول اللہ ﷺ کے لیے لحد کھو دی۔ حسن بن علیؑ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے لیے لحد کھو دی گئی۔

اسا علی بن محمد بن سعد سے مروی ہے کہ سعد سے کہا گیا کہ ہم لوگ آپ کے لیے لکھیاں مہیا کریں جس میں آپ ﷺ کو دفن کریں تو انہوں نے کہا نہیں، میرے لیے لکھوڑ جیسا کہ رسول اللہ ﷺ کے لیے لکھوڑی گئی۔

یعقوب بن زید وغفرہ کے آزاد کردہ غلام عمر سے مددی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے لیے لمحہ کھودی گئی۔

جعفر بن محمد نے اپنے والد سے روایت کی کہ جنہوں نے نبی ﷺ کے لیے لعلکھودی وہ ابو طلحہ تھے۔

عامر بن سعد بن ابی وقاص سے مروی یہ کہ جب سعد کا وقت وفات آیا تو انہوں نے کہا کہ میرے لیے خدکھودا اور مجھ پر کچھ  
ینٹ نصب کر دو جیسا کہ رسول اللہ ﷺ کے ساتھ کیا گیا۔

علی بن حسین تھا اللہ نے سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کے لیے خود کی اور آب کی لہر برپکی ایسی نصت کی گئی۔

علی بن حسین رض سے (دوسرا سلسلے سے) مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے لیے تحدیودی گئی اور آپ کی تحد پر کچھ یہ نص کی گئی۔

علی بن حسین رض سے (ایک اور سلسلے سے) مروی ہے کہ کھودنے میں تو نبی ﷺ کے لیے لحد کھو دی گئی اور رخص کرنے میں آپ کی لحد پر کمی ایسٹ نصب کی گئی۔

قاسم بن محمد سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے لیے لحد کھودی گئی اور آپ کی لحد پر کچی اینٹیں نصب کی گئیں۔ شعیٰ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے لیے لحد کھودی گئی اور آپ کی لحد پر کچی اینٹیں لگائی گئیں۔ عاصم الاولوں سے مروی ہے کہ میں نے عامر سے نبی ﷺ کی قبر کو یو چھاتو انہوں نے کہا کہ وہ لحد سے۔

عاصم سے مروی ہے کہ میں نے عجمی شیخ سے کہا کہ نبی ﷺ کے لیے ضریح کھودی گئی یا الحد انبہوں نے کہا کہ آپ کے لیے حکم کھودی گئی اور آپ کی قبر میں پہنچی اسٹین لگائی گئیں۔

برائیم سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے لیے مدد بنائی گئی آپ قبلے کی جانب سے داخل کیے گئے اور آپ کو مرکی طرف

نہیں اتارا گا۔

سلم بن عبد الله بن عمر سے مروی ہے کہ یہ تین قبریں رسول اللہ ﷺ کی ایک کمیت سے بنی ہیں اور لحد ہیں، تینوں قبلہ رخ ہیں اور باہم ملی ہوئی ہیں جابر بن حنفیہ نے کہا کہ (اس حدیث کے) سب (راویوں کے) اجداد اسی روضہ میں ہیں۔

ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ جب انہوں نے رسول اللہ ﷺ کے لیے قبر کھونے کا ارادہ کیا تو مدینے میں دو شخص تھے ابو عبیدہ بن الجراحؓ جو اہل کر کے لیے ضریح کھوتے تھے اور ابو طلحہ انصاریؓ کے اہل مدینہ کے لیے قبر کھوتے تھے اور وہ لحد کھوتے تھے، عباسؓ نے دو شخصوں کو بلا یا ایک کو ابو عبیدہؓ کے پاس بھیجا، دوسرے کو ابو طلحہؓ کے پاس اور فرمایا اے اللہ اپنے رسولؐ کے لیے گورکن کا انتخاب فرماء، ابو طلحہؓ کے ساتھی نے ان کو پالیا۔ وہ انہیں لے آئے اور انہوں نے آپؐ کے لیے لحد کھوڈی۔

ابی طلحہ سے مروی ہے کہ لوگوں نے نبی ﷺ کے لیے شق اور لحد میں اختلاف کیا، مہاجرین نے کہا کہ آپؐ کے لیے شق کھود دیجیا کہ اہل کمکھوتے ہیں، انصار نے کہا کہ لحد کھود دیجیا کہ ہم لوگ اپنے ملک میں کھوتے ہیں، جب اختلاف بر جاتا انہوں نے کہا اے اللہ اپنے نبیؐ کے لیے قبر کا انتخاب فرمایا (یہ کہہ کے) انہوں نے ابو عبیدہ اور ابو طلحہؓ کو بلا بھیجا، کہ ان دونوں میں سے جو پہلے آئے وہ اپنا محمل کرے، پہلے ابو طلحہؓ آئے انہوں نے کہا اللہ نے اپنے نبی ﷺ کے لیے یہ انتخاب کیا ہے، کیونکہ آپؐ خود لحد کو دیکھتے تھے اور اسے پسند فرماتے تھے۔

### فرش قبر:

ابو جرہ سے مروی ہے کہ میں نے ابن عباسؓ کو کہتے سا کہ نبی ﷺ کی قبر میں سرخ چادر کا فرش کیا گیا، وکیج نے کہا کہ یہ نبی ﷺ کے لیے خاص تھا (امن تھا کہ لیے جائیں گے)۔

جعفر بن محمد نے اپنے والد سے روایت کی کہ جس شخص نے قبر میں چادر بچائی وہ شقران رسول اللہ ﷺ کے موی تھے۔ حسنؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی قبر میں ایک پرانی سرخ چادر بچائی گئی تھی اسے آپؐ اوڑھا کرتے تھے چادر اس لیے بچائی گئی کہ زمین تر تھی۔

جابر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کی قبر میں اس پرانی سرخ چادر کا فرش کیا گیا جسے آپؐ اوڑھتے تھے۔ عقبہ بن الصہباء سے مروی ہے کہ میں نے حسنؓ کو کہتے سا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میری لہو میں میری چادر کا فرش کرنا کیونکہ زمین انبیاء کے اجسام پر غالب نہیں کی جاتی۔

قادةؓ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کے نیچے چادر کا فرش بچایا گیا۔

سلیمان بن نیمار سے مروی ہے کہ ایک غلام نبی ﷺ کی خدمت کیا کرتا تھا جب نبی ﷺ دفن کیے گئے تو اس نے اس چادر کو قبر کے گنارے دیکھا جو نبی ﷺ اور حاکر تھے اس نے اسے قبر میں بچادر بیا کرنا کہا اسے آپؐ کے بعد کوئی نہ اوڑھے گا وہ بچھوڑ دی گئی۔

### آنحضرت ﷺ کو قبر میں آتارنے والے:

حسن بن ثابت سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو اولاد عبدالمطلب نے قبر میں داخل کیا۔

عامر سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کی قبر میں علی اور فضل اور اسماء بن انتہم داخل ہوئے مجھے مرحباً یا ابن ابی مرحباً نے خبر دی کہ انہوں نے اپنے ہمراہ عبد الرحمن بن عوف بن خالد کو بھی قبر میں داخل کیا، وکیع کی حدیث میں ہے کہ شعیی ﷺ نے کہا: میت کے ولی صرف اس کے اعزہ ہیں۔

عامر سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کی قبر میں چار آدمی داخل ہوئے، فضل نے اپنی حدیث میں کہا: مجھے اس شخص نے یہ خبر دی جس نے ان چاروں کو دیکھا ہے۔

عامر سے مروی ہے کہ مجھ سے مرحباً یا ابن ابی مرحباً نے کہا: گویا میں ان چاروں کو دیکھتا ہوں جو نبی ﷺ کی قبر میں اترے تھے ان میں ایک عبد الرحمن بن عوف بن خالد تھے۔

عکرمہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کی قبر میں علی اور فضل اور اسماء بن زید بن خالد داخل ہوئے، ان سے ایک انصاری نے جن کا نام خولی یا ابن خولی تھا کہا: تمہیں معلوم ہے کہ میں قبور شہداء میں اترتا تھا، نبی ﷺ تو تمام شہداء سے افضل ہیں، ان لوگوں نے انہیں بھی اپنے ہمراہ داخل کر لیا۔

ابن شہاب سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو قبر میں انہیں لوگوں نے رکھا جنہوں نے آپ کو غسل دیا، یعنی عباس، علی، فضل بن خالد اور آپ کے مولیٰ صالح، دیگر اصحاب نے آپ کے اعزہ کے لیے راستہ چھوڑ دیا، انہیں لوگوں نے آپ کی عصین و نہ فتن کا انتظام کیا۔

موسیٰ بن محمد بن ابراہیم بن الحارث اشیٰ نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ کی قبر میں علی، فضل بن عباس بن عبدالمطلب، اسماء بن زید اور اوس بن خولی تھی اترے۔

علی بن خالد سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی قبر میں وہ خود عباس، عقیل بن ابی طالب اسماء بن زید اور ابن بن خولی تھی اترے یہ وہی لوگ ہیں جنہوں نے آپ کو لفٹن دیا تھا۔

جعفر بن محمد نے اپنے والد سے روایت کی کہ رسول اللہ ﷺ کی قبر میں علی، فضل اور اسماء بن خالد اترے، لوگ کہتے ہیں کہ صالح اور شتر ان اور اوس بن خولی تھیں بھی اترے۔

ابن عباس تھی اخوات سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی قبر میں علی اور فضل اور شتر ان تھی اترے۔

عبد الرحمن بن عبد العزیز سے مروی ہے: میں نے عبد اللہ بن ابی بکر، بن محمد، بن عزروں میں حزم سے دریافت کیا کہ رسول اللہ ﷺ کی قبر میں کون اترتا تھا، انہوں نے کہا کہ آپ کے اعزہ اور ان کے ہمراہ انصاریٰ الحنفی میں سے اوس بن خولی تھوڑوں۔

علی بن حسین تھی اخوات سے مروی ہے کہ اوس بن خولی نے کہا کہ اے ابو الحسن! میں تمہیں اللہ کا اور اپنے اسلامی سرتبے کا واسطہ دلاتا ہوں کہ مجھے نبی ﷺ کی قبر میں اترنے کی اجازت دو، انہوں نے کہا اترؤں میں نے علی بن حسین تھی اخوات سے پوچھا کہ قبر میں

اترے والے کتنے تھے تو انہوں نے کہا علی بن ابی طالب، فضل بن عباس اور اوس بن خولی تھا۔

### مغیرہ بن شعبہ تھی اللہ عنہ کا اعزاز:

شعیٰ تھیں نے مغیرہ بن شعبہ تھیں سے روایت کی، میں کوفے میں لوگوں سے بیان کرتا تھا کہ نبی ﷺ کے ساتھ وقت گزارنے میں سب لوگوں سے آخر ہوں، جب نبی ﷺ دفن کر دیئے گئے اور علی تھیں قبر سے نکل آئے تو میں نے اپنی اگوٹھی (مہر) ڈال دی اور کہا: اے ابو الحسن تھیں میری اگوٹھی انہوں نے کہا اتر و اور اپنی اگوٹھی لے لو، میں اتر، اگوٹھی لے لی، اور قبر کی بھی ایسٹ پر رکھ دی، پھر نکل آیا۔

ابی معشر سے مروی ہے کہ مجھ سے بعض مشائخ نے بیان کیا کہ جب علی تھیں قبر سے باہر آگئے تو مغیرہ نے اپنی اگوٹھی قبر میں ڈال دی اور علی تھیں سے کہا کہ یہ میری اگوٹھی، علی تھیں نے حسن بن علی تھیں سے کہا کہ اندر جاؤ اور انہیں ان کی اگوٹھی دے دو انہوں نے ایسا ہی کیا۔

ابو عیم نے بھی اسی کی شہادت دی کہ جب رسول اللہ ﷺ قبر میں رکھ دیئے گئے تو مغیرہ بن شعبہ نے کہا کہ آپ کے پاؤں کی جانب کچھ رہ گیا ہے، اگر اسے درست کر دو تو بہتر ہے، انہوں نے کہا تم اندر جاؤ اور اسے درست کر دو، لوگوں نے ان پر مٹی ڈال دی، یہاں تک کہ وہ ان کی نصف پنڈلیوں تک آ گئی، وہ نکلے اور کہنے لگے کہ رسول اللہ ﷺ کے حضور میں تم سے زیادہ قریب میرا زمانہ ہے۔

عروہ سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ الحدم میں رکھ دیئے گئے تو مغیرہ بن شعبہ نے قبر میں اپنی اگوٹھی ڈال دی اور کہنے لگے میری اگوٹھی، میری اگوٹھی، لوگوں نے کہا اندر جائے اسے لے لو وہ اندر گئے، پھر کہا میرے اور پر مٹی ڈال دو، انہوں نے ان پر مٹی ڈالی، یہاں تک کہ وہ ان کی نصف پنڈلیوں تک آ گئی، وہ باہر آئے، جب رسول اللہ ﷺ پر مٹی ڈال کے برادر کردی گئی تو انہوں نے کہا، باہر نکلو اور دروازہ بند کر لیا، کہنے لگے میرا وقت رسول اللہ ﷺ کے ساتھ تم سب سے زیادہ قریب ہے، لوگوں نے کہا کہ میرنی جان کی قسم اگر تم نے سب سے آخر میں شرف حضوری کا ارادہ کیا تھا تو اسے حاصل کر لیا۔

عبداللہ بن عبد اللہ بن عتبہ بن مسعود سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کی قبر میں سب لوگوں سے زیادہ مغیرہ بن شعبہ کا زمانہ ہے جنہوں نے اپنی اگوٹھی آپ کی قبر میں ڈال دی اور کہا، میری اگوٹھی، انہوں نے اتر کے اس لیا اور کہا کہ میں نے اسے صرف اسی لیے ڈالا تھا۔

عبداللہ بن ابی بکر بن محمد بن عمرو بن حزم سے مروی ہے کہ مغیرہ بن شعبہ نے لوگوں کے نکل آنے کے بعد نبی ﷺ کی قبر میں اپنی اگوٹھی ڈال دی کہ اس میں اتریں، علی بن ابی طالب تھیں نے کہا کہ تم نے صرف اسی لیے اپنی اگوٹھی ڈالی کہ آپ کی قبر میں اتر و اور لوگ کہیں کہ یہ بھی نبی ﷺ کی قبر میں اترے، قسم ہے اس ذات کی، جس کے قبضے میں میری جان ہے، تم اس میں کبھی نہیں اترے گے اور انہیں روک دیا۔

عبداللہ بن محمد بن عمر بن علی تھیں نے اپنے والد سے روایت کی کہ علی بن ابی طالب تھیں نے کہا کہ لوگ یہ نہ کہیں کہ تم اس

میں اترے تھے یا تمہاری اگوٹھی نبی ملکیت کی قبر میں ہے اس لیے علی ہن خود خدا ترے انہوں نے اس کے گرنے کی جگہ دیکھ لی تھی وہ انہوں نے لے لی اور ان کو دے دی۔

علی بن عبد اللہ بن عباس سے مروی ہے کہ میں نے کہا کہ مغیرہ بن شعبہ کا یہ دعویٰ ہے کہ رسول اللہ ملکیت کے ساتھ سب سے زیادہ ان کا زمانہ گزرا یہ غلط ہے، واللہ سب سے قریب تر عہد رسول اللہ ملکیت کے ساتھ، گتم بن عباس ہن خدا کا ہے جو قبر میں جتنے لوگ تھے ان میں سب سے چھوٹے تھے اور جو لوگ اوپر چڑھے وہ ان میں سب سے آخر تھے۔

### آنحضرت ملکیت کی تدبیف:

ابن شہاب سے مروی ہے کہ دو شنبے کو آفتاب ڈھلنے کے بعد رسول اللہ ملکیت کی وفات ہوئی، انصار کے نوجوانوں کی وجہ سے لوگ آپ کو دفن کرنے سے باز رہے، آپ اس وقت تک دفن نہ ہوئے جب تک تہائی رات نہ گزر گئی سوائے آپ کے اقارب کے کوئی شخص کمال رنجیدہ نہ تھا، بنی غنم نے جب رسول اللہ ملکیت کی قبر کھودی گئی پھاڑوں کی آواز سنی، اس وقت وہ لوگ اپنے گھروں میں تھے۔

بنی غنم کے ایک شخص سے مروی ہے کہ ان لوگوں نے پھاڑوں کی آواز اس وقت سنی کہ رسول اللہ ملکیت رات کو دفن ہو رہے تھے۔

زہری سے مروی ہے کہ رسول اللہ ملکیت رات کو دفن نکیے گئے، بولیت نے کہا کہ ہم لوگ اس وقت پھاڑوں کی آواز سن رہے تھے کہ رسول اللہ ملکیت رات کو دفن کیے جا رہے تھے۔

مالک بن انس سے مروی ہے کہ امام سلمہ ہن خدا زوجہ نبی ملکیت کہا کرتی تھیں کہ مجھے نبی ملکیت کی وفات کی اس وقت تک تصدیق نہیں ہوئی جب تک کہ ابریقوں سے پانی گرنے کی آواز نہ آئی (یعنی جب آپ کو عسل دینے لگتے یقین آیا کہ واقعی میں آنحضرت ملکیت اپنے خدا سے جا ملے)۔

عائشہ ہن خدا سے مروی ہے کہ ہمیں رسول اللہ ملکیت کے دفن کا اس وقت تک علم نہیں ہوا جب تک کہ ہم نے شبِ شنبہ کو پچھلی شب پھاڑوں کی آواز نہ سن لی۔

زہری سے مروی ہے کہ رسول اللہ ملکیت رات کو دفن نکیے گئے انصار بنی غنم کے بعض بوڑھوں نے کہا کہ ہم نے شبِ شنبہ کو آخوش پھاڑوں کی آواز سنی۔

یحییٰ بن عبد الرحمن بن محمد لمیہ نے اپنے دادا سے روایت کی کہ دو شنبے کو آفتاب ڈھلنے کے بعد رسول اللہ ملکیت کی وفات ہوئی اور آپ سہ شنبے کو جب آفتاب ڈھل گیا تو دفن نکیے گئے۔

علی ہن خدا سے بھی مثل روایت بالا مروی ہے۔

سعید بن الحمیب ہن خدا اور ابی سلمہ بن عبد الرحمن سے مروی ہے کہ رسول اللہ ملکیت کی وفات دو شنبے کو ہوئی اور آپ سہ شنبے کو مدفن ہوئے۔

ابراہیم سے مروی ہے کہ نبی ﷺ قبر میں قبلہ کی طرف سے داخل کیے گئے اتوح بن یزید الموكب سے مروی ہے کہ ابراہیم بن سعد سے پوچھا گیا کہ: "کم نزل النبی صلی اللہ علیہ وسلم فی الارض قال ثلثاً" (نبی ﷺ زمین میں تھی گھر ای میں اتارے گئے تو انہوں نے کہا تین گز)۔

قبر پر پانی چھڑ کنا:

عبداللہ بن ابی بکر بن محمد بن عمرو بن حزم سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کی قبر پر پانی چھڑ کا گیا۔

جاہر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کی قبر پر پانی چھڑ کا گیا۔

قبصطفیٰ کی بیت:

ابوالبراء سے (جومالک بن اسما علیل کے گمان میں زبیر کے خاندان کے آزاد کردہ غلام ہیں) مروی ہے کہ میں مصعب بن زبیرؑ کے ہمراہ اس مکان میں داخل ہوا جس میں رسول اللہ ﷺ اور ابو بکر و عمرؑ کی قبر ہے، میں نے ان کی قبور کو مستطیل (المبا) دیکھا۔

سفیان بن دینار سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ اور ابو بکر و عمرؑ کی قبروں کو مسم (بہ شکل کوہاں شتر) دیکھا۔

ابراہیم سے مروی ہے کہ نبی ﷺ کی قبر میں سے کچھ اونچی کر دی گئی ہے تا کہ معلوم ہو جائے کہ وہ آپ کی قبر ہے۔

جعفر بن عمر نے اپنے والد سے روایت کی کہ نبی ﷺ کی قبر ایک بالشت اونچی تھی۔

ابو بکر بن حفص بن عمر بن سعید سے مروی ہے کہ نبی ﷺ اور ابو بکر و عمرؑ کی قبر مسم تھی جس پر سنگریزے تھے۔

عمرو بن عثمان سے مروی ہے کہ میں نے قاسم بن محمد کو کہتے تھے کہ میں جب چھوٹا تھا تو ان قبروں پر آیا، ان پر سرخ

سنگریزے دیکھا۔

ابراہیم بن نوبل بن مخیرہ الہاشی نے اپنے والد سے روایت کی کہ عمر بن عبدالعزیز رضی اللہ عنہ کے زمانے میں وہ دیوار اگر پڑی جو نبی ﷺ کی قبر پر تھی، عمرؑ نے اس کے بنانے کا حکم دیا۔ جس وقت وہ بنائی جا رہی تھی تو عمرؑ میڈو میٹھے ہوئے تھے، انہوں نے علی بن حسینؑ سے کہا کہ اے علیؑ کھڑے ہو اور نبی ﷺ کے مکان میں جهاڑ دو، قاسم بن محمد اٹھ کر ان کے پاس گئے اور کہا، خدا آپ کو نیک بدایت دے کیا میں بھی جهاڑ دوں؟ انہوں نے کہا، ہاں، تم بھی جهاڑ دو، سالم بن عبد اللہ نے کہا کہ خدا آپ کو نیک بنائے کیا میں بھی جهاڑ دوں؟ انہوں نے کہا، تم سب بیٹھو اور اے مراحم تم کھڑے ہو اور جهاڑ دو، مراحم اے، انہوں نے اس میں جهاڑ دی۔

مسلم نے کہا کہ یہ امر اب ثابت ہو گیا ہے کہ وہ مکان جس میں نبی ﷺ کی قبر ہے، عائشہؓ کا مکان ہے، اس کا اور اس کے مجرے کا دروازہ شام کی طرف ہے مکان کی چھت جس طرح تھی وہ اپنے حال پر ہے، مکان میں ایک گھر اور آپ کا پرانا زین ہے۔

محمد بن عبدالرحمٰن نے اپنے والد سے روایت کی کہ عمر بن عبدالعزیز رضی اللہ عنہ کے زمانے میں رسول اللہ ﷺ کی قبر کی دیوار اگر

پڑی وہ اس زمانے میں ولید کی ولایت میں مدینے کے عامل تھے، میں ان میں پہلا شخص تھا جو کھڑا ہوا میں نے رسول اللہ ﷺ کی قبر کی طرف دیکھا تو اس میں اور عائشہ رضی اللہ عنہا کی دیوار کے درمیان قریب ایک بالشت سے زائد فاصلہ نہیں ہے، میں سمجھا کہ انہوں نے آپ کو قبلہ کی طرف نہیں داخل کیا۔

**وفات کے وقت رسول اللہ ﷺ کی عمر:**

زبیعہ بن ابی عبد الرحمن سے مروی ہے کہ انس بن مالک رضی اللہ عنہ کہتے تھے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات اس وقت ہوئی جب آپ ساٹھ برس کے تھے۔

ابوغالب الباهلی سے مروی ہے کہ وہ علاء بن زیاد العدوی کے پاس حاضر ہوئے جو انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے دریافت کر رہے تھے کہ اے ابو جزرا رسول اللہ ﷺ کی عمر وفات کے روز کیا تھی، انہوں نے کہا کہ جس روز آپ کو اللہ نے وفات دی ساٹھ برس پورے ہو گئے تھے اور آپ اس وقت بھی سب سے زیادہ جوان سب سے زیادہ حسین و جیل اور سب سے زیادہ نجم تھے۔ عروہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ اس وقت مبouth ہوئے جب آپ چالیس سال کے تھے اور وفات جب ہوئی تو ساٹھ سامان تھے۔

انس بن مالک نے نبی ﷺ سے روایت کی کہ آپ جب نبی بناء کے تو چالیس سال کے تھے کے میں آپ دس سال رہے اور مدینے میں دس سال آپ کی داری میں اور سر میں بیس بال بھی سفید رہے۔

مکی بن جده سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: اے فاطمہ رضی اللہ عنہا جو نبی مبouth ہوا اسے بعثت کے بعد جو عمر دی گئی وہ اس کی عمر کی نصف ہوئی عیینی بن مریم رضی اللہ عنہا چالیس سال کے لیے مبouth ہوئے اور میں بیس سال کے لیے۔

ابراهیم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ہر نبی اپنی نبوت کے قبل کی عمر سے نصف عمر تک زندہ رہتا ہے، عیینی بن مریم اپنی قوم میں چالیس سال رہے۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے (بہ سہ سلسلہ) سعید بن امسیب، عائشہ، معاویہ رضی اللہ عنہم، جریر جنہوں نے معاویہ بن ابی سفیان سے سنا،

اب جعفر، قبیلہ اسلام کے ایک شخص، عائشہ، عبید اللہ بن عبد اللہ، بن عتبہ، عامر (دو سلسلوں سے) عبد الرحمن بن قاسم (اپنے والد سے) اور علی بن حسین رضی اللہ عنہم ان سب حضرات سے مروی ہے کہ جس وقت رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو آپ وفات کے وقت تریطہ برس کے تھے۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو آپ پہنچنے والے سال کے تھے۔ بنی ہاشم کے موی

umar سے مروی ہے کہ میں نے ابن عباس رضی اللہ عنہ سے کہ رسول اللہ ﷺ کی جب وفات ہوئی تو آپ پہنچنے والے سال کے تھے۔

بنی ہاشم کے موی عمار سے مروی ہے کہ میں نے ابن عباس رضی اللہ عنہ سے پوچھا کہ جس روز رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو

کتنے سال ہوئے تھے۔ انہوں نے کہا کہ ان کی قوم میں تمہارا سا آدمی مجھ نہیں دکھائی دیا جس پر یہ سخنی رہا، میں نے کہا کہ میں نے جب دریافت کیا تو میرے سامنے اختلاف کیا گیا، انہوں نے کہا کیا تم حساب جانتے ہو؟ میں نے کہا ہاں انہوں نے کہا چالیس سال وہ جوڑ و جس وقت آپ مبouth ہوئے اور پندرہ برس کے میں جب آپ پوشیدہ رہتے تھے اور خوف کرتے تھے اور دوس سال

آپ کی بھرت کے مدینے میں۔

انس بن مالک، ابن عمر، ابن عباس، سعید بن الحسین، بنسنہ دیگر ابن عباس سے ایک تیرے سلسلے سے پھر ابن عباس رض سے اور دوسرے سلسلے سے انس بن مالک رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مدینے میں وہ سال قیام کیا، ابو جہر کی حدیث میں ابن عباس رض نے کہا کہ آپ نے کئے میں تیرہ سال قیام کیا جس میں آپ پُر وحی آتی رہی۔

رجح وغم سے صحابہ رض اور اہل بیت ع کی حالت:

انس رض سے مروی ہے کہ جب نبی ﷺ کے مرض میں شدت ہوئی تو بے چینی و تکلیف آپ کو بے خوش کرنے لگی، فاطمہ رض نے کہا ”ہائے والد کی بے چینی“، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ آج کے بعد تمہارے والد پر کرب نہ ہوگا، جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو فاطمہ رض نے کہا: ہائے پدر کہ رب نے آپ کو دعوت دی اسے آپ نے قبول کر لیا ہائے پدر جنت الفردوس جن کاٹھکانا ہے ہائے پدر جریل کو ہم آپ کی خبر مرگ ناتیں گے ہائے پدر اپنے رب سے کس قدر قریب ہو گئے، جب آپ دفن کر دیئے گئے تو فاطمہ رض نے کہا: اے انس کیا تم لوگوں کے دل اس سے خوش ہوئے کہ تم رسول اللہ ﷺ پر خاک ڈال دو۔ عکرمہ سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو امام ایمن والدہ اسماعیل زید رومیں ان سے کہا گیا، اے امام ایمن کیا تم رسول اللہ ﷺ پر روتی ہو؟ انہوں نے کہا، غیب و اللہ میں اس لیے نہیں روتی کہ میں یہ نہیں جانتی کہ آپ ایسی چیز کی طرف گئے جو دنیا سے آپ کے لیے بہتر ہے، میں آسمان کی بھرپور روتی ہوں جو مقطع ہو گئی۔

عاصم بن محمد بن زید نے اپنے والد سے روایت کی کہ میں نے ابن عمر رض کو نبی ﷺ کا بغیر روتے ذکر کرتے تھیں سن، شبیل بن علاء نے اپنے والد سے روایت کی کہ جب نبی ﷺ کا وقت وفات آیا تو فاطمہ رض رومیں، نبی ﷺ نے فرمایا اے پیاری بیٹی نہ روجب میں مروں تو ”از اللہ و انا الیه راجعون“، کہنا، یہ انسان کے لیے ہر مصیبت کا عوض ہے، انہوں نے کہا یا رسول اللہ آپ کا عوض آپ نے فرمایا میرا بھی۔

ابو جعفر سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کی وفات کے بعد فاطمہ رض کو بہت نہیں دیکھا، سو اے اس کے کہ ان کے منہ کا کنارہ کسی قد رکھل گیا ہو۔

عبد الرحمن بن سعید بن ریبع سے مروی ہے کہ ایک روز علی بن ابی طالب رنجیدہ اور چادر اوڑھے ہوئے آئے ابو بکر رض نے کہا کہ میں تمہیں رنجیدہ دیکھتا ہوں، علی رض نے کہا کہ جو مصیبت مجھے لاحق ہوئی وہ تمہیں لاحق نہیں ہوئی، ابو بکر رض نے کہا علی رض جو کہتے ہیں سنو! تم سب لوگوں کو اللہ کی قسم دیتا ہوں کہ آیا تم نے رسول اللہ ﷺ پر مجھ سے زیادہ غنیمت کسی کو دیکھا ہے؟

عبد اللہ بن عمر و بن العاص سے مروی ہے کہ میں نے عثمان بن عفان رض کہتے سنا کہ ”رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو آپ کے اصحاب میں سے بعض کو آپ کا اس قدر غم ہوا کہ قریب تھا کہ ان کی عقل پر بن جائے، میں بھی انہیں میں تھا، جن کو آپ کا غم تھا، اس وقت جب کہ میں مدینے کے قلعوں میں سے کسی قلعے میں بیٹھا ہوا تھا اور ابو بکر رض سے بیعت ہو چکی تھی تو میرے پاس سے

عمر بن الخطب گزرے میں نے اپنے غم کی وجہ سے ان کا خیال بھی نہ کیا، عمر بن الخطب چلے گئے، یہاں تک کہ وہ ابو بکر بن عبد الرحمن کے پاس آئے۔ انہوں نے کہا اے خلیفہ رسول اللہ ﷺ کیا میں آپ کو تجہب میں نہ دلوں؟ میں عثمان بن عفون کے پاس سے گزرا، انہیں سلام کیا۔ مگر انہوں نے میرے سلام کا جواب نہ دیا۔

ابو بکر بن عبد الرحمن کھڑے ہوئے، انہوں نے عمر بن الخطب کا ہاتھ پکڑ لیا، دونوں میرے پاس آئے، ابو بکر بن عبد الرحمن نے مجھ سے کہا، اے عثمان! تمہارے بھائی میرے پاس آئے، انہوں نے یہ دعویٰ کیا کہ وہ تمہارے پاس سے گزرے اور سلام کیا، مگر تم نے انہیں جواب نہ دیا، کیا بات ہے جس نے تمہیں اس امر پر برا بھینٹتے کیا، میں نے کہا اے خلیفہ رسول اللہ ﷺ میں نے ایسا نہیں کیا، عمر بن عبد الرحمن نے کہا کیوں نہیں واللہ، مگر اے بنی امیہ یہ تمہارا حصہ ہے، میں نے کہا اللہ مجھے خبر بھی نہ ہوئی کہ تم میرے پاس سے گزرے اور نہ اس کی کتم نے مجھے سلام کیا۔

ابو بکر بن عبد الرحمن نے کہا تم صحیح کہتے ہو، اللہ میں مگان کرتا ہوں کہ تم کسی ایسے امر میں مشغول تھے جو تم اپنے دل میں کھہ رہے تھے، میں نے کہا، پوچھا، وہ کیا بات تھی، میں نے کہا رسول اللہ ﷺ کی وفات ہو گئی اور میں نے اس امت کی نجات کے وسیلے کو ہی آپ سے نہ پوچھا کروہ کیا ہے، اسی کو میں اپنے دل میں کھہ رہا تھا، اور اس معاملے میں اپنی کوتاہی پر تجہب کر رہا تھا۔

ابو بکر بن عبد الرحمن نے کہا کہ میں نے اس کو آپ سے دریافت کر لیا ہے، اور آپ نے مجھے بتا دیا ہے میں نے پوچھا وہ کیا ہے تو ابو بکر بن عبد الرحمن نے کہا، میں نے آپ سے دریافت کیا ایسا رسول اللہ اس امت کی نجات کا وسیلہ کیا ہے، آپ نے فرمایا: جو شخص مجھ سے اس پلے کو قبول کر لے جو میں نے اپنے پچھا (ابطال) کے سامنے پیش کیا تھا، مگر انہوں نے مجھے ہی کو واپس کر دیا، وہ ان کے لیے باعث نجات تھا، وہ کلمہ شہادت جسے میں نے اپنے پچھا پیش کیا یہ ہے: لا إله إلا الله محمد رسول الله (بے شک محمد کو اللہ نے رسول بنایا)۔

عطاء بن یسار سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے مرض متوفی میں ازواج آپ کے پاس جمع ہوئیں، آپ کی زوجہ صفیہ بنی عبد الرحمن نے کہا کہ یا نبی اللہ میں چاہتی تھی کہ جو تکلیف آپ کو ہے وہ مجھے ہو جاتی اور آپ اپنے پچھے ہو جاتے، نبی ﷺ کی ازواج نے ان پر چشم نمائی کی، آنحضرت ﷺ نے یہ دیکھ لیا، فرمایا تم لوگ کلی کرو، دیکھو، انہوں نے کہا کس وجہ سے یا رسول اللہ آپ نے فرمایا تم نے اپنی ساتھ والی کی چشم نمائی کی، واللہ وہ بچی ہیں۔

قاسم بن محمد سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے ایک صحابی کی نظر جاتی رہی، ان کے پاس اصحاب عیادت کے لیے گئے انہوں نے کہا کہ میں ان دونوں آنکھوں کو صرف اس لیے چاہتا تھا کہ ان سے رسول اللہ ﷺ کو دیکھو، جب اللہ نے اپنے نبی کو اخراجیا تو بتا لے ہر نیا ناظر آنے سے سرت نہیں ہوتی۔

ابن ابی مليکہ سے مروی ہے کہ عائشہ بنی عبد الرحمن کی قبر پر ایک کروٹ لیٹ جاتی تھیں، انہوں نے خواب میں دیکھا کہ آپ نکل کر ان کے پاس آئے ہیں، عائشہ بنی عبد الرحمن نے کہا اللہ یا اس غم کی وجہ سے ہے جس میں میں بجا ہوں، آپ کبھی نکل کر میرے پاس نہ آئیں گے، اور انہوں نے یہ ترک کر دیا۔

## رسول اللہ علیہ السلام کی وراثت:

ابو بکر حنفی شافعی سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ علیہ السلام کو کہتے سنا کہ ہم کسی کو وارث نہیں بناتے ہم جو چھوڑیں وہ صدقہ ہے۔ عائشہ عمر بن الخطاب، عثمان بن عفان، علی بن ابی طالب، زیر بن العوام، سعد بن ابی وقاص اور عباس بن عبدالمطلب حنفی شافعی سے مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ السلام نے فرمایا: ہم کسی کو وارث نہیں بناتے، ہم جو چھوڑیں وہ صدقہ ہے اس سے رسول اللہ علیہ السلام کی مراد اپنی ذات تھی۔

ابو ہریرہ حنفی شافعی نے رسول اللہ علیہ السلام سے روایت کی میرے وارث دینا و درہم تقسیم نہ کریں، میں جو کچھ چھوڑوں وہ میری ازواج کے نفعے اور میرے عامل کی تنخواہ کے بعد صدقہ ہے (یعنی وقف ہے)۔

ام ہانی سے مروی ہے کہ قاطرہ حنفی شافعی نے ابو بکر حنفی شافعی سے کہا کہ جب آپ کا وارث کون ہوگا؟ انہوں نے کہا میری اولاد اور بیوی، انہوں نے کہا آپ کو کیا ہوا جو ہمیں چھوڑ کے آپ نبی (علیہ السلام) کے وارث بن گئے، ابو بکر حنفی شافعی نے کہا اے وخت رسول اللہ علیہ السلام، بعد ایں آپ کے والد کا نہ میں کا وارث ہوا، میں نے کاشت چاندی کا، اور نہ غلام کا، نہ مال کا، قاطرہ حنفی شافعی نے کہا کہ پھر اللہ کا وہ حصہ (خس) جو اس نے ہمارے لیے مقرر کیا، اور ہمارا وہ مخصوص حصہ جو آپ کے قبیلے میں ہے کیا ہوگا اور کے ملے گا؟ ابو بکر حنفی شافعی نے کہا میں نے رسول اللہ علیہ السلام کو کہتے سنا کہ یہ صرف ایک لقب ہے جو اللہ نے ہمیں کھلا دیا، جب میں مرنوں کا تواریخ مسلمانوں پر خرچ ہوگا۔

عائشہ حنفی شافعی سے مروی ہے کہ قاطرہ بنت رسول اللہ نے ابو بکر حنفی شافعی کے پاس کسی کو بحیثیت کر رسول اللہ علیہ السلام کی وہ میراث طلب کی جو اللہ نے اپنے رسول کو بغیر خوزیری کے غیست میں دی، اس وقت قاطرہ نبی علیہ السلام کا وہ صدقہ جو میں میں تھا اور فدک اور خس خیبر کا بقیہ بھی طلب کرتی تھیں، ابو بکر حنفی شافعی نے کہا کہ رسول اللہ علیہ السلام نے فرمایا کہ ہم کسی کو وارث نہیں بناتے، ہم جو چھوڑیں صدقہ ہے، محمد (علیہ السلام) کے گھروالے اس مال میں صرف کھا سکتے ہیں مالک نہیں ہو سکتے، بعد ایں رسول اللہ علیہ السلام کے صدقات میں جس طرح وہ عہد نبوی میں تھے، تغیرہ کروں گا، اس میں رسول اللہ علیہ السلام نے جو کچھ عمل کیا میں اسے خوب جانتا ہوں، ابو بکر حنفی شافعی نے اس میں سے کوئی چیز بھی قاطرہ حنفی شافعی کو دینے سے انکار کیا۔ قاطرہ حنفی شافعی ابو بکر حنفی شافعی سے ناراض ہو گئیں انہوں نے ان کو چھوڑ دیا اُن سے کلام نہ کیا، یہاں تک کہ ان کی وفات ہو گئی رسول اللہ علیہ السلام کے بعد وہ چھ میٹنے زندہ رہیں۔

جعفر سے مروی ہے کہ ابو بکر حنفی شافعی کے پاس قاطرہ حنفی شافعی اپنی میراث طلب بھی اپنی میراث طلب کرنے آئے ان کے ہمراہ علی حنفی شافعی آئے ابو بکر حنفی شافعی نے کہا کہ رسول اللہ علیہ السلام کسی کو وارث نہیں بناتے، ہم جو چھوڑیں صدقہ ہے اور جو کفالت نبی علیہ السلام کرتے تھے وہ میرے ذمے ہے، علی حنفی شافعی نے کہا کہ سیمان داؤد علیہ السلام کے وارث ہوئے زکریا علیہ السلام نے (اللہ سے) کہا کہ (مجھے ایسا فرزند عطا کر جو) میرا اور آں یعقوب کا وارث ہو، ابو بکر حنفی شافعی نے کہا کہ رسول اللہ علیہ السلام کی میراث کا معاملہ اسی طرح ہے، تم تو والہ اسی طرح جانتے ہو جس طرح میں جانتا ہوں، علی حنفی شافعی نے کہا یہ کتاب اللہ ہے جو بول رہی ہے، لوگ خاموش ہو گئے اور واپس گئے۔

زید بن اسلم نے اپنے والد سے روایت کی کہ میں نے عمر رض کو کہتے سنا کہ جب وہ دن ہوا جس میں رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو اسی روز ابو بکر رض سے بیعت کر لی گئی دوسرا دن ہوا قاطمہ رض علی رض کے ہمراہ ابو بکر رض کے پاس آئیں انہوں نے ابو بکر رض سے کہا کہ میرے والد رسول اللہ ﷺ کی میراث مجھے ملنا چاہیے، ابو بکر رض نے کہا کہ آیا اس باب خانہ داری سے یا جائیداد سے انہوں نے کہا کہ فذک، خبر اور صدقات مدینہ کی میں وارث ہوں جیسا کہ جب آپ مریں گے تو آپ کی بیٹیاں آپ کی وارث ہوں گی، ابو بکر رض نے کہا کہ بخدا آپ کے والد مجھ سے بہتر تھے، آپ واللہ میری بیٹیوں سے بہتر ہیں، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہے کہ ہم کسی کو وارث نہیں بناتے ہم جو کچھ چھوڑیں وہ صدقہ ہے یعنی اموال موجودہ، آپ جانتی ہیں کہ آپ کے والد نے وہ آپ کو دے دیا ہے، والد اگر آپ ہاں کہہ دیں تو میں ضرور ضرور آپ کا قول قبول کروں گا اور ضرور ضرور آپ کی تصدیق کروں گا، انہوں نے کہا کہ میرے پاس ام ایکن آئیں اور انہوں نے مجھے اطلاع دی کہ رسول اللہ ﷺ نے فذک مجھے دیا ہے، ابو بکر رض نے کہا پھر آپ نے بھی آنحضرت کو فرماتے سنا کہ فذک آپ کے لیے ہے، اگر آپ کہہ دیں گی کہ میں نے آنحضرت ﷺ سے سنائے کہ فذک آپ کے لیے ہے تو میں آپ کی تصدیق کروں گا، قاطمہ رض نے کہا جو دل میں میرے پاس تھی اس سے میں آپ کو آگاہ کر چکی۔

عامر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات اس حالت میں ہوئی کہ آپ نے سوائے اپنی ازدواج کے مسکن اور ایک زمین کے کسی چیز کی وصیت نہیں کی۔

عمرو بن الحارث جو رسول اللہ ﷺ کے سامنے اور آپ کی زوجہ جویریہ کے بھائی تھے مروی ہے کہ والد رسول اللہ ﷺ نے اپنی وفات کے وقت نہ کوئی درہم چھوڑ انہے دینا رہ غلام نہ لوٹدی، نہ کوئی اور چیز سوائے اپنے سفید خچر، ہتھیار اور ایک زمین کے جسے آپ نے بطور صدق (وقف) چھوڑا۔

عامر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے سوائے اپنے سفید خچر، ہتھیار اور ایک زمین کے جسے آپ نے صدقہ کرو یا اور کچھ نہ چھوڑا۔

عاشرہ رض سے مروی ہے کہ ایک شخص نے ان سے رسول اللہ ﷺ کی میراث کو پوچھا تو انہوں نے کہا تمہارا باپ نہ ہوت مجھ سے رسول اللہ ﷺ کی میراث پوچھتے ہو، حالانکہ آپ کی وفات اس حالت میں ہوئی کہ نہ آپ نے کوئی دینار چھوڑ انہوں نہ غلام نہ لوٹدی، اور نہ بکری نہ اونٹ۔

علی بن حسن رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات اس حالت میں ہوئی کہ آپ نے نہ دینار چھوڑ انہوں نہ غلام نہ لوٹدی۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات اس حالت میں ہوئی کہ آپ ﷺ نے نہ کوئی دینار چھوڑ انہوں نہ غلام نہ لوٹدی نہ باندی (ایک زرہ اس حالت میں چھوڑی کہ ایک یہودی کے پاس تیس صاع (تقریباً ۴۰ من) کو کے عوض رہیں تھی)۔

## طبقات ابن سعد (حدودم) ایفائے عہد اور آپ ﷺ کے قرض کی ادائیگی:

زید اسلم و عمر و بن عبد اللہ مولاۓ غفرہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات ہو چکی تو ابو بکر بنی هاشم نے جب ان کے پاس بھریں سے مال آیا کہا کہ جس شخص کے لیے نبی ﷺ کا وعدہ ہو وہ میرے پاس آئے جابر بن عبد اللہ الانصاری آئے انہوں نے کہا کہ نبی ﷺ نے مجھ سے وعدہ کیا تھا کہ جب آپ کے پاس بھریں کامال آئے گا تو آپ مجھ کو اس قدر دیں گے انہوں نے اپنے دونوں ہاتھوں سے اشارہ کیا، ابو بکر بنی هاشم نے کہا لے لوا انہوں نے اپنے دونوں ہاتھوں سے لیا، شمار کیا تو پانچ سورہ ہم تھے وہ انہوں نے ان کو دیجئے اور ایک ہزار اور بھی بھر ان کے پاس دوسرے لوگ آئے جن سے رسول اللہ ﷺ نے وعدہ کیا تھا۔ ہر شخص نے وہ لے لیا جو اس سے آپ نے وعدہ کیا تھا، بقیہ مال تقسیم کر دیا گیا، ان میں سے ہر شخص کو دس دلار ہم پہنچے۔

جابر بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ مجھ سے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اگر میرے پاس بھریں کامال آئے گا تو میں تمہیں اس قدر اور اس قدر دوں گا، مگر وہ آپ کے پاس نہیں آیا یہاں تک کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات ہو گئی، جب وہ مال ابو بکر بنی هاشم کے پاس لایا گیا تو انہوں نے کہا کہ جس کے لیے رسول اللہ ﷺ کے پاس وعدہ ہو وہ آئے جابر نے کہا کہ آنحضرت ﷺ نے مجھ سے وعدہ کیا تھا کہ جب آپ کے پاس بھریں کامال آئے گا تو آپ مجھے اس قدر اور اس قدر دیں گے، ابو بکر بنی هاشم نے کہا لے لوا میں نے پہلی مرتبہ لیا تو پانچ سورہ ہم تھے پھر دو مرتبہ اور لیا۔

جابر بنی هاشم سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: جب ہمارے پاس بھریں کامال آئے گا تو میں تمہیں اس قدر اور اس قدر دوں گا، آپ نے اپنے دونوں ہاتھوں سے تین مرتبہ اشارہ کیا، وہ مال ابو بکر بنی هاشم کے پاس آیا تو ابو بکر بنی هاشم نے کہا کہ جس شخص کے لیے رسول اللہ ﷺ کے پاس وعدہ ہو وہ ہمارے پاس آئے، میں ان کے پاس آیا تو انہوں نے مجھ سے کہا لے لوا میں نے ایک لپ بیا چنگل بھر لیا، میں نے اسے پانچ سورہ ہم پایا، پھر اسی طرح دو مرتبہ اور لیا۔

جابر سے مروی ہے کہ ابو بکر بنی هاشم نے رسول اللہ ﷺ کی وفات کے بعد خطبہ پڑھا اور کہا کہ جس شخص کے لیے رسول اللہ ﷺ کے پاس وعدہ ہو وہ کھڑا ہو جائے جابر بن عبد اللہ کھڑے ہوئے اور کہا کہ آپ نے مجھ سے وعدہ کیا تھا کہ جب بھریں کامال آئے گا تو میرے لیے تین مرتبہ لپ بھر کر دیا جائے گا، پھر انہوں نے ان کے لیے تین مرتبہ لپ بھر دیا۔

جابر بنی هاشم سے مروی ہے کہ مجھ سے ابو بکر بنی هاشم نے کہا کہ لپ بھر لوا میں نے پہلی مرتبہ لپ بھرا تو اسے پانچ سورہ ہم پایا، پھر انہوں نے کہا کہ اتنا ہی دوبارہ لپ بھر لوا میں نے ایسا ہی کیا۔

ابوسعید خدری بنی هاشم سے مروی ہے کہ میں نے ابو بکر بنی هاشم کے منادی کو جب بھریں کامال آیا تو یہ نہ اڑیتے سن کہ جس شخص سے رسول اللہ ﷺ نے کوئی وعدہ کیا ہو تو وہ آئے، لوگ ان کے پاس آتے تھے اور وہ انہیں دیتے تھے، پھر ابو بشر المازنی آئے انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا، اے ابو بشر جب ہمارے پاس کچھ آئے گا تو ہمارے پاس آتا، ابو بکر بنی هاشم نے انہیں دویا تین لپ بھر کر دیا تو انہوں نے اسے چودہ سورہ ہم پایا۔

جابر بن عبد الرحمن سے مروی ہے کہ علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ کا قرض ادا کیا اور ابو بکر رضی اللہ عنہ نے آپ کے وعدے پورے کیے۔

عبد الواحد بن ابی عون سے مروی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہوئی تو علی رضی اللہ عنہ ایک پکارنے والے کو حکم دیا کہ وہ پکارے کہ جس شخص کے لیے رسول اللہ ﷺ کا وعدہ یا قرض ہو وہ میرے پاس آئے وہ ہر سال یوم الحرمین میں جرہ عقبہ کے پاس کسی کو صحیح تھے جو یہ بات پکار دئے یہاں تک کہ علی رضی اللہ عنہ کی وفات ہوئی، حسن بن علی رضی اللہ عنہ یہی کرتے تھے یہاں تک کہ ان کی وفات ہوئی پھر حسین رضی اللہ عنہ یہی کرتے تھے یہاں تک کہ ان کی بھی وفات ہوئی اور ان کے بعد یہ سلسلہ منقطع ہو گیا۔ (رضوان اللہ علیہم وسلام)

حضرت علیہ السلام کے غم میں اشعار کہنے والے حضرات:

محمد بن عمرو الواقدی نے اپنے رجال (رواۃ) سے روایت کی کہ ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے رسول اللہ ﷺ کا (حسب ذیل) مرثیہ کہا ہے:

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے اشعار:

ياعين ذاكي ولا تسألي وحق البكاء على السيد  
”اے آنکھ! اگر یہ کہا اور اس سے ملوں نہ ہو ایسے سردار کے شایان شان ہے کہ اس پر روئیں۔

على خير خندف<sup>١</sup> عند البلاء امسلي يغيب في الملحد  
ایسے سردار پر جو آذماں کے وقت بہترین ثابت ہوئے ”آج ان کی شام اس طرح ہوئی کہ قبر میں دفن ہو گئے۔

فصلی الملك ولی العاد ورب البلاد على احمد  
وہ ما لک جو بندوں کا والی اور شہروں کا پروردگار ہے رسول اللہ ﷺ پر درود بھیجیں۔

فكيف الحياة فقد الحبيب وزين المعاشر في المشهد  
اب زندگی کی کیا صورت ہے و محبوب تو کھو گیا جو تمام حاضرین صحبت کے لیے وجہ زینت تھا وہ تو جاتا رہا۔

قليل الممات لنا كلنا وكتنا جميعا مع المهتدى  
اے کاش! ہم سب کو ہوت آجائی اور سب کے سب اسی ہدایت یافتہ کے ساتھ ہوتے۔

وله ايضاً

لها رأيت لستا مجده صافت على بعرضمن الدور  
”جب میں نے اپنے پیغمبر کو کہ سب کے پیغمبر تھے زمین کے اندر جاتے دیکھا تو مکانات باوجود اپنی وسعت کے مجھ پر لگ ک ہو گئے۔

١ خرف: جو صیحت میں بدلہ ہوا اور کامیاب ہو جائے۔

وارتعت روعة مستهام واله والعظم مني واهن مكسور  
میں اس شیدائی کی طرح خوف زدہ ہو گیا جو گھبرایا ہوا جیران و پریشان بھر رہا ہو۔ میری ہڈی کمزور و سُست و شکست ہو گئی۔  
اعیق<sup>۱</sup> ان جبک قد نوی وبقیت منفرداً وانت حسیر  
اسے حق! تیرا حبوب تو فن ہو گیا، اب تو اکیلا رہ گیا، تکان اور تعجب تھج پر طاری ہے۔

یالیتني من قبل مهملک صاحبی غیبتُ فی جَدَث عَلَى صخور  
اسے کاش میں اپنے صاحب کی وفات کے قبل ہی، کسی قبر میں اس طرح فن ہو جاتا کہ مجھ پر پھر ہوتے۔  
فلتحدثن بداعِ من بعده تعیی اینہن حوائج و صدور  
آپ ﷺ کے بعد ایسے نئے حوادث پیش آئیں گے؛ جن (کی گران باری) سے پلیاں اور سینے تھک جائیں گے۔  
ولله ایضاً

بات هموم تاوینی حشدا مثل الضحورنا مست هدت الجسدا  
”غم والم کے گروہ رات بھر پلٹ پلٹ کے میرے پاس آتے رہے وہ ایسے خت تھے کہ پھر وہ کی طرح تمام شب جسم کو توڑا کیے۔  
یالیتني حیث بنتُ الغدّة به قالوا الرسول قد امسی میتا فقدا  
اسے کاش (اسی وقت میں بھی مر گیا ہوتا) جس وقت دن کو مجھے خبر می اور لوگوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ اتنا اقبال فرمائے۔  
لیت القيامة قامت بعد مهلكه ولا نبی بعده مالاً ولا ولدا

کاش آپ کی وفات کے بعد قیامت قائم ہو جاتی کرنے ہم آپ کے بعد مال و دولت کو دیکھتے نہ اولاد کو۔  
والله اثنی على شیء فقدت به من البرية حتى ادخل اللحدنا  
والله! مخلوقات میں سے جو چیز مجھ سے کھوئی جا چکی ہے میں ہمیشہ اس کی شاخصت کیا کروں گا یہاں تک کہ قبر میں داخل ہو جاؤں۔

کم لی بعدک من هم ينصبی اذا تذکرتُ انی لا اراك ابدا  
آپ کے بعد غم والم کیا کچھ مجھے آزار پہنچاتے رہیں گے۔ جب میں یہاں کروں گا کہاب کبھی مجھے آپ کا دیدار نصیب نہ ہوگا۔  
کان المضفاء في الاخلاق قد علموا وفي العفاف فلم تعدل به احدا

سب کو معلوم تھا کہ آپ کیسے پاکیزہ اخلاق تھے، عفت و پرہیز کاری میں ہم سب کسی کو کبھی آپ کا ہرس نہیں سمجھتے تھے۔

نفسی فداوک من میت ومن بدن ما اطيب الذکر والاخلاق والجلسدا  
میری جان آپ پر قربان کیا تابوت تھا، کیسا جنم تھا، آپ کی یاد کتنی پاکیزہ تھی، اخلاق کیسے اچھے تھے، میں کتنا لطیف تھا۔  
عبداللہ بن اشیس رضی اللہ عنہ کے اشعار

تطاول لیلی و اعترتني القوارع وخطب جلیل لللہی جامع

”میری رات دراز ہو گئی اور مجھے حصہ شدیدہ و حادث عظیمہ جو ملیات کے جامع تھے میں آئے۔

<sup>۱</sup> حقیق: صدقیں اکبر خیلہ کا خطاب تھا۔

غداة لغى الناعي البنا محمدًا وتلك التي تستك منها المسامع  
موت کی خبر دینے والے نے صح کوہیں آنحضرت ﷺ کے انتقال کی خبر دی۔ یہ وہ خبر تھی جس سے کان بہرنے ہو جاتے ہیں۔

فلورڈ میتا قتلُ نفسی فتلُها ولكنہ لا یرفع الموت دافع  
اپنے آپ کو قتل کر دالنے سے اگر کسی مرنے والے کی زندگی واپس آسکتی تو میں اپنے آپ کو قتل کر داتا۔ لیکن موت کو کوئی دفع کرنے والا دفع نہیں کر سکتا۔

فَالْيَتُ لَا أُنْتَ عَلَى هُنْكَ هَالِكٍ من الناس ما اوْفَى ثَبِيرٍ وَفَارِعٍ  
میں نے قسم کھالی تھی کہ کسی مرنے والے انسان کی موت پر اس کی مدح و شانہ کروں گا جب تک کہ وہ ثبیر و کوہ فارع سر بلند ہیں۔

وَلَكُنْتُ بِكَ عَلَيْهِ وَمُتْبِعٌ مَصِيَّةً اِلَى اللَّهِ رَاجِعٍ  
لیکن میں آپ پرروؤں گا اور آپ کے حادثے کے پیچھے پیچھے رہوں گا، درحقیقت مجھے اللہ تھی کی جناب میں واپس جانا ہے۔

وَقَدْ قَضَ اللَّهُ الْبَيْنَ قَبْلَهُ وَعَادَ اصْبَطَ بِالرَّزْيَ وَالتَّابِعَ  
اللہ نے آپ سے پہلے اور انہیاء کی روختی بھی قبض کیں، قوم عاد پر بھی مصیبت نازل ہوئی اور قوم قبض پر بھی۔

فِيَالِيتُ شَعْرِيَّ مِنْ يَقُومَ بَامْرِنَا وَهُلُّ فِي قَرِيشٍ فِي إِمَامٍ يُنَازِعُ  
کاش مجھے معلوم ہو جاتا کہ کون ہمارا انتظام کرے گا۔ اور کیا قریش میں کوئی ایسا امام ہے جو آپ کا مقابلہ کر سکے۔

ثَلَاثَةٌ رَهِطٌ مِنْ قَرِيشٍ هُمْ هُمْ أَزْمَّةٌ هَذَا الْأَمْرُ اللَّهُ صَانِعٌ  
قریش میں تین ہیں کہ وہی اس امر میں عنان اقتدار رکھتے ہیں، اور کام بنانے والا اللہ تھی ہے۔

عَلَى حَمْدِهِنَّ هُنَّ يَا بُو بَكْرٌ صَدِيقٌ حَمْدِهِنَّ هُنَّ يَا عُمَرٌ حَمْدِهِنَّ هُنَّ جُوَاسِ كَلِيٌّ مُوزُولٌ هُنَّ گُئِيَ تِينَ كَبِيْرَهُنَّ  
علی حمدہ ہیں، یا ابو بکر صدیق حمدہ ہیں، یا عمر حمدہ ہیں جو اس کے لیے موزوں ہوں گے، ان تین کے بعد چوتھا کوئی نہیں۔

فَانْ قَالَ مَنَا قَاتِلٌ غَيْرُ هُنَّ إِبِيَا وَقَلَّا اللَّهُ رَاءُ وَسَامِعٌ  
اگر ہم میں سے کسی کہنے والے نے ان کے علاوہ کچھ کہا۔ تو ہم اس کو نہ مانیں گے اور کہیں کے کو دیکھنے والا سننے والا اللہ ہے۔

فِيَ لَقْرِيشٍ قَلَّدُوا الْأَمْرَ بِعَضِّهِمْ فَإِنَّ صَحِيحَ الْقَوْلَ لِلنَّاسِ نَافِعٌ  
کیا اچھا ہو کہ قریش اپنا معاملہ اپنیں میں سے کسی کے پر کریں، کیونکہ صحیح بات ہی لوگوں کے حق میں مفید ہوتی ہے۔

وَلَا تَبْطِلُوا عَنْهَا فَوَاقِعًا فَانَّهَا إِذَا قُطِعَتْ لَمْ يُمْنَ فِيهَا الْمَطَامِعُ  
اس میں ایک ساعت بھی دیرہ کرواؤ اس لیے کہ جب اس کا استقرار ہو گیا تو لامی اور طبع اس کی آرزو نہ کر سکیں گے۔

حَسَانٌ مَنْ ثَابَتْ هَذِهِ الْأَرْوَاحُ كَإِشْعَارٍ

وَاللَّهُ مَاحْمِلْتَ أُنْثَى وَلَا وَضَعْتَ مَثْلَ النَّبِيِّ رَسُولِ الْآمَةِ الْهَادِيِّ

”خدا کی قسم کسی عورت کو نہ ایسا حمل ہو ائے ایسا وضع حمل ہو، جیسے آنحضرت ﷺ تھے کہ امت کو ہدایت کرنے والے پیغمبر ﷺ تھے۔“

امسی نساء ک عطلن البيوت فما يضر بن خلف ففاستر باوتاد  
يا حضرت آپ کی بیویوں نے اس حالت میں شام کی کہ سب گھر خالی کر دیئے۔ اب پچھے میخین لگا کے وہ پر وہ نہیں تائشیں۔

مثل الرواهب يلبسن المسوح وقد ایقون بالبوس بعد النعمة البدای  
راہب عورتوں کی طرح وہ گلیم پوش ہو گئی ہیں۔ اور ان کو نمایاں عیش و تعم کے بعد اب تکلیف کا یقین آ گیا ہے۔  
وله ایضاً

آلیت حلفة برغیر ذی دخل منی اليه حق غیر افتاد  
”ایسے نیک مرد کی حیثیت میں جس کی بات میں کسی کو دل دینے کی بجائی نہ ہو میں نے قسم کھائی ہے، نیز یہ قسم حق ہے اس میں باطل  
کی سمجھائش نہیں۔

باليه ماحملت اُنثی ولا وضعت مثل النبي نبی الرحمة الهاڈی  
خد اکی قسم کی عورت کو نہ ایسا حمل ہوا نہ ایسا وضع حمل ہوا، جیسے آنحضرت ﷺ تھے کہ نبی رحمت اور ہادی تھے۔  
ولامشی فوق ظهر الارض من احدی او فی بدعة جاری او بمیعاد  
روئے زمین پر کوئی ایسا نہیں گزر۔ جو ہمارے کی ذمہ داری یا وعدہ پورا کرنے میں آپ سے زیادہ وفا شعار ہو۔  
من الدّی کان نوراً یستضاء به مبارک الامردا حزم و ارشاد  
ایسے کے برابر کون ہو سکتا جو ایک نور تھا کہ اس سے روشنی حاصل کی جاتی تھی۔ اس کے امر میں برکت تھی وہ احتیاط و مہابیت کرنے والا  
تھا۔

مُصَدِّقًا للنبيين الا لى سلعوا وابذل الناس للمعروف للجادى  
جو نبیاے سابقین کی تصدیق کرنے والا تھا۔ اور طالب خیر کے حق میں سب سے زیادہ احسان کرتا تھا۔  
خير البرية انى كنت في نهرٍ جادِفًا صبحت مثل المفرد الصارى  
اے بہترین مخلوقات، میں پہلے ایک نہر جاری میں تھا، صبح ہوئی تو ایک تہبا تشذیب کام جیسا رہ گیا۔

امسی نساؤک عطلن البيوت فما يضر بن خلف ففاستر باوتاد  
آپ کی بیویوں نے اس حالت میں شام کی کہ سب گھر خالی کر دیئے، پچھے میخین لگا کے اب وہ پر وہ نہیں تائشیں۔  
مثل الرواهب يلبسن المسوح وقد ایقون بالبوس بعد النعمة البدای  
راہب عورتوں کی طرح وہ گلیم پوش ہو گئی ہیں، محلی ہوئی نعمت و آسائش کے بعد اب ان کو یقین آ گیا ہے کہ تکلیف میں دن گزریں  
گئے۔

وله ایضاً

ما بآل عینک لا قنام کانما کُحْلَتْ مَا قِيَهَا بِكُحْلٍ الْأَرْثَمْ

"تیری آنکھوں کو کیا ہو گیا ہے کہ نیند ہی نہیں آتی ایسا محسوس ہوتا ہے کہ ان میں سرے کی کرکری سماں ہے۔

جزعاً على المهدى أصبح ثاوياً يأخير من وطى الحضى لا تبعد

اس مهدی پر جزء و قرع کی بیان پر نیندا اڑگی جواب دفن ہو چکا ہے۔ اے غریزوں کو سب سے بہتر روند نے والے دور نہ ہو جانا۔

يأويحُ انصارَ النبِيِّ وَرَهْطِهِ بَعْدِ الْمُغَيْبِ فِي سَوَاءِ الْمُلْحَدِ

افسوس اب حضرت کے انصار اور حضرت کے گروہ کا کیا ہو گا۔ جب کہ قبر میں آپ کی غیبت واقع ہو چکی ہے۔

جَنِيٰ يَقِيكَ التَّرْبَ طَفْيَ لِيَتِيَ كَنْتُ الْمُغَيْبَ فِي الْضَّرِيحِ الْمُلْحَدِ

میرا پہلو آپ کوئی سے چھاتا مجھ پر افسوس ہے اے کاش! میں ہی قبر میں غائب ہوا ہوتا۔

يَا بَكَ، آمَنَةَ الْمَبَارِكَ ذَكْرَهُ وَلَدَتْهُ مَحْصَنَةٌ بَسْعَدٍ اَسْعَدٍ

اے آمنہ کے اکلوتے فرزند جن کی یاد میں برکت ہے۔ جوان پاک دامن عفیف سے نیک ترین سعادت کے ساتھ پیدا ہوئے۔

نُورًا ضَاءَ عَيْلَ الْبَرِيَّةِ كَلَهَا مِنْ يُهْدِي لِلنُّورِ الْمَبَارِكِ يَهْتَدِي

ایک ایسا نور کہ تمام خلق پر اس کی روشنی چکی۔ جسے اس با برکت نور کی راہ دکھادی گئی اسے ہدایت ہو گئی۔

أَقْلَيمٌ بَعْدَكَ بِالْمَدِينَةِ بَيْنَهُمْ يَالْهَفِ نَفْسِي لِيَتِيَ لَمْ أُولَدْ

مدینے میں ان لوگوں کے درمیان کیا آپ کے بعد میں ٹھہر اہوں۔ والے حضرت کاش کر میں پیدا ہونے ہوتا۔

بَانِيٰ وَأُمِّيٰ مِنْ شَهَدَتْ وَفَاتَهُ فِي يَوْمِ الْاثْنَيْنِ النَّبِيِّ الْمُهَنْدِي

میرے ماں بابا اس ہدایت یافتہ نبی پر قربان جائیں جس کی وفات کے دن میں وہ شنبے کو حاضر تھا۔

فَضَلِيلَتُ بَعْدَ وَوَفَاتِهِ مَتَلَدَّدًا يَالِيَتِي صُبْحَتْ سَمَ الْأَسْوَدِ

آپ کی وفات کے بعد میں حیران رہ گیا۔ کیا اچھا ہوتا کہ کالے سانپ کے زہر کے ساتھ میری صبح ہوتی۔

أَوْحَلَّ أَمْرُ اللَّهِ فِينَا عَاجِلًا فِي رُوحَةٍ مِنْ يَوْمَنَا أَوْفِيَ غِدِ

یا ہماری نسبت اللہ کا حکم جلد آ جاتا آج ہی کے دن رحلت کر جاتے یا کل۔

فَتَقُومُ سَاعَتَنَا فَلَقِيَ سَيِّدًا مَحْضًا مَضَارِيهِ كَرِيمُ الْمُحَتَدِ

موت کے ساتھ ہی ہماری قیامت قائم ہو جاتی تو ہم اس سردار سے ملتے۔ جس کے خیمے غل و غش سے پاک تھے اور جس کی اصل و نسل

کریم تھی۔

يَارَبَّ فَاجْمِعْنَا مَعًا وَنِبِيَّا فِي جَنَّةٍ تَغْفِي عَيْنَ الْحَسَدِ

اے ہمارے پروردگار ہم سب کو ایک ساتھ ہمارے شیخ بر سے ملا دے۔ اس بہشت میں جو حاصلوں کی آنکھوں میں زخم ڈال دے۔

فِي جَنَّةِ الْفَرْدَوْسِ وَأَكْبَهَا لَنَا يَا ذَا الْجَلَلِ وَذَا الْعُلَا وَالسُّودَادِ

جنات الفردوس میں ہمیں یک جا کر دے اور اس کو ہمارے لیے لازم ہادئے۔ اے جلال والے بلندی والے اور بزرگی والے۔

والله اسمع ما حَيْتُ بِهَا لِكَ إِلَّا بَكَيْتُ عَلَى النَّبِيِّ مُحَمَّدٌ  
اللَّهُ أَكَاهُ بِهِ كَمْ جَبَ تَكَ زَنْدَهُ بَوْلَ كَمْ مَرَنَ فَلَيْلَةَ كَمْ سَنَوْنَ گَاتَ  
صَاقْتُ بِالْأَنْصَارِ الْبَلَادَنَا صَبَحُوا سُودًا وَجُوهُهُمْ كَلُونَ الْأَسْوَدَ  
شَهْرُوْنَ كَمْ وَعْتَيْنَ اَنْصَارَ پَنْكَ ہُوْ گَئَنَ اَنْهُوْنَ نَے اَسَ حَالَتَ مِنْ صَحَّ کَمْ کَهْ بِرَنْكَ نَزَمَهُ اَنَّ کَهْ چَرَبَ سِيَاهَ ہُوْ گَئَنَ ہُیْ.  
وَلَقَدْ وَلَدَنَاهُ وَفِنَا قِرْبَةُ وَفَضُولُ نَعْمَتِهِ بَنَا لَا تَجْحَدُ  
ہُمْ ہُیْ مِنْ اَنَّ کَارَشَتَهُ وَلَادَتَهَا هَمَارَتَهَا ہُیْ ہَلَانَ کَمْ کَبَرَتَهَا جَسْ كَرْثَتَهَا اَنَّ کَلْعَتَهَا سَاتَحَهَا ہُیْ اَنَّ کَانَکَارَتَهَا  
ہُوْ گَلَتَهَا۔

وَاللهُ اهْدَاهُ لَنَا وَهَدَى بِهِ اَنْصَارَةُ فِي كُلِّ سَاعَةٍ مَسْهَدَ  
اللَّهِنَ بِطُورِ بَدْنِي اَنَّ کَوْمَسِ عَطَا کَيَا اَوْ رَأْنَیْسِ کَهْ ذَرِيْعَهُ اللَّهِنَ هَرَاحْتِيَاطَ کَهْ وَقْتِ اَنْصَارَتِغَيْرِکِیْ ہَدَایَتَ فَرَمَائَ۔  
صَلَّى اللهُ عَلَى اَلَّهِ وَمَنْ يَحْفَظُ بِعِرْشِهِ وَالظَّبَّاَنُ عَلَى المَبَارِكِ اَحْمَدَ  
اللَّهُ اَوْ جَوَاسَ کَعْرُشَ کَوْهِيرَ ہُوْ ہَنَے ہُیْ اَوْ جَتْنَیْ پَاْکَ مَلْقُوقَ ہُوْ سَبَ اَسَ باَبَرَکَتَ اَحْمَدَ پَرَدَرُوزَ بَحْجِیْنَ۔  
وَلَهُ اِيْضًا

ياعينِ جودی بدمعِ منکِ اسبال وَهَ تَمَلِّنَ مِنْ سَخَّ وَاعْمَوْال  
”اے آنکھاں طرح فیاضی سے آنسو بھا کر سیلا ب آجائے۔ اور تو پے در پے میل اٹک اوڑنالے سے کبھی نہ اکتا نے۔  
لاینفدن لی بعد اليوم دمعکما اتی مُصابٌ وَاتی لست بالسال  
آج کے بعد تھاہارے آنسو میرے لی ختم نہ ہو جائیں۔ کیونکہ میں مصیبت زدہ ہوں اور تسلی پانے والا نہیں۔  
فَإِنَّ مَنْعِكُمَا مِنْ بَعْدِ بَذْ لَكُمَا اتیاً مِثْلَ الذِّي قَدْ غُرْ بالآلِ  
اگلکاری کے بعد اب تم دلوں کا مجھے روکنا ایسا ہی ہے جیسے سراب سے کسی کو دھوکا ہوا ہو۔

لکن افیضی علی صدری بار بِعْدِهِ ان الجوانح فيها هاجسْ صالی  
اے آنکھ تو میرے سینے پر چار چار آنسو بھا۔<sup>①</sup> کیونکہ پسیلوں کے اندر جلا دینے والا جھین سوز پہاں ہے۔  
سَخَ الشَّعِيبُ وَمَاءُ الْعَرْبِ يَمْنَحُهُ ساقَ بُعْجَمَلَةَ ساقِ بازَلَلِ  
چشمے اور مشک کے پانی کی طرح آنسو بھا۔ ایسا پانی جسے نالے سے لے کے نخادر کے سقاٹھا جائے لیے پھر تا اور پلاٹا ہو۔  
علیِ رسُولِ لَنَا مَحْضِ ضَرِيْتَهِ سَمْحُ الْخَلِيقَةِ عَفْ غَيْرِ مجْهَالِ  
ایسے پیغمبر پر روجو ہمارے تھے، خالص و مخلص تھے تمام خلق اللہ میں سب سے بڑے روادار تھے، عفیف تھے، نادان ن تھے۔

① اردو میں آٹھ آٹھ آنسو کہتے ہیں مگر عربی میں چار آنسو کا محاورہ ہے۔

حامي الحقيقة نسال الوديقه فكان العناة كريم ماجد عال  
جوحقیقت اور حق کے حامي تھے نہایت تھی مصیبت زدؤں کو رہائی دلانے والے تھے شریف تھے بزرگ تھے اور سر بلند تھے۔

کشاف مكرمه مطعم مسغیہ وهاب عانیہ وجناہ شمال  
نہایت درجہ علانية اور کھلی ہوئی کرمت والے بھوکوں کو بکثرت کھانا کھلانے والے جرم کے بڑے بخششے والے تھے۔

عَفْ مَكَاسِبِهِ جَزِيلٌ مَوَاهِبُهِ خَيْرُ الْبَرِّيَّةِ سَمْحٌ غَيْرُ نَكَالٍ  
ان کی کمائی نہایت پاک تھی، بخشش بہت بڑی تھی، تمام مخلوق میں سب سے اچھے تھے، رواوار تھے، مگرست وضعیت نہ تھے۔

وارى الرِّناد و قواد الجياد الى يوم الطراد اذا شب باجدال  
جہاد کی آگ بھڑکاتے، سواریوں کو افسرین کے معرکے میں لے جاتے آتش جگ مشتعل ہوتی تو سب کے آگے بڑھ جاتے۔

ولَا أَذْكَرْتُ عَلَى الرَّحْمَنِ ذَا بَشَرٍ لَكِنْ عِلْمُكَ عِنْ الدُّوَلِ الْعَالِيِّ  
اللہ کے حضور میں اس انسان کا میں تذکرہ نہیں کرتا۔ اے پیغمبر اچھے اللہ ہی خوب چانتا ہے کہ تو کیسا تھا۔

أَنِي أَرِي الدَّهْرَ وَالْأَيَامَ لِفَجْعَنِي بِالصَّالِحِينَ وَابْقَى نَاعِمَ الْبَالِ  
میں دیکھ رہا ہوں کہ زمانہ مجھے اچھے بزرگوں کے غم میں بتلا کر رہا ہے اور میں فارغ البال باقی ہوں۔

ياعين فابکی رسول الله اذذ کرت ذات الاله فنعم القائد الوالی  
اے آنکھ! جب اللہ کی ذات پاک کا تذکرہ ہو تو رسول اللہ کو رو جو بہترین سرخیل اور بہت اچھے والی  
وله ایضاً

نَبَّ الْمَسَاكِينَ إِنَّ الْخَيْرَ فَارِقُهُمْ مَعَ الرَّوْسُولِ تَوْلَى عَنْهُمْ سَحْرا  
”مسکینوں کو خبر دے دو کہ رسول اللہ ﷺ کے ساتھ ہی خیر و خوبی بھی ان سے جدا ہو گئی جو منع سوریے ہی ان سے منع موز کے چلے  
جائے۔

مِنْ ذَا الَّذِي عِنْدَهُ رَحْلَى وَرَاحِلَتِي وَرِزْقُ اهْلِي إِذَا لَمْ نُونِسْ الْمَطْرَا  
اب کون ایسا ہے کہ بارش کا سامان نہ ہو تو ہمیں اپنا بنا کر رکھے گا اور ہمارے اہل و عیال کو کھلانے پلاتے گا۔

ذَاكَ الَّذِي لَيْسَ يَخْشَاهُ مَجَالِسَهُ إِذَا الْجَلِيسُ سُلْطَانِي الْقَوْلُ أَوْعَثَهُ  
وہ ایسے تھے کہ ان کی مجلس میں اگر ہمٹھین سے کوئی لغوش ہو گئی یا اس نے تندی و نیزی کفتگو میں کی تباہی ان کو خوف زہوتا۔

كَانَ الضَّيَاءُ وَكَانَ النُّورُ فَتَبَعَهُ وَكَانَ بَعْدَ إِلَّا اللَّهُ السَّمْعُ وَالْبَصْرَا  
وہ روشنی تھے، نور تھے، جن کے پیچھے ہم چلتے تھے۔ اللہ کے بعد ہمارے کان اور آنکھوں ہی تھے۔

فَلَيَتَنَا يَوْمٌ وَارِوَةٌ بِمَجِيئِهِ دَفَنَوْهُ وَالْقَوْا فَوْقَهُ الْمَدْرَا  
اے کاش لوگوں نے جس دن آپ کو قبر میں دفن کیا ہے، پچھا دیا ہے، اور بعد پر خاک ذاتی ہے۔

لَمْ يَتَرُكَ اللَّهُ خَلْقًا مِنْ بُرْيَتِهِ وَلَمْ يَعْشُ بَعْدَهُ أَنْثِي وَلَا ذَكْرًا  
كاش اس دن اللہ اپنی مخلوق میں سے کسی کو زندہ نہ چھوڑتا۔ اور کوئی مادہ و نر آپ کے بعد نہ بیتا۔

ذَلِكَ رَقَابُ بَنِي النَّجَارِ كُلُّهُمْ وَكَانَ امْرًا مِنَ الرَّحْمَنِ قَدْ قَدِرَ  
تمام قبیلہ بنی النجار کی گرد نیں جھک گئیں۔ یہ بات اللہ ہی کی تقریر میں مقدر ہو چکی تھی۔

کعب بن مالک بن ابغضہ کے اشعار:

ياعين فابکی بدمع ذری لخیر البرية والمصطفی  
”اے آنکھ اچھی اشکبار ہو۔ ان مرنے والے کے لیے جو مخلوقات میں سب سے اچھے اور برگزیدہ تھے۔

وَكَيْ الرَّسُولُ وَحْقُ الْبَكَاءُ عَلَيْهِ لَدَى الْحَرْبِ عِنْدَ الْلَّقَا  
رسول اللہ ﷺ کو رو، اور جب لڑائی سر پر آگی تو حضرت پرونوہی چاہیے۔

عَلَى خَيْرٍ مِنْ حَمْلَتْ نَاقَةٌ وَأَنْقَى البرية عند الشفی  
ان پر رو جوانٹی پر جتنے لوگ سوار ہو چکے ہیں، وہ ان سب سے اچھے اور سب سے زیادہ پرہیز گار تھے۔

عَلَى سَيِّدِ مَاجِدِ حَجَفَلِ وَخِيرِ الْأَنَامِ وَخِيرِ الْلَّهَا  
وہ جو سردار تھے بزرگ تھے اور تمام جہاں میں سب سے بڑھ چڑھ کے تھے۔

لَهُ حَسْبٌ فَوْقَ كُلِّ الْأَنَامِ مِنْ هاشمِ ذَلِكَ الْمُرْتَجَلِي  
ان کے کردار اور مناقب سب پر فاخت تھے۔ ہاشم کی بیاد گار تھے جن پر سب کی لوگی ہوئی۔

نَخْصُّ بِمَا كَانَ مِنْ فَضْلِهِ وَكَانَ سَرَاجًا لَنَا فِي الدُّجَاجِ  
ان کی فضیلت کی بیان پر ہم خاص طور پر ان کے ماتحتی ہیں۔ جو تاریکی میں ہمارے لیے چراگ تھے۔

وَكَانَ بَشِيرًا لَنَا مُنْذِرًا وَنُورًا لَنَا ضُوَّهٌ قدَّاصًا  
ہمارے حق میں وہ بشیر بھی تھے نذر بھی تھے۔ اور اسے نور تھے جس کی شعاع نے ہم کو روشن کر رکھا تھا۔

فَانْقَدَنَا اللَّهُ فِي نُورِهِ وَنَجَى بِرَحْمَتِهِ مِنْ نَجَّا  
اللہ نے اسی نور کے ظہیل میں ہمیں بچایا۔ اور رحم کر کے آتشِ دوزخ سے نجات دی۔

اروی بنت عبد المطلب بنی العنخہ کے اشعار:

الا ياعين ويحك اسعدیني بد معک ما بقيت وطا وعيبي  
اے آنکھ تیرا براحال ہو جب تک تو باقی ہے اپنے آنسو سے میری مدد کر اور میری بات مان۔

الا ياعين ويحك واستهلی على نور البلاد واسعدیني  
اے آنکھ تیرا براحال ہو۔ جو ملک بھر کے حق میں نور تھے اے آنکھ میری مدد کر۔

فَانْ عَدْلَتِكَ عَادِلٌ فَقُولِي عَلَامٌ وَفِيمْ وَبِحَكْ تَعْدِ لِبَنِي  
كُوئِي نَصِيحَتْ كَرَنَے دَائِي اگرْ مجَھَے نَصِيحَتْ كَرَنَے تو كَهْدَوَے كَهْ تِيرَا بِرا هُوكِس امِرِ پَارِكِس بَاتِ مِنْ تو مجَھَے نَصِيحَتْ كَرَهَيَهِ -  
عَلَى نُورِ الْبَلَادِ مَعًا جَمِيعًا رَسُولُ اللَّهِ أَخْمَدَ فَاتِرَ كِبِي  
مِنْ گَرِيابِ ہُوں تو ان پَر گَرِيابِ جو تمامِ مَلَکِ مِنْ سَبِ كَلِي نُورِ تَنَّهَى اللَّهُ كَرَرَ سَرُولُ تَنَّهَى اَحْمَدُ تَنَّهَى - الْبَذَاجَھَى مِنْ رَهَيَ حَالَ پَر بِچَھُورُ دَوَے -  
فِيَلَا تَقْصُرِي بِالْعَدْلِ عَنِي فَلُومِي مَا بَدَالَكَ اَوْدِعِينِي  
بَإِنْ هَمَ اَغْرَى تَوْجِيْحَتْ كَرَنَے مِنْ کَيِ نَبِيَّ كَرَتِي - تَوْجِيْسِيَّا هِيَ مِنْ آئِيَةِ مَلَامِتْ كَرَنَے يَاهِي چَاهَيَ تَوْرَبَنَے دَيَے -  
لَامِي هَدَىَيِي وَادِلَ دَكِنِي وَشَيْبَ بَعْدَ جَدَّهَا قُرُونِي  
یَاهِي مَصِيبَتْ ہَيَ جَسَ نَے مجَھَے پَسْتَ كَرَدِيَا مِيرِي عَظِيمَتْ سَتْ كَرَدِيَا اُورِ مجَھَے کَوِيُوزِ حَاكِرِ دَيَا -

## ولها

اَلَا يَا رَسُولَ اللَّهِ كَفَتْ رِجَاءُنَا وَكَفَتْ بَنَا بِرَا وَلَمْ تَكْ جَافِي  
”يَارَسُولَ اللَّهَ آپُ ہمارِ اَمِيدِ گاہِ تَحْتَیَہ ہمارے ساتھِ مَرَاعِاتَتَ کَرَنَے تَحْتَیَہ خَلَقَ مَرَاجَ اُور بَدْلَوْکَ نَهِيَّ تَحْتَیَہ -  
وَكَفَتْ بَنَارُوفَا رَحِيْمَا نَبِيَا لَيْكَ عَلَيْكَ الْيَوْمَ مِنْ کَانَ باِکِيَا  
آپُ ہمارے حقِ میں مَهْرَبَانَ تَحْتَیَہ رَحِیْمَ تَحْتَیَہ ہمارے پَغْبَرَ تَحْتَیَہ - آج جَبَے رَوْنَاهَا آپُ پُرِزَوَے -  
لَعْمَرُكَ مَا ابَکِي النَّبِيِّ لِمَوْتِهِ وَلَكِنْ لَهْرَجَ کَانَ بَعْدَكَ اَتِيَا  
تَيْرِی حَيَاتِ کَیِ قَسْمِ رَسُولِ اللَّهِ مَلِيْکِیَّمَ کَیِ وَفَاتَتْ پِر مِنْ نَبِيِّ رَوْتِی - مِنْ تو اس قَنْتَوْہِنَگَامِہ پَر رَوْتِی ہوں جَوَا آپُ کَے بعد بِرِیا ہوئے والا ہے -  
کَانَ عَلَى قَلْبِی لِذِكْرِ مُحَمَّدٍ وَمَا خَفَتْ مِنْ بَعْدِ النَّبِيِّ الْمَکَاوِیَا  
حضرت کو یاد کر کے اور آپُ کے بعد پیش آنے والے حوادث سے ذُر کے مجھے ایسا محسوس ہوتا ہے کہ دل پر داغ لگ رہے ہیں -  
اَفَاطِمَ صَلَى اللَّهُ رَبُّ مُحَمَّدٍ عَلَى جَدَّتِ اَمْلَی بِبِشِّرَتِ ثَاوِیَا  
اے قَاطِرَهُ اللَّهُمَّ کَأَرْوَدَگَارِ ہے اس قَبِرِ پَر رَحْمَتْ نَازِلَ كَرَنَے جَوْمِيَّنَے مِنْ ہے -

ابَا حَسِينِ فَادِقَةَ وَتَرَكَتْهُ فِيَكَ بِحَزْنٍ آخرَ الدَّهْرِ شَاجِيَا  
اے ابو الحسن (علی بن ابی طالب) تو حضرت سے جدا ہو گیا تو نے آپ کو چھوڑ دیا اب آخر زمانے تک دروناک رنگ و غم سے حضرت  
پر روتارہ -  
فَدَا لِرَسُولِ اللَّهِ اَمِي وَخَالِتِي وَعَمِي وَنَفْسِي قُصْرَةَ ثُمَّ حَالِيَا  
رسُولِ اللَّهِ مَلِيْکِیَّمَ کَیِ لَيِّنِی مَانَ اُور خَالَهُ اُور بِچَا اُور مَامُونَ سَبِ فَدَا ہُوں اُور خُودِ مِيرِی جَانَ آپُ پَر قَرِبَانَ ہو جائے -  
صَبَرَتْ وَبَلَغَتِ الرَّسَالَةَ صَادِقًا وَقَمَتْ صَلَبِ الدِّينِ اَبْلَجَ صَافِيَا  
آپُ نَصْبِرَ کِیَا ثَابِرَتْ قَدْمَ رَبِّیَ اللَّهِ كَیِ پیغَامَ كَوْرَاتِی کَسَاتِھِ پَیچَایَا - دِینَ کَوْ اسْتَوْارِ فَرِمَایَا رَوْثَنَ وَصَافَ نَیَا -

فَلَوْ أَنَّ رَبَّ النَّاسِ ابْرَأَكَ بَيْنَا سَعِدْنَا وَلَكِنْ أُمْرَنَا كَانَ ماضِيَا  
أَنَّا نُؤْلَى كَأَبْرَأَ وَرَدَّاً كَأَبْرَأَ مَارِيَانَ رَبِّنَا وَيَتَا تُوْهُمْ كَفْلَاحَ هُوتِيْ<sup>١</sup>، لِكِنْ هَمَارِ عَالَمَةَ تُوْجَلِيْهِ وَالَّهُمَّ تَحَاهُ.  
عَلَيْكَ مَنْ أَنْتَ اللَّهُ السَّلَامُ تَحْيَةً وَادْخِلْ جَنَّاتِ مِنَ الْعَدْنِ رَاضِيَا  
يَا حَسْرَتُ أَبْرَأَ اللَّهُ كَاسِلَامَ هَوَأَوْ بَهْشَتَ عَدْنَ مِنْ بَخْشِيَ دَرَآ كِيْسَيْنَ،<sup>٢</sup>  
عَا تَكَهْ بَنْتَ عَبْدَ الْمُطَلَّبِ بَنْيَ الْعَنَاءِ

عَيْتَيْ جُودَ اطْوَالِ الدَّهْرِ وَانْهَمِرَا سَكَبَا وَسَحَا بِلَدْمَعِ غَيْرِ تَعْذِيرِ  
”اے میری دُونوں آنکھوں جب تک زمانے کی درازی قائم ہے رواؤ اور جی کھول کے آنسو بہاؤ جس میں کوئی کوتائی نہ ہونے پائے۔  
یاعین فاسِحْنَفْرِي بالدَّمْعِ وَاحْتَفْلِي حتَّى الْمَمَاتِ بِسَجْلِ غَيْرِ مَنْزُورِ  
اے میری آنکھ! اچھی طرح اٹکبار ہو مرتبے دم تک اتنے دولاب اٹک بہا جس میں کی واقع نہ ہو۔  
یاعین فانْهَمْلِي بِاللَّدْمَعِ وَاجْتَهَدِي للْمَصْطَفِي دُونَ خَلْقِ اللَّهِ بِالنَّوْرِ  
اے میری آنکھ! اٹکبار ہو اور کوشش کر کے اٹکبار ہو ان کے لیے جو بُرگزیدہ تھے نور لے کے آئے تھے ان کے علاوہ خلق اللہ میں سے  
اور کسی پر نہ رہو۔

بُمُسْتَهَلٌ مِنَ الشَّوَّبُوبِ ذَى سَيْلٍ فَقَدْ رُزِّئْتُ بَنِي الْعَدْلِ وَالْخَيْرِ  
ایسا رونا کے سیلا ب آ جائیں، کیونکہ عدل و خیر والے پیغمبر ﷺ کی مصیبت مجھ پر نازل ہوئی ہے۔  
وَكَنْتُ مِنْ حَلَّرِ الْمَوْتِ مَشْفِقَةً وَلَلَّذِي خُطَّ مِنْ تِلْكَ الْمَقَادِيرِ  
موت سے میں پچتی تھی، ڈرا کرتی تھی، اور قدری میں جو لکھا جا چکا ہے اس سے خوفزدہ تھی۔  
مِنْ قَدْ ازْهَرَ صَافِيَ الْخَلْقِ ذَى فَخْرٍ صَافِيَ مِنَ الْعَيْبِ وَالْعَاهَاتِ وَالْزَّرْعِ  
کہ اس روشن ذات کو میں کھونہ بیٹھوں جس کے وسیع اخلاق ہیں، فخر کے لائق ہے ہر قسم کے عیب و امراض اخلاقی اور کفر و فریب سے  
اس کا دامن پاک ہے۔

فَاذْهَبْ حَمِيدًا جَزَاكَ اللَّهُ مَغْفِرَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ عِنْدَ النَّفْخِ فِي الصُّورِ  
اب تو قابل تعریف اوصاف کے ساتھ جا، قیامت کے دن جب صور پھونکا جائے تو اللہ تجھے جزاۓ خیر دے اور مغفرت نازل کرے۔  
وَلَهَا

یاعین جو دی مابقیت بعرة سَحَّا عَلَى خَيْرِ الْبَرِّيَّةِ اَخْمَدَ  
”اے میری آنکھ! اوجب تک باقی ہے احمد پر جو تمام مخلوق میں سب سے اچھے تھے فیاضی کے ساتھ آنسو بہائی رہ۔  
یاعین فاحتفلی و سُجْجی وَاسْجَمِي وَابْكَى عَلَى نُورِ الْبَلَادِ مُحَمَّدٌ  
اے میری آنکھ آمادہ ہو جا، اور اچھی طرح سے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) پر جو تمام ملک کے نور تھے۔

اُنی لک الولیات مثل محمد فی کل نائب تنوہ و مشهد  
تجھ پر افسوس ہے، ہر ایک حادث اور ہر ایک معركہ میں تجھے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) جیسے کہاں ملیں گے۔

فابکی المبارک والموافق ذوالقیٰ حامی الحقیقتہ ذا الرشاد المرشد  
ان پر روجو برکت والے تھے تو فی والے تھے صاحب تقویٰ تھے۔ حق کے حامی تھے ہدایت والے راہ نما تھے  
من ذا یُفْكُ عن المُعَلَّ غُلَّه بعد المُغِیْب فی الضریح المُلْحَد  
وہ جو قبر میں جا پچکے ہیں اب ان کے بعد کون ایسا رہ گیا کہ قید یوں کو رہا کرائے آزادی دلائے۔

ام من لکل مُدَفِع ذی حاجۃ و مسلسل یشکو الحدید مقید  
اب اس حاجت مند کے کون کام آئے گا جو ہر طرف سے نکالا جاتا ہو اسے دھکے ذیے جاتے ہوں یا بزرگی ہو اور لوہے کی بندش کا  
گلہ کر رہا ہو۔

ام من لوحی اللہ یترک بینا فی کل مَمْسَنی لیلۃ او فی غد  
اب ہر شام وحر اللہ کی وحی کس پر آیا کرے گی جو ہمارے ہی درمیان رہ جایا کرتی تھی۔

فعلیک رحمة ربنا وسلامہ يَاذَا الفوائل والتلدو السودد  
اے فضیلوں والے فیاض سردار تجھ پر ہمارے پروردگار کی رحمت وسلام ہو۔

هَلَّا فِلَاكَ الموت كُلُّ مُلْعَنٍ شکُّ خلائقِ لئیم المُحَمَّد  
تیرے بدے ان سب کو موت کیوں نہ آئی جو عنتی ہیں بدلنے ہیں اصل وسیل کے کہیئے ہیں۔“  
ولها ايضاً

اعینی جُود بالدموع السواجم على المصطفی بالنور من آل هاشم  
”اے میری دونوں آنکھوں آنسوؤں کی جھڑی لگاؤ۔ ان پر جونور کے ساتھ برگزیدہ تھے اور خاندان ہاشم کے تھے۔

على المصطفی بالحق والتورو والهدى وبالرشد بعد المُنَذَّبات العظائم  
ان پر روجو برکتے ہوئے حادث کے بعد برگزیدہ ہو کے آئے تھے اور حق و نور و ہدایت و ارشاد کو ساتھ لائے تھے۔

و سُحا عليه وایکاما بکیتما على المرتضی للمحاكمات العظام  
تم دونوں سے جہاں تک رویا جاسکے اس پسندیدہ حق پر روجو جس کے عزم استوار و محکم تھے۔

على المرتضی للبر والعدل والتقوى وللدين والاسلام بعد المظالم  
ان پر روجو جو مظالم کے بعد نیکی و عدل و تقویٰ دین و اسلام کے پسندیدہ تھے۔

على الطاهر المیمون ذی الحلم والندی و ذی الفضل والداعی لخیر التراجم  
پاک تھے برکت والے تھے متحمل تھے فیاض تھے صاحب فضیلت تھے آپس میں بہترین رحم و کرم کے ساتھ رہنے سہنے کی دعوت دیا

کرتے تھے۔

أعینی ماذا بعد ماقد فجعتما      به تکیان الدهر من ولد ادم  
اے میری دونوں آنکھوں جب انہیں اخھانا پر اتوان کے بعذاب اولاد آدم میں سے کس کو روؤگی۔  
فجودا بسجی و اند باکل شارقِ      ربيع اليتامی فی السنین البوازم  
اچھی طرح روؤا اور ہر صبح کو اس کا ماتم کرو جو نقطے کے زمانہ میں تیہیوں کا والی وارث تھا۔  
صفیہ بنت عبد المطلبؓ کے اشعار:

لھف نفسی و بت کالمسلوب      ارق اللیل فغلة المحروب  
”مجھے اپنی جان پر افسوس ہے“ میں نے اس شخص کی طرح شب بسرکی جس سے سب کچھ چھن گیا ہوا اور رنج غم میں رات بھر جا گتا  
رہا ہوتا

من هموم و حسرۃ ردفتی      لیت اُنی سقیتها بشعوب  
میری یہ حالات ایسے غم و حرمت کے باعث ہوئی ہے جنہوں نے مجھے مسلسل گھیر کھا ہے، کاش یہ تدریج جانا زل ہوئی ہوتی۔  
حین قالوا ان الرسول قد امسی      واقفه منیۃ المکروب  
وہ سب رنج غم مجھ پر سکبارگی ثوٹ پڑا جب لوگوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے قضاۓ مقدر سے موافقت فرمائی۔  
اذ رأينا ان النبی صریعہ      فاشاب القدان اتی مشیب  
جب ہم نے دیکھا کہ نبی شرف بوفات ہیں تو ہمارے سر کے بال کیسے کچھ سفید ہو گئے۔

اذ رأينا بیوته موحشاتِ      لیس فیہن بعد عیش حبیی  
جب ہم نے دیکھا کہ آپ کے مجرے ویران ہیں، جہاں میرے حبیب رہتے تھے وہ خالی ہو چکے ہیں۔  
اور ث القلب ذا کحزنا طویلاً      خالط القلب فهو كالمرعوب  
اس خادش نے دل کو اتنا طویل رنج پہنچایا ہے کہ جی بیٹھ رہا ہے اور اب مرعوب جیسے ہو رہے ہیں۔

لیت شعری و کیف امسی صحيحاً      بعد ان بين بالرسول القريب  
کاش مجھے خبر ہوتی، میں کیسے صحیح و تدرست رہ سکتی ہوں۔ بعد اس کے رسول اللہ ﷺ جدا ہو گئے۔  
اعظم الناس فی البریة حَقًا      سید الناس حَجَّہ فی القلوب  
وہ درحقیقت تمام مخلوق میں سب سے بڑے تھے سب کے سردار تھے۔ ان کی محبت ہر دل میں ہے۔

فانی اللہ ذاك اشکو وحسبي      يعلم الله جوبی ونجیبی  
میں اللہ ہی سے اس کی شکایت کرتی ہوں اور وہی مجھے کافی ہے۔ اللہ میری کلفت اور گریکو خوب جانتا ہے۔

ولها

أفاطم بکی ولا تسأمي بصبحك ما طلع الكوكب  
”اے فاطمہ رہتا رے جب تک طلوع ہوتے رہیں کسی صبح کو رونے سے تحک نہ جانا۔

هو المُرَايِکِي وَحْقُ الْبَكَاءُ هو الماجد السيد الطیب  
واہیے تھے جن کے لیے رونا سزاوار ہے وہ بزرگ اسرار اور پاک تھے۔

فأوحشت الأرض من فقده وأي البرية لا ينكب  
ان کے جاتے رہئے سے زمین دیران ہو گئی اور مخلوق میں کون ہے جن پر مضیبت نہ پڑی ہو۔

فما لى بعدك حتى المما فت الا الجوى الداخل المنصب  
یار رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) مرتبہ دم تک آپؐ کے بعد میں درود میں بتلا رہوں گی۔

فبكى الرسول وحقت له شهود المدينة والغيب  
رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) کو روہ مدینہ کے حاضر و غائب سب ہی کے لیے رونا سزاوار ہے۔

ل Vickik شمطاء مضرورة اذا حجب الناس لا تحجب  
وہ بدشکل عورت آپؐ پر روئے گی جس کی بصارت ایسی جاتی رہی ہو کہ جہاں پر وہ اور جاپ کا موقع ہو وہاں بھی جاپ نہ کر سکے۔

ل Vickik شيخ ابو ولدة يطوف بعقوته اشهب  
آپ کو وہ پیر مرذوئے گا جس کے بہت سے چھوٹے چھوٹے لڑکے ہوں اور وہ انہیں لیے ہوئے پھر رہا ہو۔

ويكك ركب اذا ارملا فلم يلُف ما طلب الطلب  
سوار جب رہ گزار طے کرتے ہوئے مقصد میں ناکام رہیں تو وہ آپؐ ہی کا ماتم کریں گے۔

وبكى الا باطح من فقده وتبكيه مكة والا خشب  
آپؐ کے جاتے رہئے سے بظاء روئے گا، کمروئے گا ویا رجائز روئے گا۔

وبكى وعيرة من فقده بحزن ويسعدها الميثب  
تمام قائل آپؐ کے جاتے رہئے کا درد بھرا گریہ کریں گے اور اس میں بے تابی ان کو مدد گئی۔

فعيني مالك لاتدعيني وحق الدمعك يستسكن  
اے میری آنکھ! تو کیوں نہیں روتی تھے تو دل کھول کے آنسو بھانا چاہیے۔  
ولها ايضاً

عنيي جودا بدمع سجم ييادر غربا بما منهدم  
اے میری دونوں آنکھوں روں اور اچھی طرح روں۔

اعینی فاسخنفر او اسکا بوجد وحزن شدید الالم  
اے میری دونوں آنکھوں طرح روڑ کر جائے آنسو کے بے تابی اور سخت دردناک رنج کی تراویش ہو۔  
علی صفوۃ اللہ رب العباد و رب السماء وباری النسم  
ان پر جو اللہ کے منتخب تھے اللہ نے کہ تمام بندوں کا پروردگار اور مخلوق کا آفریدیگار ہے انہیں کو انتخاب فرمایا تھا۔  
علی المرتضی للهدای ولقی وللرُشد واللُّور بعد الظلم  
ان پر جو ہدایت و تقویٰ و ارشاد اور تاریکی کے بعد روشنی کے مرتضی تھے۔

علی الطاهر المرسل المجتبی رسول تحریر ذو الکرم  
ان پر جو پاک تھے اللہ کے فرستادہ تھے مقبول تھے ایسے رسول تھے جنہیں خداوند کریم ہی نے منتخب فرمایا تھا۔  
ولها ايضاً

ادقت فیت لیلی کالسلیب لو جد فی الجوابح ذی دیب  
”میں نے اس حالت میں رات گزاری کہ شب بھرایے شخص کی طرح جا گتار ہا جس کا سب کچھ چھن گیا ہو یہ حالت اس درد کے باعث تھی جو رگ و پے میں ساری تھا۔

ف شبیئنی وما شابت لداتی فامسی الراس منی کالعسیب  
اس درد نے پیرانہ سالی سے پہلے ہی مجھے بوڑھا بنا دیا، میرا سر ایسا سفید ہو گیا جیسے برف کے گالے سے پیہاڑ کی چوٹی سفید نظر آتی ہو۔

لقد المصطفی باللور حقاً رسول اللہ مالک من ضرب  
یہ دردان مصطفی کے جاتے رہنے کا درد ہے جو نور ہی نور تھے حقیقتاً اللہ کے رسول تھے آپ کا کوئی نظر نہ تھا۔  
کریم الخیم ادوی مضرحی طویل الباع منتخب نجیب  
مرشت کے بہت ہی شریف بڑے سردار بڑے بہادر بڑے طاقتوز نہایت منتخب شریف انسان۔

ثمال المعدمنی وكل جارٍ وما كل مضطهد عرب  
نادار بے ناؤں کے اور تمام ہمسایوں کے والی ووارث، جس پر دیسی پر ظلم ہوا ہواں کے مادا و ملا تھے۔  
فاما تمیں فی جدیٰ مقیماً فی قدمـاً عشت ذاکرم وطیب  
اب اگر آپ قبر میں جا رہے ہو تو کیا ہوا، آپ نے تمام زندگی بزرگی و بہتری میں بسر کی۔

وکنت موقعاً فی کل امٍّ و فیما ناب من حدث الخطوب  
ہر امر میں تو نہیں آپ کی رفیق ہوتی، جو خاوش پیش آیا آپ ہی کے طفیل اس کی مشکل آسان ہوئی۔

ولها ايضاً

عين جودی بدمعهٗ تسكاب للنبي المطهر الاواب

"اے آنکھ اچھی طرح آنسو بہا، ان پیغمبر کے لیے جو پاک تھے اللہ کی جانب میں نہایت رجوع رکھنے والے تھے۔

واندبي المصطفى فعی و خصی بدموع غزيرة الا سراب

مصطفى کاماتم کر اور بڑی فیاضی کے ساتھ عام و خاص آنسوؤں سے حضرت کا سوگ منا۔

عين من ثدین بعد نئی خصہ اللہ ربنا بالكتاب

اے آنکھ! اب رسول اللہ ﷺ کے بعد اور کون ہے جسے تروئے گی وہی تو تھے جن کو ہمارے پروردگار اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب سے مخصوص فرمایا تھا۔

فاتح خاتم رحمٰم رُؤوفٌ صادق القیل طیب الاثواب

آپ فائی تھے خاتم الانبیاء تھے رحیم تھے عبران تھے بات کے پچھے پاک لباس والے تھے۔

مشفق ناصح شفیق علینا رحمة من الہنا الوهاب

شفق تھے ناصح تھے شفیق تھے ہمارے نہایت آمر زگار معبود کی جانب سے ہم پر رحمت تھے۔

رحمة الله والسلام عليه وجزاه الملیک حسن الفواب

اللہ کی رحمت وسلام آپ پر ہو اور وہ مالک الملک آپ کو بہترین جزادے۔

ولها ايضاً

عين جودی بدمعهٗ وسہور واندبي خیر هالك مفقود

"اے آنکھ آنسو بہا اور بیدارہ، اور ایسے گزر جانے والے کاماتم کر جو سب میں اچھے تھے۔

واندبي المصطفى بحزن شدید خالط القلب فهو كالمسعود

ایسے شدید رنج کے ساتھ مصطفى کاماتم کر جو دل میں پیوسٹ ہو گیا ہوا اور دل اس رنج سے گویا ہلاک ہو رہا ہو۔

کدت اقضى الحياة لَمَا آتاه قدر خط في كتاب مجید

قریب تھا کہ میں اپنی زندگی کا خاتمه کر دوں جب آپ پر وہ تقدیر ناصل ہوئی جو کتاب مجید میں مرقوم ہو چکی تھی۔

فلقد كان بالعباد رءوفاً ولهم رحمة وخير رشيد

آپ کی تمام بندوں پر پھریاں ان کے حق میں رحمت اور بہترین رہنمائی تھے۔

رضي الله عنه حيّاً وميتاً وجزاه والجحان يوم الخلود

زندگی اور موت ہر حال میں اللہ ان سے راضی رہے اور جزا میں ان ہیگلی کے دن انہیں بہشت عنایت فرمائے۔

ولها أيضًا

آب ليلي على بالشهداد وجفا الجنب غير وطى الوساد  
”ميری رات بیداری کے ساتھ پھر آئی بے قراری سے بترپر پہلو لگنے نہیں پاتا۔“

واعترنى الهموم جداً بوهن لامور نزلن حقاً شداد  
ایسے غوں نے مجھے گھیر کھا ہے کمزور کر کھا ہے جو حقیقت میں ختم امور لے کے آتے ہیں۔

رحمة كان للبرية طراً فهدى من اطاعه للسداد  
وہ تمام مخلوق کے حق میں رحمت تھے جس نے ان کی اطاعت کی اس کو راست دکھائی اور سیدھی منزل پر پہنچایا۔

طيب العود و الضريبة والشيم محض الانسان داري الزناد  
پاک مرشد پاکیزہ منش پاکباز نہایت شریف النسب فیاض۔

ابلج صادق السجية عف صادق الوعد منتهي الرواد  
روشن خون عادت کے پچے عفیف راستی کے ساتھ وعدہ وفا کرنے والے طلبگاروں کے متعہمے مقصود۔

عاش ما عاش في البرية بُرُّ ولقد كان نهبة المرتاد  
جب تک جیسے مخلوق میں نیکی کے ساتھ ہے، فیض حاصل کرنے والوں کے لیے ان کا فیض حقیقت میں مال غنیمت تھا۔

لم ولی عنّا فقيداً حميداً فجزاه الجنان رب العباد  
نهایت قبل تعریف حالت میں ہم سے مندوڑ کے چلے گئے بندوں کا پروردگار جزا میں ان کو بہشت بخشی۔

ہند بنت الحارث بن عبد المطلب رض کے اشعار:

كما تنزل ماء الغيث فانشعا  
”اے آنکھ! ایسی فیاضی سے آنسو بہا جیسے ابزار اس مینہ بر ساتا ہے۔“

او فيض غرب على عادية طويت  
وہ پرانا کنوں اور پرسے بند ہو گیا ہو جس طرح اندر ہی اندر رنائی میں اس کا پانی بہتا ہوا سی طرح تو بھی آنسو بہا۔

لقد امتنى من الانباء مغضلة  
مجھے ایک دشوار خبر پہنچی ہے کہ آمنہ کے برکت والے فرزند جانتے رہے۔

ان السيارك والميمون في جدث  
وہ صاحب نہیں و برکت اب ایک قبر میں ہیں ان پر خاک کا لاف ڈال رکھا ہے۔

اليس او سطكم بيتاً واكرمكم  
کیا تم سب میں وہ شریف گھرانے کے نتھے کیا نخیاں اور وصیاں میں کوئی ایسی شرافت رکھتا تھا جس میں کسی قسم کی آلاش نہ ہو۔

بند بنت اثاثة کے اشعار جو مسٹھ بن اثاثہ کی بہن تھیں:

أشاب ذؤبتي وأذل ركتي بکاؤك فاطمة الميت الفقیدا  
”اے فاطمہ اس مرنے والے پر تیرے گریے نے میرے بال سفید کر دیے اور قد کو جھکا دیا۔

فاعطیت العطاء فلم تکدر واحلامت الولاند والعبد  
یا حضرت آپ اس طرح عظامیت تھے کہ کسی کو کدو رت نہ ہوتی چھوٹی چھوٹی لڑکیوں اور غلاموں کی بھی آپ خدمت کرتے تھے۔

وكفت ملادنا في كل لزب اذا هبت شامية برودا  
ہر ایک مشکل میں آپ ہمارے لیے جائے پناہ تھے جب مختن ہوا جلتی اور مختن ہوتی تو آپ ہی آرام پہنچاتے۔

وانك خير من ركب المطايا واكرهم اذا نسوا جدودا  
جتنے لوگ سواریوں پر سوار ہوئے آپ ان سب میں بہترین تھے اور نسب میں شریف ترین تھے۔

رسول الله فارقا وكتا فرجحتي ان يكون لنا خلودا  
رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) سے جدا ہو گئے، ہم تو اپنے لیے حیات کے منتظر تھے۔

اما لهم فاصبرى فلقد اصابت رذيلك التهائم و التجودا  
اے فاطمہ! اب صبر کر تیری مصیبت نے تہامہ و سجدتک کو غمزدہ کر رکھا ہے۔

واهل البر و الابحار طرا فلم تخطي مصيته وحيدا  
خشک و تری والے سب اس میں شریک ہیں، اس مصیبت نے کسی کو تباہ نہیں چھوڑا۔

وكان الخير يصبح في زراه سعيد الجدد قد ولد السعود  
آپ کے دامن سے خیر و فلاح کی صبح طلوع ہوا کرتی، آپ تیک بخت تھے نیک بخت آپ سے پیدا ہوا کرتی۔

ولها ايضاً

ألا ياعين بكى لا تملى فقد بكر النعى بمن هربت  
”اے آنکھ رو! لگبرانہ جا، صبح سوریے ہی ایسے کی سنائی آئی ہے جسے میں چاہتی تھی۔

قد بكر النعى بغير شخص رسول الله حقا ما حبيت  
بہترین شخص کی سنائی آئی جو اللہ کے سچے پیغمبر تھے جب تک میں زندہ رہوں ایسا دوسرا شخص نہ ملے گا۔

ولوعتنا ونحن نراك فيما وامر الله يترك ما يكثت  
اگر ہم جیتے رہتے، آپ کو اپنے زمرہ میں دیکھتے کہ اللہ کے حکم نے آپ کو چھوڑ دیا ہے، تو میں نہ روتی۔

فقد بكر النعى بذاك عمدا فقد عظمت مصيبة من لغیت  
ما تکی نے قصداً یخرب صبح کو سنائی، اس لیے کہ یخرب مرگ بڑی بھاری مصیبت ہے۔

وقد عظمت مصیبہ وجلت وكل الجهد بعده قد لقيت  
حقیقت میں یہ مصیبہ بہت بڑی گئی آپ کے بعد ہر طرح کی تکلیف مجھے پیش آئی۔  
الی رب البریة ذاك نشکو فان الله يعلم ما اتیت  
تلوقات کے پروردگاری سے میں اس کی شکایت کرتی ہوں اس لیے کہ مجھ پر جو گزری ہے اللہ اس کو خوب جانتا ہے۔  
افاطم الله قد هد رکنی وقد عظمت مصیبہ من رویت  
اے قاطمہ نہ یعنی میں پست ہو گئی واقع میں یہ بہت بڑا حادث ہے۔  
ولها ایضاً

قد کان بعدك ابناء وہبیه لوکنت شاهد هالم تکثر الخطب  
”آپ کے بعد طرح طرح کی خبریں آتی رہیں ان کو دیکھنے سننے والے آپ موجود ہوتے تو معاملہ نہ بڑھتا۔  
آنما فقدنک فقد الارض وابلها فاحتل لقومك واشهدهم ولاتعب  
ہم آپ کو اس طرح کھو بیٹھے ہی میں پانی کو ز میں کھو بیٹھے آپ اپنی قوم میں آئے انہیں دیکھئے ان کے ساتھ رہیے اور چلے نہ جائیے۔  
قد کنت بدراً ونوراً يستضاء به عليك تنزل من ذى العزة الكتب  
آپ پردوھیں رات کے چاند تھے ایسے نور تھے کہ اس سے روشنی حاصل کی جاتی ہے عزت والے معبود کی جانب سے آپ پر کتابیں  
آخرتی تھیں۔

وكان جبريل بالآيات يحضرنا ففاب عاؤ كل الغيب محتاجب  
جبریل جو آیتیں لے کے ہمارے پاس آیا کرتے تھے اب ہم سے غائب ہو گئے اور ہر ایک غیب اسی طرح پر دہ میں چلا جاتا ہے۔  
فقد رذئت ابا سهلاً خلیقته محض الضربة والا عراق اولغب  
میں نے حقیقت میں ایسے کی مصیبۃ اخہائی ہے جو والد کی خیبت میں تھے عادات و احلاق کے نہایت زرم خالص کردار اور خاندان کے تھے۔

### عاتکہ بنت زید بن عمرو بن نفیل کے اشعار:

امست مراکبہ او حشت وقد کان يركبها زینها  
”شام ہی سے سواریاں متوجہ ہیں جن پر وہ سوار ہوتے کہ سواری کی ان سے زینت بڑھ جاتی۔  
وامست تیکی على سید تردد عبرتها عنیها  
شام ہی سے سردار کو رہی ہیں آنکھ سے رہ کے آنسو آتے جاتے ہیں۔  
وامست نساوک ما تستقيق من الحزن يعتادها دینها  
فرط رنج غم سے آپ کی بیبوں کو افادہ نہیں رہ رہ کے رنج بڑھتا ہے۔

وامست شواحب مثل النصا لِ قد عطلت وكما لونها  
وہ زرد بھوگی ہیں، اس سفار کی حالت ہو گئی ہے جو بے کار ہو گیا ہوا اور اس کا رنگ جانتا ہا ہو۔

يعالجن حزناً بعيد الذهاب وفي الصدر مكتنع حينها  
اس رنج غم کی چارہ گری میں جو دیر میں جانے والا ہے اور سینے میں اس کا درد ہے۔

يضر بن بالکف حرا لوجهه على مثله جادها شونها  
ہتھیلوں سے چہرے بگاؤ رہی ہیں۔ ایسے پرایا ہی ہوتا ہے۔

هو الفاضل السيد المضطفي على الحق مجتمع دينها  
وہ فاضل تھے سردار تھے، رگزیدہ تھے ان کی وجہ سے حق پر دین مجتمع تھا۔

فكيف حياتي بعد الرسول وقد خان ميتة حينها  
رسول اللہ (علیہ السلام) کے بعذاب میں کیسے جیوں آپ گتو انتقال کر گئے۔

ام ایکن منی العغا کے غم ناک اشعار:

عين جودی فان بذلك للدموع شفاء فاکخرى مبكاء  
”اے آنکھ! اچھی طرح رو رونا ہی شفا ہے، اس لیے رو نے میں کی نہ کر۔

حين قالوا الرسول امسى فقيداً ميتاً كان ذاك كل البلاء  
جب لوگوں نے کہا کہ رسول (علیہ السلام) چلے گئے تو ہر قسم کی آزمائش کا یہی وقت تھا۔

وابكي خير من رزينا في الدنيا ومن خصه بوحى السماء  
اے دونوں آنکھوں، اس کو رو جس کی مصیبت ہم پر نازل ہوئی ہے، وہ دنیا میں سب سے ابھت تھے، اور وہی آسمانی سے مخصوص تھا۔

بدموع غريرة منك حتى يقضى الله فيه خير القضاء  
یہاں تک رو و کہ اللہ اپنی بہترین قضاوقدار سے کام لے۔

فلقد كان ما علمت وضلاً ولقد جاء رحمة بالضباء  
میں جانتی ہوں کہ حضرت صدر حرم کرتے تھے رحمت بن کے اور روشنی لے کے آپ آئے تھے۔

ولقد كان بعد ذلك نوراً وسراجاً يُضي في الظلماء  
اہی قدر تھیں بلکہ آپ ایسے نور اور چراغ تھے جو تاریخی میں روشن ہو۔

طيب العود والضريبة والمعدن والخيم خاتم الانبياء  
پاک خصلت پاک منش پاک خاندان پاک عادت اور آخری پیغمبر تھے۔

رسول اللہ (علیہ السلام) کے واقعات یہاں ختم ہو گئے۔

## صحابہؓ کی اتباع و پیروی کا حکم

**مناقب شیخین:**

حدیفہ بن الیمانؓ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا، ان دونوں کی پیروی کرو جو میرے بعد ہوں گے (یعنی ابو بکر و عمرؓ)۔

حدیفہؓ سے مروی ہے کہ ہم لوگ نبی ﷺ کے پاس بیٹھے تھے کہ آپؐ نے فرمایا: مجھے معلوم نہیں کہ تم لوگوں میں میرا کس قدر رہنا ہوگا۔ لہذا تم لوگ ان دونوں کی پیروی کرنا جو میرے بعد ہوں گے آپؐ نے ابو بکر و عمرؓ کی طرف اشارہ کیا۔

حدیفہؓ سے ایک اور سلسلے سے مروی ہے کہ ہم لوگ نبی ﷺ کے پاس بیٹھے تھے کہ آپؐ نے فرمایا: مجھے معلوم نہیں کہ تم لوگوں کے درمیان میری کتنی زندگی باقی ہے لہذا تم لوگ ان دونوں کی اقتدا کرنا جو میرے بعد ہوں گے اور آپؐ نے ابو بکر و عمرؓ کی طرف اشارہ کیا اور تم لوگ عمار بن یاسرؓ کی ہدایت پانا اور ابن ام امام عہد کے عہد سے تمک کرتا۔

ابن عمرؓ سے مروی ہے کہ ان سے دریافت کیا گیا کہ رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں لوگوں کو قتوی کون دیتا تھا تو انہوں نے کہا کہ ابو بکر و عمرؓ کارکنوں کی اور کوئی جانتا۔

قاسم بن محمد سے مروی ہے کہ ابو بکر و عمر و عثمان و علیؓ رضی اللہ عنہم رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں قتوی دیا کرتے تھے۔

جزہ بن عبداللہ بن عمرؓ نے اپنے والد سے روایت کی کہ میں نے نبی ﷺ سے سنا کہ میں جس وقت سورا تھات میرے پاس ایک پیالہ دودھ کا لایا گیا۔ میں نے پیا یہاں تک کہ اس کی خوشبو میرے ناخنوں میں جاری ہے میں نے اپنا بچا ہوا عمرؓ کو دے دیا، لوگوں نے پوچھا کہ آپؐ نے اس کی تعبیری فرمایا علم۔

خاف بن ایماء سے مروی ہے کہ وہ جمعہ کی نماز عبدالرحمن بن عوفؓ کے ساتھ پڑھا کرتے تھے جب عمرؓ نے خطبہ پڑھاتوں میں نے انہیں (عبد الرحمن بن عوفؓ کو) کہتے سنا کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ بے شک آپؐ نے عمرؓ کو آپؐ معلم ہیں، عبد الرحمن بن ابی الزناد کو ان سے تجب ہوا، میں نے کہا اے ابو محمد تم ان سے کیوں تجب کرتے ہو؟ انہوں نے کہا میں نے ابن ابی عقیق سے سنا کہ وہ اپنے والد سے اور وہ عائشہؓ سے روایت کرتے تھے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ کوئی نبی ایسا نہیں کہ اس کی امت میں ایک یاد و معلم نہ ہوتے ہوں، اگر میری امت میں کوئی معلم ہو گا تو وہ ابن الخطابؓ کے حق عمرؓ کے زبان و دل پر ہے۔

ابودرہؓ سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو کہتے سنا کہ اللہ نے حق کو عمرؓ کی زبان پر رکھ دیا ہے جس کو وہ کہتے ہیں۔ نافع بن عمر سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا کہ اللہ نے حق کو عمرؓ کی زبان و دل پر کر دیا۔

بارون البربری نے کسی اہل مدینہ سے روایت کی کہ میں عمر بن الخطاب رض کے پاس بھیجا گیا تو میں نے فقراء (علماء) کو ان کے پاس بھجوں کی طرح دیکھا جن پر وہ (عمر رض) اپنے علم و فضل میں غالب تھے۔

شیق سے مروی ہے کہ عبد اللہ بن مسعود رض نے فرمایا کہ اگر عرب کے زمہ لوگوں کا علم ایک پلے میں اور عمر رض کا علم ایک پلے میں رکھا جائے تو بے شک ان سے عمر رض کے علم کا پلہ جھک جائے عبد اللہ بن مسعود رض نے کہا کہ اگر ہم عمر رض کا حساب لگائیں تو وہ ۹/۱۰ حصہ علم کا لے گئے۔

شر سے مروی ہے کہ حدیفہ رض نے کہا گویا تمام لوگوں کا علم عمر رض کے ایک ناخن کے گوشت کے نیچے پوشیدہ تھا۔

عامر سے مروی ہے کہ جب کسی امر میں لوگ اختلاف کرتے تھے تو میں دیکھتا کہ عمر رض نے اس میں کیا فصلہ کیا ہے کیونکہ وہ کسی امر میں اس وقت تک فیصلہ نہیں کرتے تھے تا وقٹیکہ ان کے قبل اس میں فیصلہ نہ کیا گیا ہو یہاں تک کہ وہ مشورہ لیتے تھے۔

محمد سے مروی ہے کہ میں نے عبیدہ سے دادا کی میراث یا حصے کی کوئی بات پوچھی تو انہوں نے کہا کہ تم اس کی طرف آیا قصد رکھتے ہوئے میں نے اس کے بارے میں عمر رض کے سو فیلے یاد رکھ کر ہیں میں نے کہا (سو میں) سب کے سب عمر رض کے ہیں۔ تو انہوں نے کہا سب عمر رض کے ہیں۔

سعد بن ابراہیم نے اپنے والد سے روایت کی کہ عمر بن الخطاب رض نے عبد اللہ بن مسعود اور ابوالدرداء اور ابوذر رض سے فرمایا کہ یہ حدیث رسول اللہ ﷺ سے کیا ہے پھر خود ہی فرمایا کہ میں اسے جانتا ہوں انہوں نے ان تینوں کو اپنی وفات تک مدینے سے نکلنے زدیا۔

محمود بن الحید سے مروی ہے کہ میں نے عثمان بن عفان رض کو منبر پر کہتے سنا کہ کسی شخص کو اس حدیث کی روایت جائز نہیں جو اس نے ابو بکر رض کے زمانے میں کی ہو وہ عمر رض کے زمانے میں مجھے رسول اللہ ﷺ سے حدیث بیان کرنے میں کوئی مانع نہیں آ گا رہو کہ میں آپ <sup>ؐ</sup> کے ان اصحاب میں سے ہوں جو آپ <sup>ؐ</sup> سے حدیث کو خوب یاد رکھنے والے ہیں آ گا رہو کہ میں نے آپ کو فرماتے سنائے کہ جس نے مجھ پر وہ بات کی جو میں نے نہیں کی تو اس نے اپنی نشستگاہ آگ کی بنا لی (یعنی اس کا مکانہ دوزخ ہے)۔

### علی بن ابی طالب رض کی قوت فیصلہ:

علی رض سے مروی ہے کہ مجھے رسول اللہ ﷺ نے یمن بھیجا تو میں نے کہا یا رسول اللہ ﷺ آپ <sup>ؐ</sup> مجھے بھیجتے ہیں حالانکہ میں جوان ہوں ان لوگوں کے درمیان مجھے فیصلہ کرنا ہو گا حالانکہ میں یہ بھی نہیں جانتا کہ فیصلہ کیا چیز ہے آپ <sup>ؐ</sup> نے اپنا ہاتھ میرے سینے پر پھیرا پھر فرمایا اے اللہ ان کے قلب کو ہدایت کر اور ان کی زبان کو ثابت کر قدم ہے اس ذات کی جس نے (زمیں سے) داد نکالا کہ پھر مجھے دو آدمیوں کے درمیان فیصلہ کرنے میں شک نہیں ہوا۔

علی رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مجھے قاضی بنا کر میں بھیجا، میں نے کہا یا رسول اللہ ﷺ آپ <sup>ؐ</sup> مجھے ایسی قوم کی طرف بھیجتے ہیں جو مجھ سے سوال کرنسے گے حالانکہ مجھے قضاء (فیصلہ کرنے) کا علم نہیں ہے آپ <sup>ؐ</sup> نے اپنا ہاتھ میرے سینے پر رکھا اور

فرمایا کہ اللہ تمہارے قلب کو ہدایت کرے گا اور تمہاری زبان کو ثابت کرے گا، دوڑنے والے جو تمہارے سامنے بھیں تو اس وقت تک فیصلہ نہ کرنا جب تک کہ دوسرے سے بھی سن نہ لینا جیسا کہ پہلے سے تم نے سنا، کیونکہ یہ طریقہ زیادہ مناسب ہے کہ تمہارے لیے اس سے فیصلہ ظاہر ہو جائے۔ میں برادر قاضی رہایا (یہ کہا کہ) اس کے بعد مجھے فیصلہ کرنے میں کمی شک نہیں ہوا۔

علیٰ ہندو سے (بے دوسلدہ) مروی ہے کہ مجھے نبی ﷺ نے یمن بھیجا۔ تو میں نے کہا یا رسول اللہ ﷺ آپ مجھے ایسی پرانی اور بڑی قوم کی طرف سچھت ہیں جو سن رسیدہ ہیں، مجھے اندر یہ ہے کہ میں صواب کو نہ پہنچوں گا، فرمایا اللہ تمہاری زبان کو ثابت کرے گا اور تمہارے قلب کو ہدایت کرے گا۔

سلیمان الاعجمی نے اپنے والد سے روایت کی کہ علیٰ ہندو نے فرمایا کہ کوئی آیت ایسی نہیں نازل ہوئی میرے رب نے مجھے ایسا قلب عطا کیا ہے جو عقل والا ہے اور ایسی زبان دی ہے جو گویا ہے۔  
ابی اطہفیل سے مروی ہے کہ علیٰ ہندو نے فرمایا کہ مجھ سے کتاب اللہ کو پوچھو کیونکہ اس کی کوئی آیت ایسی نہیں جس کو میں نہ جانتا ہوں کہ وہ رات کو نازل ہوئی یادوں کو ہمارے میں پر نازل ہوئی یا پہاڑ پر۔

محمد سے مروی ہے کہ مجھے اطلاع دی گئی کہ علیٰ ہندو نے ابو بکر ہندو کی بیعت سے تاخیر کی، انہیں ابو بکر ہندو ملے تو انہوں نے کہا کہ کیا تم نے میری امارت کو ناپسند کیا، انہوں نے کہا نہیں، میں نے ایک قسم کھائی تھی کہ میں اپنی چادر سوائے نماز کے لیے جانے کے اور کسی ضرورت سے نہ اوڑھوں گا، تاوقتیکہ قرآن کو مجمع نہ کروں، لوگوں نے خیال کیا کہ انہوں نے قرآن کو اس کی تحریک کے مطابق لکھا ہے مجھ نے کہا کہ اگر یہ تحریر (قرآن) پائی جاتی تو اس میں ایک علم ہوتا، ابن عون نے کہا کہ میں نے عکر مدد سے اس تحریر کو پوچھا تو وہ اسے نہیں جانتے تھے۔

عبداللہ بن محمد بن عمر بن علیٰ بن ابی طالب ہندو نے اپنے والد سے روایت کی ہے کہ علیٰ ہندو سے کہا گیا کہ آپ کے لیے کیا تھا کہ آپ حدیث میں رسول اللہ ﷺ کے اصحاب میں سب سے بڑھے ہوئے ہیں انہوں نے کہا کہ میں جب آپ سے پوچھتا تھا تو آپ مجھے بتا دیتے تھے اور جب میں خاموش رہتا تو از خود شروع کرتے تھے۔

سماک بن حرب سے مروی ہے کہ میں نے عکر مدد سے سنا کہ وہ ابن عباس ہندو سے بیان کرتے تھے کہ جب کوئی شفہ (معتبر آدمی) ہم سے علیٰ ہندو کی جانب سے کوئی فتویٰ بیان کرتا تو ہم اس کے خلاف نہ کرتے۔ عبداللہ سے مروی ہے کہ ہم لوگ بیان کیا کرتے تھے کہ اہل مدینہ میں علم قضاۓ کے سب سے بڑے عالم علیٰ بن ابی طالب ہندو ہیں۔

ابی اسحاق سے مروی ہے کہ عبد اللہ کہا کرتے تھے کہ اہل مدینہ میں علم قضاۓ کے سب سے بڑے عالم علیٰ بن ابی طالب ہندو ہیں۔

ابو ہریرہ ہندو سے مروی ہے کہ عمر بن الخطاب ہندو نے فرمایا کہ علیٰ ہندو ہم سب سے زیادہ قضاۓ کے عالم ہیں۔  
سعید بن امسیب ہندو سے مروی ہے کہ ایک روز عمر بن الخطاب ہندو اپنے اصحاب کے پاس گئے اور فرمایا آج میں نے ایک کام کیا ہے مجھا اس کے بارے میں تم لوگ فتویٰ دو انہوں نے کہا اے امیر المؤمنین وہ کیا ہے فرمایا، میرے پاس سے ایک جازیہ (لوہنڈی) گزری، مجھے وہ اچھی معلوم ہوئی میں نے اس سے جماعت کیا حالانکہ میں روزہ دار تھا، ساری جماعت نے اس کو ان پر گراں

سچھا، علی ہی بخود خاموش رہے، انہوں نے فرمایا اے علی بن ابی طالب ہی بخود تم کیا کہتے ہو؟ انہوں نے کہا آپ نے حلال کام کیا، ایک دن کے بعد لے ایک دن کا روزہ رکھ لیجئے، انہوں نے کہا تمہارا فتویٰ سب سے بہتر ہے۔

سعید بن المسمیب رض سے مروی ہے کہ عمر رض اس امر مشکل و دشوار سے اللہ کی پناہ مانگا کرتے تھے جس کے حل کرنے میں ابوحنیفہ ہوں۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ ایک روز عمر رض نے ہمیں خطبہ سنایا اور کہا کہ علی ہی بخود ہم سب سے زیادہ علم قضاۓ کے ماہر ہیں، ابی ہم سب سے زیادہ قرآن کے ماہر ہیں، ہم ان میں سے کچھ اشیاء چھوڑیں گے جو ابی کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے سنا، میں رسول اللہ ﷺ کے قول کو نہ چھوڑوں گا، حالانکہ ابی کے بعد ایک کتاب نازل ہوئی ہے۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ عمر رض نے کہا کہ ہم سب سے زیادہ قضاۓ کے جانے والے علی ہی بخود ہیں اور ہم سب سے زیادہ قرآن کے جانے والے ابی ہیں۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ عمر رض نے کہا کہ ہم سب سے زیادہ عالم قضاۓ علی ہی بخود ہیں اور ہم سب سے زیادہ عالم قرآن ابی، اور ہم بہت کچھ ابی کی قراءات کی وجہ سے چھوڑتے ہیں۔

سعید بن جیری سے مروی ہے کہ عمر رض نے کہا کہ علی ہی بخود ہم سب سے زیادہ فیصلے کے ماہر ہیں اور ابی ہم سب سے زیادہ قرآن کے ماہر ہیں۔

عطاء سے مروی ہے کہ عمر رض کہا کرتے تھے کہ علی ہی بخود ہم سب سے زیادہ قضاۓ کے ماہر ہیں اور ابی ہم سب سے زیادہ قرآن کے عالم ہیں۔

### عبد الرحمن بن عوف، ہی بخود کا فقہی مقام:

عبداللہ بن دینار الاسلامی نے اپنے والد سے روایت کی کہ عبد الرحمن بن عوف رض ان لوگوں میں سے تھے جو رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں جو کچھ آنحضرت ﷺ سے سنتے تھے اس کے مطابق فتویٰ دیا کرتے تھے اور ابو بکر و عمر و عثمان رض بھی۔

### ابی بن کعب رض کی امتیازی حیثیت:

ابی بن کعب و انس وابعیہ البدری اور انس سے (ایک اور سلسے سے) مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ابی بن کعب سے فرمایا کہ مجھے حکم دیا گیا ہے کہ میں تمہیں قرآن سناؤں، بعض رواۃ نے کہا کہ (بجائے قرآن کے) فلاں فلاں سورت (فرمایا) انہوں نے کہا کیا میر اوہاں ذکر کیا گیا ہے بعض رواۃ نے کہا کہ (ابی نے کہا کہ کیا) اللہ نے آپ سے میر انام لیا ہے آپ نے فرمایا ہاں ان کی آنکھوں سے خوشی سے آنسو جاری ہو گئے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”فِبِفَضْلِ اللَّهِ بِرَحْمَتِهِ، فَبِذَلِكَ فَلِيَفْرُحْ حَوْا هُوَ خَيْرٌ مَا يَجْمِعُونَ“ (اللہ کے فضل و رحمت سے پھرایی سے انہیں خوش ہونا چاہیے جو اس سے بہتر ہے کہ وہ جمع کرتے ہیں)۔ انس رض سے مروی ہے کہ آپ نے انہیں سورہ لم بکن سنائی تھی۔

ساائب من بزید سے مروی ہے کہ جب اللہ نے اپنے رسول پر: ”اقرأ باسم ربک الذي خلق“ نازل کی تو نبی ﷺ ابی بن کعب کے پاس آئے اور فرمایا کہ مجھے جبریل علیہ السلام نے حکم دیا ہے کہ میں تمہارے پاس آؤں تاکہ تم اس سورت کو سیکھ لوا اور اسے

حفظ کرلوabi بن کعب نے کہا یا رسول اللہ ﷺ کیا اللہ نے میرا نام لیا ہے؟ آپ نے فرمایا ہاں۔

انس بن مالک ہندو نے نبی ﷺ سے روایت کی کہ میری امت کے سب سے بڑے عالم قرآن ابی بن کعب ہندو ہیں۔ ابو فروہ نے کہا کہ میں نے عبد الرحمن بن ابی لیلی کو کہتے سنا کہ عمر بن الخطاب ہندو نے فرمایا ابی ہم سب سے زیادہ عالم قرآن ہیں۔

### عبداللہ بن مسعود ہندو کا علم قرآن:

ابن عباس ہندو سے مروی ہے کہ سوال کیا گیا تم لوگ دو قراءتوں میں سے کس کو اولی شمار کرتے ہو انہوں نے کہا کہ عبد اللہ بن مسعود ہندو کی قراءت کو انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ کو ہر سال رمضان میں ایک مرتبہ قرآن سنایا جاتا تھا سوائے اس سال کے جس میں آپ کی وفات ہوئی، کیونکہ اس رمضان میں آپ کو دو مرتبہ قرآن سنایا گیا، عبد اللہ بن مسعود ہندو آپ کے پاس حاضر ہوئے اور اس میں سے جو منشوخ ہو گیا یا بدلتا ہے اس کے معلوم ہے۔

مسروق سے مروی ہے کہ عبد اللہ بن مسعود ہندو نے فرمایا کہ کوئی سوت ایسی نہیں نازل ہوئی کہ اس کے متعلق مجھے یہ معلوم نہ ہو کہ وہ کس بارے میں نازل کی گئی، اگر مجھے یہ معلوم ہوتا کہ کوئی شخص کسی ایسے مقام پر مجھ سے زیادہ کتاب اللہ کا عالم ہے جہاں اونٹ یا سواریاں پہنچا کر میں گی تو میں اس کے پاس ضرور جاتا۔

ابراہیم سے مروی ہے کہ عبد اللہ بن مسعود ہندو نے کہا کہ میں نے ستر سے زائد سورتیں رسول اللہ ﷺ کی زبان مبارک سے حاصل کیں۔

عبداللہ بن مسعود ہندو سے (پہلو سلسلہ) مروی ہے کہ مجھ سے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ مجھے قرآن سناؤ میں نے کہا کہ میں آپ کو کیسے سناؤں، حالانکہ آپ ہی پر نازل کیا گیا ہے آپ نے فرمایا کہ میں سننا چاہتا ہوں (وہب نے اپنی حدیث میں بیان کیا کہ) میں چاہتا ہوں کہ اسے اپنے سوا کسی اور سے بھی سنوں، میں نے آپ کو سورۃ النساء سنائی ہیاں تک کہ جب میں ان آیات پر پہنچا "فَكَيْفَ إِذَا جَنَّا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدٌ وَجَنَّابِكَ عَلَى هُوَلَاءَ شَهِيدٌ" (پھر اس وقت کیوں کر ہو گا جب ہم ہرامت کا گواہ لائیں گے اور آپ کو ان گواہوں پر گواہ لائیں گے) (صرف ابو عیم نے اپنی حدیث میں کہا کہ) آپ نے مجھ سے فرمایا کہ اتنا سنانا تمہیں کافی ہے (اور دونوں سلسلے کے راویوں نے کہا کہ) (پھر میں نے آپ کی طرف دیکھا تو نبی ﷺ کی آنکھیں آنسوؤں میں ڈوبی ہوئی تھیں، آپ نے فرمایا کہ خسے یہ پسند ہو کہ وہ قرآن کی تازہ قراءت کرے جیسا کہ وہ نازل ہوا ہے تو اسے اس کو ابن ام عبد (عبد اللہ بن مسعود ہندو) کی قراءت میں پڑھنا چاہیے۔

مسروق ہندو سے مروی ہے کہ گویا میں اصحاب محمد ﷺ کے ساتھ بیٹھا ہوں، میں نے انہیں مثل حوض کے پایا، ایک حوض وہ ہے جو ایک آدمی کو سیراب کرتا ہے، ایک حوض وہ ہے جو دوں گو سیراب کرتا ہے ایک حوض وہ ہے جو سو گو سیراب کرتا ہے، ایک حوض وہ ہے کہ اگر اس پر تمام زمین کے باشندے اتر آئیں تو وہ انہیں بھی سیراب کر دے، میں نے عبد اللہ بن مسعود ہندو کو اسی قسم کے حوض کے مثل پایا (جسروئے زمین کو سیراب کر دے)۔

ابوالاحص سے مروی ہے کہ اصحاب نبی ﷺ کی ایک جماعت (یا راوی نے یہ کہا کہ) نبی ﷺ کے چند اصحاب

ابوموی کے مکان میں قرآن کا دوڑ کر رہے تھے عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کھڑے ہوئے اور باہر گئے تو اب مسعود نے کہا کہ جو کچھ اللہ نے محمد ﷺ پر نازل کیا اسے شخص جو باہر چلا گیا ان لوگوں سے زیادہ جانتا ہے جو یہاں رہ گئے اور جو ذریسرے مقام پر ہیں، ابو موسیٰ نے کہا کہ اگر ایسا ہے تو جب ہم لوگ پوشیدہ ہو جائیں گے تو اس کی بات کسی جائے گی اور جب ہم لوگ غائب ہوں گے تو وہ موجود ہو گا۔

ابو عز و شیبانی سے مروی ہے کہ ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ نے کہا کہ تم لوگ مجھ سے نہ پوچھا کرو جب تک یہ علامہ تم میں ہیں، یعنی ابن مسعود رضی اللہ عنہ۔

ابوعطیہ الہمد اُنی سے مروی ہے کہ میں عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے پاس بیٹھا ہوا تھا کہ ایک شخص آیا اور ایک مسلم پوچھا، انہوں نے فرمایا کہ تم نے میرے سوا کسی اور سے بھی اس کو پوچھا ہے، اس نے کہا ہاں ابو موسیٰ سے پوچھا ہے، اس نے انہیں ان کے قول کی اطلاع دی تو عبد اللہ نے اس شخص کی مخالفت کی اور کھڑے ہو کر کہا کہ تم لوگ مجھ سے کچھ دریافت نہ کرو جب تک کہ یہ علامہ تمہارے درمیان ہیں۔

ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ میں نے ستر سورتیں نبی ﷺ کی زبان مبارک سے سیکھیں جن میں کوئی میراثریک نہیں۔ شفیق بن سلمہ سے مروی ہے کہ جس وقت قراءتوں کے متعلق جو حکم دیا گیا تو عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے ہمیں خطبہ سنایا، انہوں نے غلوں (خیانت) کا ذکر کیا اور کہا کہ ”من يغلى بات بما غل يوم القيمة“ (جو شخص خیانت کرے گا تو جس چیز کی اس نے خیانت کی ہے اسے قیامت میں وہ لائے گا) لوگوں نے قراءتوں میں خیانت کی ہے مجھے اپنے محبوب کی قراءت پر پڑھنا اس سے زیادہ پسند ہے کہ میں زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کی قراءت پر پڑھوں، قسم ہے اس ذات کی جس کے سوا کوئی معبود نہیں، میں نے اس وقت رسول اللہ ﷺ کی زبان مبارک سے ستر سے زائد سورتیں حاصل کی ہیں کہ زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کا نتھی کرنے پر تھے کہ ان کے دو گیسو تھے اور دوازھی نتھی اور بچوں کے ساتھ کھلایا کرتے تھے۔

پھر فرمایا تم ہے اس ذات کی جس کے سوا کوئی معبود نہیں اگر میں کسی ایسے شخص کو جانتا جو کتاب اللہ کا مجھ سے زیادہ عالم ہو اور وہ ایسے مقام پر ہوتا کہ اس کے پاس اونٹ پہنچتا تو میں ضرور اس کے پاس جاتا پھر عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ چلے گئے شفیق نے کہا کہ میں مختلف حلقوں میں بیٹھا جن میں اصحاب رسول اللہ ﷺ اور غیرہم تھے گر میں نے کسی کو ابن مسعود رضی اللہ عنہ کے قول کی تردید کرتے نہیں سنائے۔

زید بن وہب سے مروی ہے کہ ایک روز عبد اللہ اس حالت میں آئے کہ عمر رضی اللہ عنہ بیٹھے ہوئے تھے جب انہوں نے ان کو آتے دیکھا تو فرمایا کہ یہ ایک صندوق ہے جو فتنہ سے بھرا ہوا ہے اعمش نے بجائے فتنہ کے علم کہا۔

اسد بن وداع سے مروی ہے کہ عمر رضی اللہ عنہ نے ابن مسعود رضی اللہ عنہ کا ذکر کیا اور فرمایا کہ وہ ایک صندوق ہیں جو علم سے بھرا ہوا ہے، جن کی وجہ سے میں نے اہل قادسیہ کا اکرام کیا ہے۔

**ابوموسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ کی عظیم الشان قراءت:**

عاشرہ رضی اللہ عنہ سے (یہ دو سلسلہ) اور عبد اللہ بن بریدہ کے والد سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ

کی قراءت سنی اور فرمایا کہ ان کو آل داؤد کے مزامیر (باجوں) میں سے حصہ دیا گیا ہے۔

انس رض سے مروی ہے کہ ابو موسیٰ اشعری رض ایک رات کھڑے نماز پڑھ رہے تھے کہ ازواج نی رض نے ان کی آواز سنی وہ بڑے خوش آواز تھے وہ کھڑی سنتی رہیں جب صحیح ہو گئی تو ابو موسیٰ رض سے کہا گیا کہ ازواج سن رہی تھیں؛ انہوں نے کہا کہ اگر مجھے علم ہوتا تو میں ضرور تم کو (تم عورتوں کو) اور اچھی طرح ساتا اور تم (عورتوں) کو مزید شوق دلاتا، (راوی) حماد نے کہا کہ میں تم (مردوں) کو اور اچھی طرح ساتا اور تم (مردوں) کو مزید شوق دلاتا۔

انس رض سے مروی ہے کہ مجھے اشعری رض نے عمر رض کے پاس بھجا، عمر رض نے کہا کہ تم نے اشعری کو کس حالت میں چھوڑا میں نے کہا کہ انہیں اس حالت میں چھوڑا ہے کہ وہ لوگوں کو قرآن پڑھا رہے تھے آپ نے فرمایا، دیکھو وہ عقیل فہیم ہیں، مگر یہ بات انہیں نہ سنا، پھر مجھ سے فرمایا کہ تم نے اعراب کو کس حالت میں چھوڑا میں نے کہا اشعریوں کو؟ انہوں نے کہا انہیں بلکہ اہل بصرہ کو میں نے کھا دیکھی، اگر وہ یہ بات (یعنی اعراب کہتا) سن لیں تو انہیں ضرور ناگوار ہو، انہیں خبر نہ کرنا کیونکہ وہ اعراب (دیہاتی) ہیں، مگر یہ کہ اللہ کوئی ایسا آدمی عطا کرے جو اللہ کی راہ میں جہاد کرنے والا ہو۔

سلیمان یا گسی اور سے مروی ہے کہ وہ ابو موسیٰ کے کلام کو اس قصائی سے تشیہ دیتے تھے جو بڑی کا جزو معلوم کرنے میں خطا نہیں کرتا۔

قادہ رض سے مروی ہے کہ ابو موسیٰ نے کہا کہ قاضی کو مناسب نہیں کہ وہ فیصلہ کرے تا وفات کے اسے حق اتنا واضح نہ ہو جائے جیسا کہ رات دن سے ظاہر ہو جاتی ہے، عمر رض کو معلوم ہوا تو انہوں نے فرمایا ابو موسیٰ رض نے سچ کہا۔

اکابر صحابہ کرام

ابوالضری سے مروی ہے کہ ہم علی رض کے پاس آئے اور ان سے اصحاب محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا حال پوچھا تو انہوں نے کہا کہ ان میں سے کس کا حال ہم نے کہا کہ عبد اللہ بن مسعود رض کا حال بیان کیجئے، انہوں نے کہا کہ وہ حدیث و قرآن کے عالم ہوئے، اس علم کی انتہا کو پہنچے اور انہیں یہ علم کافی تھا۔

ہم نے کہا کہ ابو موسیٰ رض کا حال بیان کیجئے تو کہا کہ وہ کافی طور پر علم میں رکنے ہوئے تھے، پھر وہ اس رنگ سے باہر ہو گئے۔

ہم نے کہا کہ عمار بن یاسر رض کا حال بیان کیجئے تو فرمایا کہ وہ مومن تھے جو بھول گئے جب یاد لایا گیا تو یاد کر لیا۔

ہم نے کہا کہ عذیفہ رض کا حال بیان کیجئے تو کہا کہ اصحاب محمد میں سب سے زیادہ منافقین کا علم رکھنے والے تھے۔

ہم نے کہا کہ ابوذر رض کا حال بیان کیجئے تو کہا کہ انہوں نے علم کو یاد کیا پھر اس میں عاجز ہو گئے۔

ہم نے کہا کہ سلمان رض کا حال بتائیے تو کہا کہ انہوں نے علم اؤں و علم آخر کو پایا، وہ ایک ایسے ربار کے مانند تھے جس کی گہرائی کو ہم اہل بیت رض میں سے بھی کوئی نہیں پاسلتا۔

ہم نے کہا: اے امیر المؤمنین آپ اپنا حال بیان کیجئے، فرمایا: میرا حال تم پوچھتے ہو، میرا حال یہ ہے کہ جب میں رسول اللہ

علیٰ یتھم سے سوال کرتا تھا تو مجھے عطا ہوتا تھا اور جب میں خاموش رہتا تھا تو از خود میرے ساتھ ابتدا کی جاتی تھی۔ قادة وابن سیرین سے مردی ہے کہ نبی ﷺ نے ابو زادہ عویس سے فرمایا کہ سلمان تم سے زیادہ علم رکھتے ہیں۔ ابو صالح نے نبی ﷺ سے روایت کی کہ سلمان کو ان کی ماں روئے کہ وہ علم سے شکم سیر کر دیتے گئے ہیں۔

### معاذ بن جبل ﷺ کی عظمت:

محمد بن کعب القرظی سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ قیامت کے دن بقدر فاصلہ حد نظر معاذ بن جبل ﷺ علیٰ یتھم علماء کے آگے آئیں گے۔

ابی عون سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ قیامت کے دن معاذ بقدر حد نظر علماء کے آگے ہوں گے۔

حسن ﷺ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ قیامت کے دن معاذ بن جبل ﷺ کے لیے علماء کے آگے علیحدہ جگہ ہوگی۔

محمد بن کعب القرظی سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ قیامت کے دن معاذ بن جبل ﷺ بقدر حد نظر علماء کے آگے ہوں گے۔

انس بن مالک ﷺ سے مردی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا کہ میری امت میں سب سے زیادہ حلال و حرام کا علم رکھنے والے معاذ بن جبل ﷺ ہیں۔

معاذ بن جبل ﷺ سے مردی ہے کہ جب مجھے رسول اللہ ﷺ نے یہی سمجھا تو فرمایا: اگر تمہارے سامنے کوئی قضیہ پیش کیا تو تم کس چیز (قانون) سے فیصلہ کرو گے؟ انہوں نے کہا جو کتاب اللہ میں ہے اس کے موافق فیصلہ کروں گا، آپ نے فرمایا اگر کتاب اللہ میں نہ ہو؟ انہوں نے کہا کہ جو رسول نے فیصلہ کیا اس کے مطابق فیصلہ کروں گا، آپ نے فرمایا اگر وہ (قضیہ) ان میں سے نہ ہو جس کا رسول نے فیصلہ کیا؟ انہوں نے کہا کہ اپنی رائے سے اجتاؤ کروں گا اور کوتا ہی نہ کروں گا پھر آپ نے میرے سینے پر ہاتھ مارا اور فرمایا کہ تمام تعریفیں اسی اللہ کے لیے ہیں جس نے رسول اللہ ﷺ کے قاصد کو اس امر کی توفیق دی۔ جس سے رسول اللہ ﷺ راضی ہیں۔

مجاہد سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب حین روانہ ہوئے تو آپ نے معاذ بن جبل ﷺ کو کے میں جھوڑ دیا تا کہ وہ اہل مکہ کو فقہ کی تعلیم دیں اور انہیں قرآن پڑھائیں۔

موی بن علی بن رباح نے اپنے والد سے روایت کی کہ عمر بن الخطاب ﷺ نے الجابیہ میں خطبہ پڑھا اور فرمایا کہ جو شخص فقہ کو پوچھنا چاہیے وہ معاذ بن جبل ﷺ کے پاس آئے۔

ایوب بن نعیمان بن عبد اللہ بن کعب نے اپنے والد سے اور انہوں نے ان کے دادا سے روایت کی کہ جس وقت معاذ بن جبل ﷺ شام روانہ ہو گئے تو عمر بن الخطاب ﷺ کہا کرتے تھے کہ ان کی روائی نے مدعیے واللہ مدینہ کو فقہ میں اور جن امور میں وہ ان کو فتوی دیا کرتے تھے محتاج بادیا حالانکہ میں نے ابو بکر ﷺ سے لوگوں کو ان کا حاجت مند ہونے کی وجہ سے کہا تھا کہ وہ انہیں روک لیں، مگر انہوں نے انکار کیا اور کہا کہ جس شخص نے جہاد کا ارادہ کیا اور جو شہادت چاہتا ہے تو میں اسے نہیں روکوں گا میں نے کہا

والله آدمی کو شہادت عطا کر دی جاتی ہے حالانکہ وہ اپنے گھر میں اپنے بستر پر ہوتا ہے جو اپنے شہر سے پورا بے نیاز ہوتا ہے، کعب بن مالک نے کہا کہ معاذ بن جبل رض رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور ابو بکر رض کی حیات میں ہی فتویٰ دیا کرتے تھے۔ شہر بن حوشب سے مردی ہے کہ عمر رض نے کہا کہ قیامت کے روز جب علماء حاضر ہوں گے تو معاذ بن جبل رض بقدر پھر چینکنے کی جگہ کے ان کے آگے ہوں گے۔

عامر سے مردی ہے کہ ابن مسعود رض نے فرمایا کہ معاذ اس آیت کے مصدق تھے: "کان امة قاتلوا الله حنفوا ولم يك من المشركين" (وہ ایسے پیشوائتھے جو یکسوئی کے ساتھ اللہ کے مطیع تھے اور وہ مشرکین میں سے نہ تھے) ایک شخص نے ان سے کہا کہ اے ابو عبد الرحمن آپ اس آیت کے مطلب و مصدق کو بھول گئے تو حضرت ابراہیم علیہ السلام کی شان میں ہے انہوں نے کہا "نہیں ہم انہیں ابراہیم سے تشبیہ دیتے تھے، امت وہ شخص ہے جو لوگوں کو خیر کی تعلیم کرے اور قانت وہ ہے جو فرمائی بردار ہو۔"

فرودہ بن نوقل الجعی سے مردی ہے کہ ابن مسعود رض نے کہا کہ معاذ بن جبل رض ایسے پیشوائتھے جو یکسوئی کے ساتھ اللہ کے مطیع تھے اور وہ مشرکین میں سے نہ تھے، میں نے کہا کہ ابو عبد الرحمن رض نے غلطی کی، اللہ نے تو ابراہیم رض کو کہا کہ وہ ایسے پیشوائتھے جو یکسوئی کے ساتھ اللہ کے مطیع تھے اور وہ مشرکین میں سے نہ تھے، اسے پھر دہرایا اور کہا کہ معاذ بن جبل رض ایسے پیشوائتھے جو یکسوئی کے ساتھ اللہ کے مطیع تھے اور وہ مشرکین میں سے نہ تھے، میں سمجھ گیا کہ انہوں نے یہ امر قصداً کیا، اس لیے خاموش ہو گیا، انہوں نے کہا کہ تم جانتے ہو کہ "امة" کیا ہے اور "قانت" کیا ہے میں نے کہا اللہ زیادہ جانتا ہے، انہوں نے کہا کہ امت وہ ہے جو لوگوں کو خیر کی تعلیم دے اور قانت وہ ہے جو اللہ کا اور اس کے رسول کا مطیع ہے اور معاذ بھی ایسے ہی تھے جو لوگوں کو خیر کی تعلیم دیتے تھے اور اللہ اور اس کے رسول کے مطیع تھے۔

سرور قشیر سے مردی ہے کہ ہم لوگ ابن مسعود رض کے پاس تھے، انہوں نے کہا کہ معاذ بن جبل رض ایسے پیشوائتھے جو یکسوئی کے ساتھ اللہ کے مطیع تھے، فرودہ بن نوقل نے ان سے کہا کہ ابو عبد الرحمن بھول گئے، آپ کی مراد ابراہیم رض ہیں، انہوں نے کہا: کیا تم نے مجھے ابراہیم کا ذکر کرتے سن؟ ہم تو معاذ کو ابراہیم سے تشبیہ دیتے ہیں یا انہیں ان کے ساتھ تشبیہ دی جاتی تھی ایک شخص نے یہ گمان کیا کہ ابن مسعود رض کو وہ ہم ہو گیا، ابن مسعود رض نے کہا امت وہ ہے جو لوگوں کو خیر کی تعلیم دے، پھر انہوں نے کہا کہ کیا تم لوگ جانتے ہو کہ قانت کیا ہے، لوگوں نے کہا "نہیں"، تو انہوں نے کہا کہ قانت وہ ہے جو اللہ کا مطیع ہو۔

خالد بن معدان سے مردی ہے کہ عبد اللہ بن عمر رض کہا کرتے تھے کہ معاذ اور ابو الدرداء رض میں تھا کہ دونوں عاقلوں کا حال یا ان کرو کہا جاتا تھا کہ دونوں عاقلوں کوں ہیں، تو وہ کہتے تھے کہ معاذ اور ابو الدرداء رض میں تھا۔

اعمش سے مردی ہے کہ معاذ رض نے کہا کہ علم کو حاصل کرو جس طرح سے وہ تمہارے پاس آئے۔

**اہل علم و فتوی اصحاب رسول ﷺ:**

عبد الرحمن بن قاسم نے اپنے والد سے روایت کی کہ ابو بکر صدیق رض کو جب کوئی ایسا امر پیش آتا جس میں وہ اہل الرائے اور اہل علم کا مشورہ لینا پاہتے اور مہاجرین والنصار کے آدمیوں کو بلاست تو وہ عمر، عثمان، علی، عبد الرحمن بن عوف، معاذ بن جبل، ابی بن کعب اور زید بن ثابت رض کو بھی بلاست تھے یہ لوگ ابو بکر رض کی خلافت میں فتوی دیا کرتے تھے اور لوگوں کا فتوی صرف انہیں لوگوں کے پاس جاتا تھا، ابو بکر رض اسی حالت پر گزر گئے عمر رض والی ہوئے وہ بھی اسی جماعت کو بلاست تھے جب وہ خلیفہ تھے تو فتوی عثمان والی و زید رض کے پاس جاتا تھا۔

محمد بن اہل بن ابی حیان نے اپنے والد سے روایت کی رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں جو لوگ فتوی دیتے تھے وہ تین آدمی مہاجرین کے تھے اور تین انصار کے، عمر، عثمان و علی اور ابی بن کعب، معاذ بن جبل و زید بن ثابت رض۔

عبداللہ بن دیبار الالکی نے اپنے والد سے روایت کی کہ عمر رض کو اپنی خلافت میں جب کوئی امر شد یہ پیش آتا تھا تو وہ اہل شوری انصار، معاذ بن جبل، ابی بن کعب اور زید بن ثابت رض سے مشورہ طلب کرتے تھے۔

المسورین محرمش سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے اصحاب کا علم چھٹپھوس تک ختم ہوتا تھا، عمر، عثمان، علی، معاذ بن جبل، ابی بن کعب اور زید بن ثابت رض (یعنی ہر شخص کو انہیں چھپے علم حاصل ہوا)۔

سروق سے مروی ہے کہ میں نے اصحاب رسول اللہ ﷺ کے علم کی خوشبو حاصل کی تو میں نے ان کے علم کی انہا چھپ پر پائی عمر، علی، عبد اللہ، معاذ، ابو الدرداء اور زید بن ثابت رض پھر میں نے ان کے علم کی خوشبو حاصل کی تو مجھے ان کے علم کی انہا علی و عبد اللہ رض پر ملی۔

عامر سے مروی ہے کہ اس امت میں نبی ﷺ کے بعد چھ علاماء ہوئے، عمر، عبد اللہ زید، بن ثابت رض جب عمر رض کوئی بات کہتے تھے اور یہ دونوں بھی کوئی بات کہتے تھے تو ان دونوں کا قول ان کے قول کے تابع ہوتا تھا، اور علی، ابی بن کعب، ابو موسی اشعری رض جب علی رض کوئی بات کہتے تھے اور یہ دونوں بھی کوئی بات کہتے تھے تو ان دونوں کا قول علی رض کے تابع ہوتا تھا۔

سروق سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے اصحاب رض میں سے عمر، علی، ابن مسعود، زید، ابی بن کعب اور ابو موسی اشعری رض صاحب فتوی تھے۔

عامر سے مروی ہے کہ اس امت کے قاضی چار ہیں، عمر، علی، زید، ابو موسی اشعری رض اور اس امت کے ع忿اء، چار ہیں، عمر و بن العاص، معاویہ، بن ابی سفیان وغیرہ، بن شعبہ و زیاد رض۔

عبداللہ بن عمر و بن العاص رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ چار آدمیوں سے قرآن حاصل کرو: عبد اللہ بن مسعود، ابی بن کعب، معاذ بن جبل و سالم مولائے ابی جندیفہ رض۔

ابن عمر رض سے مروی ہے کہ جب مہاجرین اولین رسول اللہ ﷺ کے آنے سے پہلے کے سے مدینہ آئے تو وہ الحصہ میں اترے الحصہ قباء کے قریب ہے، ابو حذیفہ رض کے مولی سالم ان کی امامت کرتے تھے اس لیے کہ وہ ان سب سے زیادہ قرآن جانتے تھے عبد اللہ بن نیسر نے اپنی حدیث میں کہا کہ ان مہاجرین اولین میں عمر بن الخطاب و ابو سلمہ بن عبد الاسد رض تھے

بھی تھے۔

### عبداللہ بن سلام ہنی اللہعو کا علم کتاب:

یزید بن عییرہ السکلی سے جو معاذ کے شاگرد تھے مردی ہے کہ معاف نے انہیں حکم دیا کہ وہ چار سے طلب علم کریں، عبد اللہ بن مسعود، عبد اللہ بن سلام، سلمان فارسی اور عوییر ابوالدرداء ہنی اللہعو سے۔

معاذ ہنی اللہعو سے بھی اسی طرح کی حدیث مردی ہے۔

عبد الجنی سے مردی ہے کہ ایک شخص تھے جن کا نام یزید بن عییرہ السکلی تھا وہ معاذ بن جبل ہنی اللہعو کے شاگرد تھے انہوں نے بیان کیا کہ جب معاذ بن جبل ہنی اللہعو کا وقت وفات آیا تو یزید ان کے سرہانے پیٹھے رورہے تھے ان کی طرف معاذ ہنی اللہعو نے دیکھا اور کہا کہ تمہیں کیا چیز رلاتی ہے یزید نے کہا دیکھنے میں دنیا کے لیے نہیں روتا جو مجھے آپ سے پہنچتی تھی، میں اس علم کے لیے روتا ہوں جو مجھے سے فوت ہو گیا، معاذ ہنی اللہعو نے ان سے کہا کہ علم جیسا تھا گیا نہیں، میرے بعد تم چار آدمیوں سے علم حاصل کرنا، عبد اللہ بن مسعود ہنی اللہعو سے اور عبد اللہ بن سلام ہنی اللہعو سے جن کو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ وہ ان دس آدمیوں کے دسویں ہیں جو جنت میں ہوں گے اور عمر ہنی اللہعو سے لیکن عمر ہنی اللہعو کو تمہارے لیے فرصت نہ ہوگی اور سلمان فارسی ہنی اللہعو سے۔

معاذ ہنی اللہعو کی وفات ہو گئی اور یزید کو فی میں آگئی، وہ عبد اللہ بن مسعود ہنی اللہعو کی مجلس میں آئے، ان سے ملے تو ان مسعود ہنی اللہعو نے کہا کہ معاذ بن جبل ہنی اللہعو ایسے پیشواد تھے جو یکسوئی کے ساتھ اللہ کے مطیع تھے اور وہ مشرکین میں سے نہ تھے، ان کے اصحاب نے کہا کہ ابراہیم ایسے پیشواد تھے جو یکسوئی کے ساتھ اللہ کے مطیع تھے اور وہ مشرکین میں سے نہ تھے، ابن مسعود ہنی اللہعو نے کہا کہ معاذ بن جبل ہنی اللہعو ایسے پیشواد تھے جو یکسوئی کے ساتھ اللہ کے مطیع تھے اور وہ مشرکین میں سے نہ تھے۔

مجاہد الشیعیت سے مردی ہے کہ ”وَمِنْ عَنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ“ (اور وہ شخص جس کے پاس کتاب کا علم ہے) انہوں نے کہا کہ ان کا نام عبد اللہ بن سلام ہنی اللہعو ہے۔

مجاہد الشیعیت سے مردی ہے کہ ”وَشَهَدَ شَاهِدٌ مِّنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى مُثْلِهِ“ (اس قسم کی بات کی بنی اسرائیل کے ایک شاہد نے شہادت دی) انہوں نے کہا کہ اس شاہد کا نام عبد اللہ بن سلام ہنی اللہعو ہے۔

عطیہ سے اللہ کے اس قول میں مردی ہے کہ ”أَنْ يَعْلَمَ عُلَمَاءُ بَنِي إِسْرَائِيلَ“ (اسے بنی اسرائیل کے علماء بنا شئیے ہیں) انہوں نے کہا کہ وہ علمائے بنی اسرائیل پائیج تھے جن میں عبد اللہ بن سلام ہنی اللہعو، ابن یامین، غلبہ بن قیس اسدا واسید تھے۔

### ابوذر غفاری ہنی اللہعو کی شان علم:

زاوان سے مردی ہے کہ علی ہنی اللہعو سے ابوذر ہنی اللہعو کو دریافت کیا گیا تو فرمایا کہ انہوں نے علم کو حفظ کیا جس میں وہ عاجز رہے، وہ بخیل و حریص تھے، اپنے دین پر بخیل تھے اور علم پر حریص تھے، وہ بکثرت سوال کیا کرتے تھے۔ انہیں علم عطا ہوتا تھا اور انہیں روک دیا جاتا تھا، دیکھو، ان کے ظرف میں ان کے لیے بھرا گیا یہاں تک کہ وہ بھر گئے، مگر ان لوگوں کو یہ نہ معلوم ہوا کہ اس قول سے آپ کی مراود کیا ہے کہ ”وَعَنِ الْعُلَمَا عَجَزَ فِيهِ“ (انہوں نے علم کو حفظ کیا جس میں وہ عاجز رہے) آیا وہ اس کے ظاہر کرنے سے عاجز رہے، یا اس علم سے عاجز رہے جو ان کے پاس تھا، یا اس علم کی طلب سے عاجز رہے جو فیصلہ تھا سے حاصل کیا گیا۔

مرشد یا ابن مرشد نے اپنے والد سے روایت کی کہ میں ابوذر غفاری کے پاس بیٹھا تھا، ایک شخص کھڑا ہوا اور اس نے کہا کہ کیا آپ کو امیر المؤمنین نے فتویٰ دینے سے منع نہیں کیا؟ ابوذر ہی نے کہا: واللہ اگر تم لوگ تکوار اس پر (اپنے حلق کی طرف اشارہ کیا) رکھ دو اس بات پر کہ میں اس کے کو ترک کر دوں جو میں نے رسول اللہ ﷺ سے سنائے تو میں ضرور اسے پہنچا دوں گا۔ قبل اس کے ایسا ہو (یعنی طلق پر تکوار چلے)۔

ابوذر ہی سے مروی ہے کہ ہم نے اس حالت میں (یعنی اس قدر جلد) رسول اللہ ﷺ کو ترک کر دیا (یعنی آپ بذریعہ وفات ہم سے جدا ہو گئے) کہ کوئی پر غدہ آسان پر اپنے پر بھی نہ پھر پھر انے پایا تھا کہ ہم نے آپ سے علم یاد کر لیا۔

### عہد نبوی میں قرآن جمع کرنے والے اصحاب نبی ﷺ:

شعیٰؑ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں چھ شخصوں نے قرآن جمع کیا۔ ابی بن کعب، معاذ بن جبل، ابوالدرداء زید بن ثابت، سعد اور ابوزید اور مجھ بن جاریہ نبی ﷺ نے صرف دو یا تین سورتوں کے علاوہ پورا قرآن جمع کیا۔ ابن مسعود نبی ﷺ نے ستر سے زائد سورتیں آنحضرت ﷺ سے حاصل کیں اور بقیہ قرآن انہوں نے جمع سے سیکھا۔

عامر اشوعی سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں انصار کے چھ شخصوں نے قرآن جمع کیا، معاذ بن جبل، ابی بن کعب، زید بن ثابت، ابوالدرداء، ابوزید اور سعد بن عبدہ نبی ﷺ نے جب نبی ﷺ کی وفات ہوئی تو مجھ بن جاریہ کو ایک یاد و سوت باقی رہ گئی تھی۔

محمد بن سیرین سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں ابی بن کعب، زید بن ثابت، عثمان بن عفان اور قیم داری نبی ﷺ نے قرآن جمع کیا۔

قرہ بن خالد سے مروی ہے کہ میں نے قاتاہ کو کہتے تھا کہ رسول اللہ ﷺ کے عہد میں ابی بن کعب، معاذ بن جبل، زید بن ثابت اور ابو زید نبی ﷺ نے قرآن پڑھا، میں نے کہا کہ کون ابو زید توانہوں نے کہا کہ انس نبی ﷺ کے چھاؤں میں سے۔

محمد سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات اس حالت میں ہوئی کہ آپ کے اصحاب نبی ﷺ میں سے سوائے چار کے جو سب کے سب انصار میں سے تھے کسی نے قرآن جمع نہیں کیا تھا، پانچوں میں اختلاف کیا جاتا ہے، انصار کے وہ لوگ جنہوں نے اس کو جمع کیا زید بن ثابت، ابو زید، معاذ بن جبل اور ابی بن کعب نبی ﷺ ہیں وہ شخص جن میں اختلاف ہے قیم داری ہیں۔

قاتاہ سے مروی ہے کہ میں نے انس نبی ﷺ سے تھے کہا کہ رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں قرآن کس نے جمع کیا، انہوں نے کہا چار نے جو سب انصار میں سے تھے ابی بن کعب، معاذ بن جبل، زید بن ثابت اور ایک انصاری نے جن کا نام ابو زید تھا۔

اس بن مالک نبی ﷺ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں چار نے قرآن حاصل کیا، ابی بن کعب، معاذ بن جبل، زید بن ثابت اور ابو زید نبی ﷺ۔

محمد بن کعب القرطی سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں پانچ انصار یوں نے قرآن جمع کیا، معاذ بن جبل، عبادہ بن الصامت، ابی بن کعب، ابو ایوب اور ابوالدرداء نبی ﷺ۔

محمد سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں چار آدمیوں نے قرآن جمع کیا، ابی بن کعب، معاذ بن جبل، زید بن

ثابت اور ابو زید بن عثمان نے دو ادمیوں میں اختلاف ہے، بعض نے کہا کہ عثمان و قیم داری میں اور بعض نے کہا کہ عثمان و ابوالدرداء  
بنی العنایہ میں۔

ابن سر سامولائے قریش سے مروی ہے کہ عثمان بن عفان نے عمر بن الخطاب کی خلافت میں قرآن جمع کیا۔

محمد بن کعب القرظی سے مروی ہے کہ پانچ انصار نے نبی ﷺ کے زمانے میں قرآن جمع کیا، معاذ بن جبل، عبادہ بن صامت، ابی بن کعب، ابوالیوب اور ابوالدرداء بنی العنایہ نے جب عمر بن الخطاب بنی العنایہ کا زمانہ ہوا تو انہیں یزید بن ابی سفیان نے لکھا کہ اہل شام اس قدر زیادہ ہو گئے اور ان کی تعداد اتنی بڑھ گئی کہ انہوں نے شہروں کو ہمدردیا، انہیں ایک ایسے شخص کی حاجت ہے جو قرآن کی تعلیم دے اور فرقہ سکھائے، لہذا اے امیر المؤمنین میری ایسے ادمیوں سے مدد سمجھے جوان لوگوں کو تعلیم دیں، عمر بن الخطاب نے انہیں پانچ (مذکورہ بالا) آدمیوں کو بلا بیا اور ان سے کہا کہ مجھ سے تمہارے برادران اہل شام نے ایسے لوگوں کی مدد مانگی ہے جو انہیں قرآن کی تعلیم دیں اور علم دین سکھائیں تم اپنے میں سے تین سے میری مدد کرو، اللہ تم پر رحمت کرے، اگر تم لوگ قبول کرو تو آپس میں قرر مذہل اور اگر تم میں سے تین آدمی بغیر قرعے کے قبول کر لیں تو وہ روانہ ہو جائیں، انہوں نے کہا کہ ہم لوگ ایسے نہیں ہیں کہ باہم قرر مذہل ایں، ابوالیوب تو بہت بوڑھے ہیں اور ابی بن کعب بیمار ہیں، معاذ اور عبادہ اور ابوالدرداء بنی العنایہ روانہ ہوئے، عمر بن الخطاب نے کہا کہ حصل سے شروع کرد کیونکہ وہاں تم لوگوں کو مختلف وجوہ پر پاؤ گے ان میں کوئی ایسا ہوگا جو سیکھ لے گا، جب تم دیکھنا کہ اس نے سیکھ لیا تو اس کے پاس لوگوں کی ایک جماعت کو بھیجا، پھر جب تم ان لوگوں سے مطمئن ہو جاؤ تو وہاں تم میں سے صرف ایک آدمی قیام کرے، ایک مشق روانہ ہو جائے اور دوسرا فلسطین وہ لوگ حصل آئے، وہاں رہے، جب وہ مطمئن ہو گئے تو عبادہ وہیں مقیم ہو گئے، ابوالدرداء بنی العنایہ مشق روانہ ہو گئے اور معاذ بنی العنایہ فلسطین، معاذ عمواس کے سال طاغون میں وفات پائے، عبادہ بعد کو فلسطین پلے گئے اور وہیں وفات پائی، لیکن ابوالدرداء اپنی وفات تک برادر مشق ہی میں رہنے۔

جعفر بن بر قان سے مروی ہے کہ ابوالدرداء بنی العنایہ نے فرمایا کہ عالم نہیں ہوتا جب تک معلم (طالب علم) نہ ہو اور عالم نہیں ہوتا تا وقت تک علم پر عامل نہ ہو۔

ابی قلابہ سے مروی ہے کہ ابوالدرداء بنی العنایہ کہا کرتے تھے کہ تم اس وقت تک پورے فقیہ (علم) ہرگز نہ ہو گے تا وقت تک قرآن کے مختلف وجوہ نہ دیکھو۔

معاذ بن قرہ سے مروی ہے کہ ابوالدرداء بنی العنایہ نے فرمایا کہ جو علم حاصل کرو اگر تم اس سے عاجز ہو تو کم از کم اہل علم سے محبت ہی کرو اور اگر تم ان سے محبت نہ کرو تو کم از کم ان سے نفرت نہ کرو۔

مالک بن دینار سے مروی ہے کہ ابوالدرداء نے فرمایا کہ جو علم میں بڑھ گیا وہ وہ میں بڑھ گیا۔

میحی بن عباد نے اپنی حدیث میں کہا کہ سب سے زیادہ خوف ناک چیز جس سے میں ڈرتا ہوں یہ ہے کہ قیامت کے دن مجھ سے کہا جائے کہ تم عالم تھے اور میں کہوں ہاں، پھر کہا جائے تو تمہیں جو کچھ علم تھا اس کے مطابق تم نے کیا عمل کیا۔

قاسم بن عبد الرحمن سے مروی ہے کہ ابوالدرداء بنی العنایہ ان لوگوں میں سے تھے جنہیں علم عطا کیا گیا۔

عبد الرحمن بن جبیر بن نفیر سے مردی ہے کہ معادی نے کہا کہ دیکھو جردار ابو الدرداء حکماء میں سے ایک ہیں دیکھو جردار عرو بن العاص مجھی حکماء میں سے ایک ہیں دیکھو جردار، کعب احبار علماء میں سے ایک ہیں کہ ان کے پاس بچلوں کی طرح علم تھا، اگرچہ تم لوگ ان کے معاملے میں کوتاہی کرنے والے تھے۔

**زید بن ثابت حقیقت کا علم فرائض اور مہارت تحریر:**

زید بن ثابت حقیقت سے مردی ہے کہ مجھ سے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میرے پاس غیر زبان میں لوگوں کے خطوط آتے ہیں میں پسند نہیں کرتا کہ انہیں کوئی اور پڑھے کیا تم میں ممکن ہے کہ تم خط ابرانی یا فرمایا سریانی سیکھ لوزیں نے کہا ہاں پھر میں نے اسے سترہ شب میں سیکھ لیا۔

زید بن ثابت حقیقت سے مردی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ مدینے تشریف لائے تو مجھ سے فرمایا کہ تم یہود کی تحریر سیکھ لوز کیونکہ واللہ میں اپنے خط پر یہود سے مطمئن نہیں ہوں پھر میں نے اسے نصف ماہ سے مجھی کم مدت میں سیکھ لیا۔

زید بن ثابت حقیقت سے مردی ہے کہ میں اس حالت میں رسول اللہ ﷺ کے پاس آیا کہ آپ اپنی ضروریات لکھا رہے تھے آپ نے فرمایا قلم اپنے کاں پر رکھا کیونکہ زید لکھوں کے لیے زیادہ یاد رکھتے ہیں۔

انس بن مالک سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ ان میں سب سے زیادہ فرائض کے علم زید ہیں۔

انس بن مالک حقیقت سے روایت کی کہ آپ نے فرمایا میری امت میں سب سے زیادہ فرائض کے جانے والے زید بن ثابت حقیقت ہیں۔

سلیمان بن یار سے مردی ہے کہ عمر و عثمان حقیقت قضا و فتوی و فرائض و قراءت میں زید بن ثابت حقیقت پر کسی کو مقدم نہیں کرتے تھے۔

موی بن علی بن رباح نے اپنے والد سے روایت کی کہ جاہیہ میں عمر بن الخطاب حقیقت نے خطبہ پڑھا اور فرمایا کہ جو شخص فرائض (اسائل ترکہ و میراث) پوچھنا چاہے وہ زید بن ثابت حقیقت کے پاس آئے۔

نافع سے مردی ہے کہ عمر بن الخطاب حقیقت نے زید بن ثابت حقیقت کو قضاۓ پر عامل بنایا اور ان کے لیے تختہ مقرر کی۔

عبد الرحمن بن قاسم نے اپنے والد سے روایت کی کہ عمر حقیقت لوگوں کو شہروں میں زید بن ثابت حقیقت کو خلیفہ بناتے تھے یا راوی نے کہا کہ جس سفر کا آپ ارادہ کرتے تھے عمر حقیقت لوگوں کو بھیجا کرتے تھے اور زید کو امور مہمہ میں بھیجا کرتے تھے عمر حقیقت کے پاس نام زد لوگ بلائے جاتے تھے پھر ان سے زید بن ثابت حقیقت کو بھی کہا جاتا تھا تو کہتے تھے کہ زید کا رتبہ میرے نزدیک کم نہیں ہوا۔ لیکن اہل شہر ان امور میں زید کے محتاج ہیں جو انہیں پیش آتے ہیں وہ جو کچھ زید کے پاس پاتے ہیں کسی اور کے پاس نہیں پاتے۔

قبیصہ بن ذوبہ بن طلحہ سے مردی ہے کہ زید بن ثابت حقیقت میں عمر و عثمان حقیقت کے زمانے میں اور علی حقیقت کے زمانے میں قضا و فتوی و فرائض و قراءت کے ریکس رہے اس کے بعد (یعنی علی حقیقت کے ترک میریت کے بعد) پانچ سال تک رہے ۲۵ھ میں معادیہ والی ہوئے تو بھی وہ اسی طرح رہے یہاں تک کہ ۲۵ھ میں زید کی وفات ہو گئی۔

شمعی رض سے مروی ہے کہ ابن عباس رض نے زید بن ثابت رض کے لیے رکاب پکڑ لی اور کہا کہ اسی طرح علماء اور بزرگوں کے ساتھ کیا جاتا ہے۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ انہوں نے زید بن ثابت رض کے لیے رکاب پکڑ لی، انہوں نے کہا کہ اے رسول اللہ ﷺ کے بچا کے بیٹے کنارے ہٹو تو انہوں نے کہا کہ ہم اسی طرح اپنے علماء اور اپنے بزرگوں کے ساتھ کرتے ہیں۔

سرور سے مروی ہے کہ میں مدینے آیا، اصحاب نبی ﷺ کو دریافت کیا تو زید بن ثابت رض مصبوط علم والوں میں نظر۔

بکیر بن عبد اللہ بن الاشجع سے مروی ہے کہ سعید بن الحسین رض نے جو کچھ قضاء کا علم حاصل کیا یا جس سے وہ فتویٰ دیا کرتے تھے اس کا اکثر حصہ زید بن ثابت رض سے تھا، بہت کم ایسا ہوا کہ کوئی مقدمہ یا پرواقوی ایں الحسین رض کے پاس آئے جسے ان اصحاب نبی ﷺ کی جانب سے میان کیا جائے جو مدینے سے باہر تھے کہ انہوں نے یہ نہ کہا ہو کہ زید بن ثابت رض اس کے بعد کہاں ہیں، کیونکہ وہ معاملات قضائیں جوان کے سامنے آئیں سب سے زیادہ عالم ہیں اور وہ سب سے زیادہ ان معاملات میں بصیرت رکھنے والے ہیں جوان کے پاس آتے ہیں جن میں کچھ (فیصلہ کسی اور کا) سنائیں گیا، ابن الحسین رض کہتے تھے کہ مجھے زید بن ثابت کا کوئی ایسا قول نہیں معلوم ہے پر مشرق و مغرب میں اجتماع کر کے عمل کر دیا جائے یا اس پر اہل مصر علیل ذکر ہے پھر اسے پاس ان کے سوا اور لوگوں سے احادیث و علم آتا ہے جن پر میں نے نہ اور لوگوں کو عمل کرنے دیکھا اور نہ ان کو جوان کے درمیان ہیں۔

سالم بن عبد اللہ سے مروی ہے کہ جس روز زید بن ثابت رض کا انتقال ہوا ہم ابن عمر رض کے ہمراہ تھے میں نے کہا کہ آج انسانوں کا عالم مر گیا، ابن عمر رض نے کہا، آج اللہ ان پر رحمت کرنے وہ عمر رض کی خلافت میں لوگوں کے عالم اور اس (خلافت) کے علام تھے، عمر رض نے عالم لوگوں کو شہروں میں منتشر کر دیا تھا انہیں اپنی رائے سے فتویٰ دینے کو منع کر دیا تھا اور زید بن ثابت رض نے بھی مدد میں ہی میٹھ کراہیں مدینہ کو اور ان کے علاوہ آنے والوں کو فتویٰ دیتے رہے۔

شمعی رض سے مروی ہے کہ مروان نے ایک شخص کو زید بن ثابت رض کے لیے پس پر دہ بھایا پھر اس نے اسے بلا یا وہ بیٹھ کر زید سے سوال کر رہا تھا اور لوگ لکھ رہے تھے زید نے ان لوگوں کو دیکھا اور کہا کہ اے مروان میر اعذر قبول کر میں صرف اپنی رائے سے کہتا ہوں۔

عوف نے کہا کہ مجھے معلوم ہوا کہ جب زید بن ثابت رض وفات کے گئے تو ابن عباس رض نے کہا کہ اس طرح علم جاتا ہے، انہوں نے اپنے ہاتھ سے ان کی قبر کی طرف اشارہ کیا، وہ آدمی مرجاتا ہے جو کسی ایسی شے کا عالم ہوتا ہے کہ اس کے عواد و سر اس کا عالم نہیں ہوتا تو جو علم اس کے ساتھ تھا وہ پلا جاتا ہے۔

قادة سے مروی ہے کہ جب زید بن ثابت رض کا انتقال ہوا اور وہ وفات کر دیئے گئے تو ابن عباس رض نے کہا کہ اس طرح علم جاتا ہے۔

عمر بن ابی عمار سے مروی ہے کہ جب زید بن ثابت رض کا انتقال ہوا تو ہم لوگ قصر کے سارے میں ابن عباس رض کے پاس بیٹھ گئے، انہوں نے کہا کہ علم اس طرح جاتا ہے، آج بہت سا علم و فتن کر دیا گیا۔

یحییٰ بن سعید سے مروی ہے کہ جس وقت زید بن ثابت رض کا انتقال ہوا تو ابو ہریرہ رض نے کہا کہ آج اس امت کا

علامہ مرگیا شاید اللہ این عباں ہی کو ان کا جانشین کر دے۔

علم حدیث میں ابو ہریرہؓ کا بے مثال مقام:

ابو ہریرہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مجھ سے فرمایا کہ اپنا کپڑا پھیلاو، میں نے اسے پھیلا دیا، پھر مجھ سے رسول اللہ ﷺ نے دن بھر حدیث فرمائی، میں نے اپنا کپڑا اپنے پیٹ کی طرف سمیٹ لیا، میں اس میں سے کچھ نہ بھولا جو آپؐ نے مجھ سے حدیث بیان فرمائی تھی۔

ابو ہریرہؓ سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے عرض کی کہ آپؐ سے بہت حدیثیں میں مگر انہیں بھول گیا، آپؐ نے فرمایا اپنی چادر پھیلاو، میں نے اسے پھیلا دیا پھر آپؐ نے اس میں اپنے ہاتھ سے پانی چڑک دیا اور فرمایا اوڑھو تو میں نے وہ اوڑھ لی اس کے بعد میں کوئی حدیث نہیں بھولا۔

ابو ہریرہؓ سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کے درست محفوظ کر لیے ہیں ان میں سے ایک کو میں نے پھیلا دیا اور دوسرا کو اگر میں پھیلا دوں تو یہ زخرہ کاٹ دیا جائے۔

ابو ہریرہؓ سے مروی ہے کہ لوگ کہتے ہیں کہ ابو ہریرہؓ نے حدیث کی کثرت کر دی، اللہ اگر کتاب اللہ عز و جل میں دو آیتیں نہ ہوتیں تو میں ایک حدیث بھی بیان نہ کرتا، پھر وہ یہ آیت پڑھتے تھے: ﴿وَإِنَّ الظِّنَّ إِنْ يَكُتُمُونَ مَا أُنْزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَىٰ﴾ (وہ لوگ جو ان دلائل کو اور ہدایت کو چھپاتے ہیں جوہم نے نازل کیں) بیان تک کرو وہ آیت کے اس حصے تک پہنچتے تھے: ﴿فَأَوْلَئِكَ تَوَبُ عَلَيْهِمْ وَإِنَّ التَّوَابَ الرَّحِيمُ﴾ (یہ وہ لوگ ہیں جن سے میں بڑا رگز کروں گا اور میں بڑا درگز کرنے والا اور رحم کرنے والا ہوں)۔

پھر کہتے تھے کہ ان دونوں کا حال یہ ہے کہ ہمارے برادران مہاجرین کو بازاروں کی آمد و رفت نے مشغول کر لیا تھا، ہمارے برادران الفصار کو یا میں کاموں نے مشغول کر لیا تھا۔ ابو ہریرہؓ صرف اپنی شکم پری پر رسول اللہ ﷺ کے ساتھ رہتے تھے وہ ایسی باتیں سنتے تھے جو دوسرے لوگ نہیں سنتے تھے اور وہ ایسی باتیں یاد کر لیتے تھے جو اور لوگ نہیں یاد کرتے تھے۔

ابو ہریرہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: جو شخص کسی جنائزے پر حاضر ہوگا تو اس کے لیے ایک قیراط ہے (قیراط دینار کا ایک حصہ) ابین عمر ہی کوچھ نے کہا کہ ابو ہریرہؓ نے اسے کچھ حدیث میان کرتے ہو۔ اس پر غور کر لیا کرو کیونکہ تم نبی ﷺ سے بکثرت حدیث بیان کرتے ہو، ابو ہریرہؓ نے اس کا ہاتھ پکڑ کر عائشہؓ کے پاس لے گئے اور کہا کہ آپ انہیں بتا دیجئے کہ آپؐ نے رسول اللہ ﷺ کو کیونکر کہتے سن؟ عائشہؓ نے ابو ہریرہؓ کی تصدیق کی کہ پھر ابو ہریرہؓ نے کہا کہ اے ابو عبدالرحمن مجھے نبی ﷺ کی صحبت سے نہ تو سمجھو کی کاشت نے روکا اور نہ بازاروں کی (بغرض تجارت) آمد و رفت نے ابین عمر ہی کوچھ نے کہا کہ اے ابو ہریرہؓ تمہیں ہم سے زیادہ رسول اللہ ﷺ کا علم ہے اور تم ہم سب سے زیادہ آپؐ کی حدیث کے حافظ ہو۔

ابو ہریرہؓ سے مروی ہے کہ لوگوں نے کہا ہے کہ ابو ہریرہؓ نے رسول اللہ ﷺ سے احادیث کی روایت میں کثرت کی ہے پھر میں ایک شخص سے ملا اور کہا کہ کل عشاء میں رسول اللہ ﷺ نے کون سی سورت پڑھی اس نے کہا مجھے نہیں معلوم میں نے کہا کیا تم اس میں نہیں تھے اس نے کہا "ہاں" میں نے کہا کہ میں جانتا ہوں کہ آپؐ نے فلاں فلاں سورت پڑھی۔

ابو ہریرہؓ سے مروی ہے کہ عرض کی: یا رسول اللہ قیامت کے روز آپ کی شفاعت میں سب سے زیادہ سعید (کامیاب) کون ہوگا، آپ نے فرمایا اے ابو ہریرہؓ میراگمان یہ تھا کہ تم سے پہلے مجھ سے یہ حدیث کوئی نہیں پوچھے گا، اس وجہ سے کہ میں حدیث پر تمہاری حوصلہ کو دیکھتا تھا قیامت کے روز سب سے زیادہ میری شفاعت میں وہ شخص کامیاب ہوگا جس نے اپنے دلی خلوص سے "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ" کہا۔

عمرو بن حیانؓ بن سعید الاموی نے اپنے دادا سے روایت کی کہ عائشہؓ نے ابو ہریرہؓ سے کہا کہ تم رسول اللہ ﷺ سے وہ حدیثیں بیان کرتے ہو جنہیں میں نے آپؐ سے نہیں سنائیں، ابو ہریرہؓ نے کہا، اے ام المؤمنینؓ! میں نے انہیں اس حالت میں حاصل کیا ہے کہ آپؐ کو سرمهد اور آئینے نے ان سے باز رکھا، مجھے ان چیزوں میں سے کسی نے مشغول نہیں کیا۔ جعفر بن بر قان سے مروی ہے کہ میں نے یزید بن الاصم کو کہتے سنائے کہ ابو ہریرہؓ نے کہا کہ لوگ کہتے ہیں کہ اے ابو ہریرہؓ تم نے حدیث کی کثرت کر دی قسم ہے اس ذات کی جس کے قبیلے میں میری جان ہے اگر وہ تمام باتیں بیان کر دوں جو میں نے رسول اللہ ﷺ سے سنی ہیں تو تم لوگ مجھے گھوڑے پر پھیک دو گے اور مجھ سے بات نہ کرو گے۔

محمد بن ہلال نے اپنے والد سے اور انہوں نے ابو ہریرہؓ سے روایت کی کہ اگر میں تم لوگوں کو ان تمام باتوں سے آگاہ کر دوں جو میں جانتا ہوں تو لوگ مجھے جھمپل کی طرف منسوب کریں گے اور کہیں گے کہ ابو ہریرہؓ مجھوں میں ہے۔

حسنؓ سے مروی ہے کہ ابو ہریرہؓ نے کہا کہ اگر میں تم سے وہ سب بیان کر دوں جو میرے سینے میں ہے تو تم لوگ مجھے اونٹ کی شنگنیوں سے مار دے گے، حسنؓ نے کہا اگر وہ ہمیں بتاتے کہ بیت اللہ منہدم کیا جائے گا اور جلا یا جائے گا تو لوگ ان کی تقدیق نہ کرتے۔ ابو کثیر البغزیؓ سے مروی ہے کہ میں نے ابو ہریرہؓ کو کہتے سنائے کہ ابو ہریرہؓ نے چھپتا ہے نہ لکھتا ہے۔

#### مفسر قرآن سیدنا عبداللہ بن عباسؓ

ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے میرے لیے دو مرتبہ دعا فرمائی کہ اللہ مجھے حکمت عطا کرے۔ ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مجھے بلا یا میری پیشانی پر ہاتھ پھیسر اور فرمایا: اے اللہ انہیں حکمت اور تفسیر قرآن کا علم دے۔

عکرمہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: اے اللہ! ابن عباسؓ کو حکمت عطا کراور انہیں تفسیر کا علم دے۔ ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے میرے لیے دو مرتبہ دعا فرمائی کہ اللہ مجھے حکمت دیتے تھے عمرؓ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے جواب دیا تو عمرؓ نے ان لوگوں سے کہا کہ جو کچھ تم دیکھتے ہو اس کے پانی رکھ دیا تو فرمایا: اے اللہ! انہیں دین کا علم و فہم عطا کراور انہیں تفسیر کا علم دے۔

ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ عزیز بن الخطابؓ ایں بدر کو اپنے پاس حاضر ہونے کی اجازت دیتے تھے عمرؓ سے مروی ہے کہ کوئی مسئلہ پوچھا اور مجھ سے بھی، میں نے جواب دیا تو عمرؓ نے ان لوگوں سے کہا کہ جو کچھ تم دیکھتے ہو اس کے بعد مجھے ان پر (یعنی ابن عباسؓ کے ساتھ نظر غایت پر) کیوں کر ملامت کرتے ہو۔

حضرت ابن عباسؓ صحابہ و تابعین کی نظر میں:

عطاء بن نیمار سے مروی ہے کہ عمر و عثمانؓ کے زمانے میں اپنی وفات تک مشقی رہے۔ عطا بن نیمار سے مروی ہے کہ عمر و عثمانؓ کے زمانے میں اپنی وفات تک مشقی رہے۔

مسروقؓ سے مروی ہے کہ عبد اللہ نے کہا کہ اگر ابن عباسؓ ہم لوگوں کی عمر پالیں تو ہم میں سے کوئی ان سے وصول نہ کرے۔ نصر (راوی) نے اسی حدیث میں اتنا اور زیادہ کیا کہ ابن عباسؓ کیسے اچھے تر جان قرآن ہیں (مفسر قرآن ہیں)۔

سلمه بن کہل سے مروی ہے کہ عبد اللہ نے کہا کہ ابن عباسؓ کیسے اچھے تر جان قرآن ہیں (مفسر قرآن ہیں)۔ ابن عباسؓ سے اللہ تعالیٰ کے قول وما يعلمهم إلاقليل میں (یعنی انہیں سوائے چند کے کوئی نہیں جانتا) مروی ہے کہ میں ان چند میں ہوں اور وہ سات آدمی ہیں۔

عبداللہ بن ابی زید سے مروی ہے کہ ابن عباسؓ سے جب کوئی امر دریافت کیا جاتا تھا تو اگر وہ قرآن میں ہوتا تھا تو وہ اسے بتا دیتے تھے اگر وہ قرآن میں نہ ہوتا اور رسول اللہ ﷺ سے مروی ہوتا تو اسے بتا دیتے اگر ان میں سے کسی سے مروی نہ ہوتا تو اپنی رائے سے اجتہاد کرتے تھے۔

مجاہد سے مروی ہے کہ ابن عباسؓ کا نام ان کے نثرت علم کی وجہ سے دریار کہ دیا گیا تھا۔

عطاء سے مروی ہے کہ ابن عباسؓ کو دریا کہا جاتا تھا اور عطا اتو (بجانے ابن عباسؓ کہنے کے) کہا کرتے تھے کہ دریا نے کیا اور دریا نے کہا وغیرہ۔

طاوس سے مروی ہے کہ میں نے کسی شخص کو ابن عباسؓ سے زیادہ عالم نہیں دیکھا۔

لیث بن ابی سلم سے مروی ہے کہ میں نے طاؤس سے کہا کہ تم اس لڑکے لیعنی ابن عباسؓ کے ساتھ ہو گئے اور تم نے اکابر اصحاب رسول اللہ ﷺ کو چھوڑ دیا انہوں نے کہا کہ میں نے ستر اصحاب رسول اللہ ﷺ کو دیکھا کہ جب وہاں کسی امر میں مناظرہ کرتے تھے تو ابن عباسؓ کے قول کی طرف رجوع کرتے تھے۔

یوسف بن مہران سے مروی ہے کہ ابن عباسؓ سے قرآن بہت پوچھا جاتا تھا وہ کہتے تھے کہ وہ اس طرح ہے اور اس طرح ہے کیا تم نے شاعر کو اس طرح کہتے نہیں سنا (یعنی معاورہ قرآنی پر شاعر کے شعر کی شہادت لاتے تھے)۔

عکرمہ سے مروی ہے کہ علی و ابن عباسؓ دونوں میں ابن عباسؓ قرآن کے زیادہ عالم تھے اور دونوں میں علیؓ کی مہمات کے (یعنی جن کی مراد واضح نہیں ہے) زیادہ عالم تھے۔

ابن جریحؓ سے مروی ہے کہ عطا نے کہا کہ کچھ لوگ ابن عباسؓ کے پاس شعر دریافت کرنے کے لیے اور کچھ لوگ عرب کی جگہ اور ان کے واقعات (دریافت کرنے) کے لیے ان میں سے کوئی قسم ایسی نتھی جو وہ چاہے اور ان کے سامنے پیش نہ کرے۔

حسنؓ سے مروی ہے کہ عبد اللہ بن عباسؓ پہلے شخص ہیں جنہوں نے بصرے میں شہرت حاصل کی اور وہ

زبردست مقرر اور بہت علم والے تھے انہوں نے سورہ بقرہ پر چھی اور اس کی ایک ایک آیت کی تفسیر کی۔

ابن عباس رض سے مردی ہے کہ جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہو گئی تو میں نے ایک انصاری سے کہا کہ اصحاب رسول ﷺ کو بلا لاؤ تو ہم تم ان سے حدیث دریافت کریں کیونکہ اس وقت بہترے صحابی موجود ہیں، انصاری نے کہا: اے ابن عباس رض تم پر تعجب ہے، کیا تم یہ خیال کرتے ہو کہ وہ لوگ تمہارے حاجت مند ہیں حالانکہ رسول اللہ ﷺ کے اصحاب میں جیسے لوگ ہیں وہ ہیں (یعنی کیسے کہے جیل القدر لوگ ہیں)۔

ابن عباس رض کہتے ہیں کہ میں نے یہ خیال ترک کر دیا اور خود ہی آکے اصحاب رسول اللہ ﷺ سے حدیث دریافت کرنے لگا، اگر مجھے کسی شخص سے حدیث پہچھتی تھی تو میں اس کے دروازے پر جاتا تھا جب کہ وہ قیلوے میں ہوتا تھا، اپنی چادر اس کے دروازے پر بچھا لیتا اور آندھی مجھ پر مٹی ذاتی تھی، پھر وہ شخص مجھے دیکھتا تو کہتا کہ اے رسول اللہ کے چچا کے بیٹے آپ کو کیا ضرورت لائی، آپ نے مجھے کیوں نہ بلا بھیجا کہ میں آپ کے پاس آ جاتا میں کہتا تھا کہ ”نبی، مجھ پر آپ کے پاس آنے کا حق زیادہ ہے“، پھر میں ان سے حدیث پوچھتا تھا۔

وہ انصاری زندہ رہے، انہوں نے مجھے اس حالت میں دیکھا کہ لوگ میرے گرد جمع ہیں اور مسائل پوچھتے ہیں، کہنے لگے یہ تو جوان مجھ سے زیادہ عاقل ہے۔

ابن عباس رض سے مردی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کی اکثر حدیثیں انصار کے پاس سے پائیں، میں کسی شخص کے پاس جاتا تھا اور اسے سوتا ہوا پاتا تھا تو اگر میں چاہتا تو میرے لیے اس کو جگا دیا جاتا، مگر میں اس کے دروازے پر بیٹھ جاتا تھا، اور آندھی میرے منہ پر تپھیرے مارتی تھی۔ وہ جب بیدار ہوتا تو میں جو چاہتا تھا اس سے پوچھتا تھا، اور واپس ہو جاتا تھا۔ ابی قثوم سے مردی ہے کہ جب ابن عباس رض دفن کر دیئے گئے تو ان الحفیہ نے کہا کہ آج اس امت کا اللہ والا چل بسا۔

### حضرت ابن عباس رض کا حلقة درس:

عبداللہ بن عبد اللہ بن عتبہ سے مردی ہے کہ ابن عباس رض چند خصلتوں میں لوگوں سے بڑھ گئے تھے علم میں کوئی ان سے آگے نہ بڑھا، فدقہ میں ان کی رائے کی حاجت ہوتی تھی، اور علم و عطا و احسان میں، میں نے کسی شخص کو نہ دیکھا جو رسول اللہ ﷺ کی حدیث کا جس میں وہ سب سے آگے تھا ان سے زیادہ جانے والا ہو، ایسا بکر و عمر و عثمان رض کی قناء کوئی ان سے زیادہ جانے والا ہو، ان سے زیادہ کوئی فقیر ہو یا سمجھ رکھتا ہو، یا ان سے زیادہ شعر و عربیت کا اور تفسیر قرآن و حساب و فرائض کا جانے والا ہو، اور واقعات گزشتہ کا ان سے زیادہ کوئی جانے والا تھا، اور نہ اس معااملے میں جہاں رائے کی حاجت ہوتی کوئی کوئی ان سے زیادہ صاحب الرائے تھا۔

وہ ایک روز بینتے تھے تو صرف فقة کا درس دیتے ایک روز صرف تفسیر کا، ایک روز صرف مجازی کا، ایک روز صرف شعر کا اور ایک روز صرف تاریخ عرب کا، میں نے کسی عالم کو بغیر اس کے کبھی ان کے پاس بینتے نہیں دیکھا کہ وہ اس کے لیے جھک نہ گئے ہوں، اور میں نے کبھی کسی طالب علم کو بغیر دیکھا کہ اس نے ان کے پاس علم نہ پایا ہو۔ داؤ دین جبیر سے مردی ہے کہ میں نے اسن المسیب رض کو کہتے تھا کہ ابن عباس رض صب سے زیادہ عالم ہیں۔

عامر بن سعد بن ابی وقار میں سے مردی ہے کہ میں نے اپنے والد کو کہتے سنا کہ میں نے کسی کو ابن عباس سے زیادہ حاضر افہم، کامل اعلیٰ، متحمل مزاج نہیں دیکھا، میں نے عمر بن الخطاب سے کو دیکھا تھا کہ وہ انہیں امورِ مہم کے لیے طلب کرتے تھے اور کہتے تھے کہ تمہارے پاس امرِ مہم آیا ہے پھر وہ اپنے قول کو آگے نہ بڑھاتے تھے حالانکہ ان کے آس پاس مہاجرین والنصار میں سے اہل بد رجھی ہوتے تھے۔

بنہان سے مردی ہے کہ میں نے ام سلمہ سے اتفاق ایضاً زوجہ نبی ﷺ سے کہا کہ میں لوگوں کا اتفاق ابن عباس پر دیکھتا ہوں، تو ام سلمہ نے کہا کہ وہ بقیہ لوگوں سے زیادہ عالم ہیں۔

عاشرہ محدثین سے مردی ہے کہ انہوں نے حج کی راتوں میں ابن عباس سے کو اس طرح دیکھا کہ ان کے ہمراہ لوگوں کے حلقتے تھے اور مناسک (حکام حج) پوچھ جا رہے تھے عاشرہ محدثین نے کہا کہ وہ بقیہ لوگوں سے زیادہ مناسک کے عالم ہیں۔

ابن عباس سے مردی ہے کہ میں ایک روز عمر بن الخطاب سے کو اس طرح دیکھا کہ پاس گیا تو انہوں نے مجھ سے ایک مسئلہ پوچھا جو یعلیٰ بن امية نے مکن سے لکھا تھا، میں نے انہیں اس کے بارے میں جواب دیا تو انہوں نے کہا کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ تم نبوت کے مکان سے بولتے ہو۔

ابی معبد سے مردی ہے کہ میں نے ابن عمر سے کہتے سنا کہ ابن عباس سے ہم سب سے زیادہ عالم ہیں۔ عکرمہ سے مردی ہے کہ میں نے معادیہ بن ابی سفیان کو کہتے سنا کہ تمہارے مولیٰ (یعنی عکرمہ کے آقا) ازادگرنے والے (والله مردہ وزندہ سب سے زیادہ فقیر ہیں)۔

عکرمہ سے مردی ہے کہ کعب احرار نے کہا کہ تمہارے آقا اس امت کے اللہ والے (ربانی) ہیں، جو مردہ وزندہ سب سے زیادہ عالم ہیں۔

طاوس نے اپنے والد سے روایت کی کہ ابن عباس سے اس مضمون میں سے تھے (الراشین في العلم میں سے تھے)۔

طاوس نے اپنے والد سے روایت کی کہ ابن عباس سے اس طرح لوگوں پر چھاگئے تھے جس طرح بھور کے لمبے درخت چھوٹے درختوں پر چھا جاتے ہیں۔

سخید بن جبیر سے مردی ہے کہ ابن عباس سے مجھ سے حدیث بیان کرتے تھے پھر اگر وہ اجازت دیتے تھے کہ میں ان کے سر کو بوسدہ تو میں بوسدیتا تھا۔

مالک بن ابی عامر سے مردی ہے کہ میں نے طلحہ بن عبید اللہ کو کہتے سنا کہ ابن عباس سے کو فہم و ذکاوت علم دیا گیا میں نے عمر بن الخطاب سے کوئی دیکھا کہ انہوں نے کسی کو ان پر مقدم کیا ہو۔

محمد بن ابی بن کعب سے مردی ہے کہ میں نے اپنے والد ابی بن کعب کو اس وقت کہتے سنا کو ان کے پاس ابن عباس سے جب وہ کھڑے ہوئے تو والد نے کہا، یہ اس امت کا علامہ ہو گا، اس کو عقل و فہم دی گئی ہے، اور رسول اللہ ﷺ نے ان کے لیے دعا کی ہے کہ (اللہ) انہیں دین میں فقیر کرے۔

ابن عباس رض سے مروی ہے کہ میں نے جریل صلوٰت اللہ علیہ کو دو مرتبہ دیکھا اور رسول اللہ ﷺ نے میرے لیے دو مرتبہ دعا فرمائی۔

عبد الرحمن بن ابی الزناد نے اپنے والد سے روایت کی کہ ابن عباس رض کو بخار تھا، عمر بن الخطاب رض عیادت کے لیے آئے، عمر رض نے کہا کہ تمہارے بیماری نے ہمارے ساتھ کوتا ہی کی، اللہ ہی سے مدد چاہی جاتی ہے۔ ابی معبد سے مروی ہے کہ میں نے ابن عباس رض کو کہتے سن کہ مجھ سے کبھی کسی شخص نے کوئی حدیث بیان نہ کی جو میں نے اس سے پوچھنے لی ہو میں ابی بن کعب رض کے دروازے پر آتا تھا، وہ سوتے ہوتے تھے میں ان کے دروازے پر سو جاتا تھا، اگر انہیں میری موجودگی کا علم ہو جاتا تو وہ میرے اس مرتبے کی وجہ سے جو رسول اللہ ﷺ کی وجہ سے تھا، ضرور پسند کرتے کہ انہیں میرے لیے بیدار کر دیا جائے۔ لیکن میں ناپسند کرتا تھا کہ انہیں ملوں کروں۔

سلسلی سے مروی ہے کہ میں نے عبد اللہ بن عباس رض کو اس حالت میں دیکھا کہ ان کے ہمراہ چند تختیاں تھیں جن پر وہ رسول اللہ ﷺ کے کچھ افعال ابو رافع سے پوچھا کر لکھ رہے تھے۔

ابو سلمہ حضرتی سے مروی ہے کہ میں نے ابن عباس رض کو کہتے سن کہ میں رسول اللہ ﷺ کے اصحاب مہاجرین و انصار کے اکابر کے ساتھ لگا رہتا تھا، ان سے رسول اللہ ﷺ کے مغازی اور ان کے بارے میں جو قرآن نازل ہوا پوچھا کرتا تھا، میں ان میں سے جس کے پاس آیا وہ رسول اللہ ﷺ کے ساتھ میری قربت کی وجہ سے میرے آنے سے ضرور خوش ہوا ایک روز ابی بن کعب سے جو راخین فی العلم (مضبوط علم والوں) میں سے تھے اس قرآن کو پوچھنے لگا جو میں نے میں نازل ہوا تو انہوں نے کہا کہ اس میں ستائیں سورتیں نازل ہوئیں اور اس کا بقیہ نکلے میں۔

عکرمہ سے مروی ہے کہ میں نے عمر و بن العاص رض کو کہتے سن کہ ابن عباس رض جو گزر گیا اس میں ہم سب سے زیادہ عالم ہیں اور ان معاملات میں جن میں (کتاب و سنت میں سے) کوئی شنبیں آئی ہم سب سے زیادہ فقیر ہیں، عکرمہ نے کہا کہ میں نے ان کے قول کی ابن عباس رض کو خبر دی تو انہوں نے کہا کہ ان کے پاس بھی علم ہے اور وہ بھی رسول اللہ ﷺ سے حلال و حرام دریافت کیا کرتے تھے۔

طاوس سے مروی ہے کہ میں نے کبھی کسی شخص کو نہیں دیکھا کہ وہ ابن عباس رض سے اختلاف کر کے ان سے جدا ہوا ہو، پھر اس نے انہیں شلیم نہ کیا ہو۔

یعقوب بن زید نے اپنے والد سے روایت کی کہ میں نے اس وقت انہیں کہتے سن اجس وقت ابن عباس رض کی وفات کی خبر پہنچی، انہوں نے اپنا ایک ہاتھ دوسرے ہاتھ پر مارا کہ سب سے زیادہ بردا بار اور سب سے زیادہ عالم مزگیا، بے شک ان کی وجہ سے اس امت پر ایسی مصیبت آگئی جس کی تلاشی نہیں ہو سکتی۔

ابو بکر بن محمد بن عمر و بن حزم سے مروی ہے کہ جب ابن عباس رض کی وفات ہوئی تو رافع بن خدیج نے کہا کہ آج وہ شخص مر گیا جس کے علم کی حاجت تمام مشرق و مغرب میں تھی۔

زیاد بن بیتاء سے مروی ہے کہ ابن عباس، ابن عمر، ابوسعید خدری، ابوہریرہ، عبد اللہ بن عمرو و بن العاص، جابر بن عبد اللہ رافع بن خدیج، سلمہ بن الاؤع، ابووقد المیشی اور عبد اللہ بن الحسینؑ اپنے مشاہد اصحاب رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ عثمانؑ کی وفات سے اپنی وفات تک مدینے میں فتویٰ دیا کرتے تھے اور رسول اللہ ﷺ سے حدیث بیان کیا کرتے تھے، ان میں سے جن لوگوں کی طرف فتویٰ پلٹ آیا وہ ابن عباس، ابن عمر، ابوسعید خدری، ابوہریرہ و جابر بن عبد اللہؑ تھے۔

#### عبد اللہ بن عمرؑ کی علمی احتیاط:

ابو جعفر سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے اصحاب میں عبد اللہ بن عمر بن الخطابؑ سے زیادہ کوئی ممتاز نہ تھا کہ رسول اللہ ﷺ سے کوئی حدیث سے تو نہ اس میں کچھ بڑھائے نہ گھٹائے۔

عمرو بن دیبار سے مروی ہے کہ ابن عمرؑ نوجوانوں کے فقہاء میں شمار کیے جاتے تھے۔ شعیؑ سے مروی ہے کہ ابن عمرؑ حدیث کے زبردست عالم تھے، فقه میں زبردست عالم نہ تھے۔

#### عبد اللہ بن عمر و ابن العاصؑ:

عبد اللہ بن عمر و ابن العاصؑ سے مروی ہے کہ میں نے جو کچھ جیؑ سے سنا تھا آپؐ سے اس کے لکھنے کی اجازت چاہی، آپؐ نے مجھے اجازت دی، پھر میں نے اسے لکھا، عبد اللہ بن عمر و بن العاصؑ کے پاس ایک کتاب دیکھی تو میں نے دریافت کیا، انہوں نے کہا کہ یہ ”الصادقة“ ہے اس میں وہ حدیثیں ہیں جو میں نے رسول اللہ ﷺ سے اس طرح سنیں کہ ان میں میرے اور آپؐ کے درمیان کوئی واسطہ نہ تھا۔

#### چند فقیہ صاحبہؑ:

محمد بن سیرین سے مروی ہے کہ عمران بن الحصین حدیث میں رسول اللہ ﷺ کے شفاعة اصحاب میں شمار کیے جاتے تھے۔ خالد بن معدان سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے اصحاب میں سے شام میں کوئی نہ رہا جو عبادہ بن الصامت اور شداد بن اوسؑ سے زیادہ فتنہ اور زیادہ پسندیدہ ہو۔

ابوسعید خدیجی سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے اصحاب جب بیٹھ کر بتیں کرتے تھے تو ان کی بتیں نقہ ہوتی تھیں، سو اس کے کوہ کسی کو حکم دیں کہ وہ انہیں سورت پڑھ کر بتائے یا کوئی آدمی از خود قرآن کی سورت پڑھ کر بتائے۔ حظله بن ابی سفیان نے اپنے اساتذہ سے روایت کی کہ نوجوان اصحاب رسول اللہ ﷺ میں ابوسعید خدریؑ سے زیادہ فقیہ کوئی نہیں تھا۔

#### ام المؤمنین سیدہ عائشہؑ زوجہ نبی ﷺ:

قبیضہ بن ذؤیب بن حملہ سے مروی ہے کہ عائشہؑ اتنی بڑی عالم تھیں کہ رسول اللہ ﷺ کے اکابر صحابیہؑ ان

سے مسائل پوچھتے تھے۔

ابو بردہ بن ابی موسیٰ نے اپنے والد سے روایت کی کہ اصحاب رسول اللہ ﷺ جب کسی بات میں شک کرتے تھے تو عائشہؓ سے پوچھتے تھے وہ ان کے پاس اس (بات) کا علم پاتے تھے۔

سرودق سے مروی ہے کہ ان نے کہا گیا کہ آیا عائشہؓ فرائض اچھی طرح جانتی تھیں، انہوں نے کہا ”کیا خوب، تم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے؟ میں نے انہیں رسول اللہ ﷺ کے اصحاب کی استانی دیکھا کہ اکابر صحابةؓ کا عالم ان سے فرائض پوچھتے تھے۔

ابی سلمہ بن عبد الرحمن سے مروی ہے کہ میں نے عائشہؓ سے زیادہ نہ کسی کو سنت رسول اللہ ﷺ کا عالم دیکھا، نہ کسی ایسے معاطلے میں جس میں رائے کی حاجت ہوان سے زیادہ کسی کو فقید دیکھا اور نہ کسی آیت کے شانی نزول میں ان سے زیادہ عالم دیکھا، نہ فرائض ہی میں۔

محمود بن لمید سے مروی ہے کہ ازوادجؓ نے کثیر احادیث حفظ کیں مگر نہ عائشہؓ وام سلمہؓ کے برابر عائشہؓ عمر و عثمانؓ کے عہد میں اپنی وفات تک فتویٰ دیتی رہیں، ان پر اللہ کی رحمت ہو رسول اللہ ﷺ کے بعد آپؐ کے اکابر اصحاب عمر و عثمانؓ کے پاس بھیج کر احادیث دریافت کرتے تھے۔

عبد الرحمن بن قاسم نے اپنے والد سے روایت کی کہ عائشہؓ ابو بکر و عمر و عثمانؓ کے زمانہ غلافت میں اپنی وفات تک مسلسل اور مستقل طور پر فتویٰ دیتی رہیں (اللہ تعالیٰ ان پر رحمت کرے) میں برادر ان کے سراہ رہا، اور ان کا احسان میرے ساتھ رہا، میں بحرعلم ابن عباسؓ کے ساتھ بھی بیٹھتا تھا، میں ابو ہریرہ اور ابن عمرؓ کے ساتھ بھی بیٹھا ہوں، اور بہت زیادہ بیٹھا ہوں، وہاں یعنی ابن عمرؓ کے یہاں تقویٰ اور علم اور عظمت اور ان امور سے آگاہ تھی جن کا انہیں (ابو ہریرہؓ کو) علم نہ تھا۔

اکابر صحابہ سے قلت روایت کی وجہ:

محمد بن عمر و اسلمی نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ کے اکابر اصحاب سے صرف اس لیے روایت کی قلت ہے کہ وہ لوگ قبل اس کے کہ ان کی حاجت ہو وفات پا گئے صرف عمر بن الخطاب و علی بن طالبؓ سے کثرت ہوئی اس لیے کہ یہ دونوں والی ہوئے ان دونوں نے لوگوں کے مقدمات کا فیصلہ کیا۔

رسول اللہ ﷺ کے تمام اصحاب ائمہ تھے، جن کی اقتداء کی جاتی تھی، ان کے ہر کام کو وجود کرتے تھے یاد کھاجاتا تھا، ان سے فتویٰ پوچھا جاتا تھا، وہ فتویٰ دیتے تھے، انہوں نے احادیث سنیں اور دوسروں تک پہنچا میں۔

رسول اللہ ﷺ کے اکابر اصحاب آپؐ سے حدیث بیان کرنے میں بہت اوروں کے بہت کم رہے، مثلاً ابو بکر و عثمان، طلحہ، زیبر، سعد بن ابی و قاص، عبد الرحمن بن حوف، ابی عبیدۃ بن الجراح، سعید بن زید بن عمر و بن نفیل، ابی بن کعب، سعد بن عمارہ، عبادہ، بن الصامت، اسید بن الحیر، معاذ بن جبل، اور انہیں کے ہم پلہ دوسرے لوگ۔

ان لوگوں سے کئی احادیث نہیں آئیں، جیسا کہ رسول اللہ ﷺ کے نوجوان اصحاب سے آئیں مثلاً جابر بن عبد اللہ، ابو سعید خدری، ابو ہریرہ، عبد اللہ بن عمر بن الخطاب، عبد اللہ بن عمرو بن العاص، عبد اللہ بن عباس، رافع بن خدچہ، انس بن مالک، براء بن عازب جو شخص اور ان کے ہم پل لوگ۔

یہ سب کے سب فقہائے اصحاب رسول اللہ ﷺ میں شمار کیے جاتے تھے اور بعض اپنے ہم جنوں کے رسول اللہ ﷺ کے ساتھ ساتھ رہتے تھے اور کم عمر تھے، جیسے عقبہ بن عامر الجنی، زید بن خالد الجنی، عمران بن الحصین، نعیان بن بشیر، معاویہ بن ابی سفیان، سہل بن سعد الساعدی، عبد اللہ بن یزید الجنی، مسلمہ بن مخلد الزرقی، ربیعہ بن کعب الصلی اور ہند اور اسماء فرزندان حارثہ الاسلامی جو دونوں رسول اللہ ﷺ کی خدمت کیا کرتے تھے اور آپؐ کے ساتھ رہا کرتے تھے۔

اکثر روایت و علم ان اصحاب رسول اللہ ﷺ اور ان کے ہم جنوں میں ہے۔ اس لیے کہ یہ زندہ رہے اور ان کی عمر میں دراز ہوئیں۔ لوگوں کو ان کی حاجت ہوئی، رسول اللہ ﷺ کے بہت سے اصحاب آپؐ کی وفات سے قبل اور بعد آپؐ کا علم لے گئے ان سے کچھ منقول نہیں، اور بوجہ کثرت اصحاب رسول اللہ ﷺ کے ان کی حاجت نہ ہوئی۔

رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ جوک میں جو آپؐ کا آخری غزوہ تھا، تھیں ہزار مسلمان حاضر ہوئے یہ لوگ ان کے علاوہ تھے جو اسلام لائے اور اپنے شہر و مقام میں ہی رہے اور جہاد نہیں کیا، ہمارے نزدیک وہ ان سے زیادہ تھے جنہوں نے آپؐ کے ہمراہ غزوہ جوک میں شرکت، ہم نے ان میں سے ان کا شمار کیا جن کا نام و نسب ہمیں معلوم ہوا کہ اور حن کا حال غزوہ و سریات میں معلوم ہوا کہ اور جن کا وہ مقام بیان کیا گیا کہ جہاں انہوں نے قیام کیا۔

ان میں سے جو رسول اللہ ﷺ کی حیات میں شہید ہو گئے جو آپؐ کے بعد اور جو رسول اللہ ﷺ کے پاس قاصد بن کے آئے پھر اپنی قوم میں لوٹ گئے اور جنہوں نے آپؐ سے حدیث بیان کی، ان میں بعض وہ ہیں جن کا نسب و اسلام معلوم ہے، بعض وہ ہیں جو صرف اس حدیث سے پہچانے گئے جو انہوں نے رسول اللہ ﷺ سے روایت کی۔

بعض وہ ہیں جن کی موت رسول اللہ ﷺ کی وفات سے پہلے ہو گئی اور ان کا نسب اور ذکر اور مشہد (مقامات حاضری) معلوم ہیں، کچھ ایسے ہیں جن کی موت رسول اللہ ﷺ سے جو حدیث بیان کی وہ یاد کری گئی، بعض وہ ہیں جنہوں نے اپنی رائے سے فتویٰ دیا۔

بعض وہ ہیں جنہوں نے رسول اللہ ﷺ سے حدیث نہیں بیان کی، شاید ان کی آپؐ سے صحبت و مجالست و سماں ان لوگوں سے زیادہ ہو جنہوں نے آپؐ سے حدیث بیان کی لیکن ہم نے اس معاں کو (یعنی تراک روایت حدیث کو) ان کے روایت حدیث سے پچھے پریا اس بات پر کہ بوجہ کثرت اصحاب رسول اللہ ﷺ ان کی حاجت نہیں ہوئی یا عبادت میں اور سفر یا جہاد فی سبیل اللہ میں مشغولی پر محول کیا، یہاں تک کہ وہ اس حالت میں گزر گئے کہ ان سے نبی ﷺ کی کوئی حدیث یا نہیں کی گئی، حالانکہ پورے طور پر رسول اللہ ﷺ کے ساتھ ان کی صحبت اور آپؐ سے ان کی ملاقات کا علم ہے۔

ان میں سے سب لوگ نبی ﷺ کے ساتھ نہیں رہتے تھے، ان میں بعض وہ ہیں جو آپؐ کے ہمراہ مقیم رہے، آپؐ کے ساتھ رہتے اور آپؐ کے ہمراہ تمام مشاہد (مقامات حاضری) میں حاضر ہوئے، بعض ان میں سے وہ ہیں جو آپؐ کے پاس آئے، انہوں نے آپؐ کو دیکھا، پھر وہ اپنی قوم کے شہر میں پلٹ گئے بعض وہ ہیں جو تھوڑے تھوڑے زمانے کے بعد آپؐ کے پاس اپنی جزا وغیرہ کی منزل سے آتے تھے، ہم نے ان تمام اصحاب رسول اللہ ﷺ کو جن کا نام ہم تک پہنچا ہے، المغازی میں لکھا ہے جو عرب رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے اور ان میں سے جنہوں نے آپؐ سے حدیث روایت کی، ان سب امور کو جہاں تک ہمیں معلوم ہوا، ہم نے بیان کیا ہے، مگر ہم نے پورے علم کا احاطہ نہیں کیا۔

رسول اللہ ﷺ کے اصحاب کے بعد مہاجرین و انصار وغیرہم کے فرزندوں میں تابعین تھے، جن میں فقہاء و علماء تھے، ان کے پاس حدیث و آثار کی روایت تھی، فقه و فتویٰ تھا، وہ گزر گئے اور اپنے بعد ایک دوسرے طبقے کو چھوڑ گئے، ان کے بعد جمارے زمانے تک اور طبقے ہیں، ہم نے اس کی تفصیل کی ہے اور اس کو بیان کیا ہے۔



## اصحاب رسول اللہ ﷺ کے بعد اہل علم اور اہل فقہہ تا بعین

**سعید بن المسیب**

قد امامہ بن موسی الحجی سے مردی ہے کہ سعید بن المسیب رضی اللہ عنہ فتوی دیا کرتے تھے حالانکہ اصحاب رسول اللہ ﷺ زندہ تھے۔ سعید بن المسیب رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ ہر اس قضا کا جس کار رسول اللہ ﷺ اور ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہم نے فیصلہ کیا مجھ سے زیادہ جانے والا کوئی شر بامسرنے کہا کر میں خیال کرتا ہوں کہ انہوں نے عثمان و معاویہ رضی اللہ عنہم بھی کہا تھا۔ محمد بن سعید بن حبان سے مردی ہے کہ سعید بن المسیب رضی اللہ عنہ اپنے زمانے میں جو لوگ مدینے میں تھے فتوے میں ان کے امام اور ان پر مقدم تھے، کہا جاتا ہے کہ وہ فقیر الفہراء تھے۔

مکھول سے مردی ہے کہ سعید بن المسیب رضی اللہ عنہ عالم العلماء تھے۔

اسماعیل بن امیہ سے مردی ہے کہ مکھول نے کہا کہ میں نے تم سے جو حدیثیں بیان کیں وہ مسیب اور عجمی سے ہیں۔ میمون بن حبران سے مردی ہے کہ میں مدینے آیا وہاں کے باشندوں میں سب سے بڑے فقیرہ کو دریافت کیا تو مجھے سعید بن المسیب رضی اللہ عنہ کے پاس بھیجا گیا، میں نے ان سے کہا کہ میں اقتباس کرنے والا (کچھ حاصل کرنے والا) ہوں، عیوب جوئی کرنے والا نہیں ہوں، میں ان سے سوال کرنے لگا اور مجھے ایک شخص جوان کے پاس تھا جواب دینے لگا، میں نے اس سے کہا کہ تم مجھ سے زک جاؤ کیونکہ میں چاہتا ہوں کہ اس شخص سے کچھ یاد کروں، اس نے کہا کہ لوگوں اس شخص کو دیکھو جو چاہتا ہے کہ یاد نہ کرے حالانکہ میں ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی مجلس میں رہا ہوں۔

جب ہم لوگ نماز کو اٹھتے تو میں اس شخص کے اور سعید کے درمیان کھڑا ہوا، امام سے کوئی بات ہو گئی، جب ہم لوٹے تو میں نے اس سے کہا کہ آیا تم نے بھی امام کی نماز میں کوئی بات ناپسند کی، اس نے کہا نہیں، میں نے کہا کہ کتنے ہی انسان ایسے ہیں جو ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی مجلس میں رہے حالانکہ ان کا قلب دوسرے مقام میں تھا، اس نے کہا کہ کیا تم نے دیکھا کہ میں نے جو جواب دیا سعید بن المسیب رضی اللہ عنہ نے میری مخالفت کی، میں نے کہا نہیں، سوائے اس کے کفاطہ بنت قیس کے بارے ہیں، کہ سعید رضی اللہ عنہ نے کہا کہ یہ وہ عورت ہے جس نے مردوں کو توجب میں ڈال دیا، یا کہا کہ عورتوں کو توجب میں ڈال دیا۔

مالک بن انس سے مردی ہے کہ قاسم بن محمد سے کوئی مسئلہ دریافت کیا گیا اور کہا گیا کہ سعید بن المسیب رضی اللہ عنہ نے اس میں یہ کہا ہے معن نے اپنی حدیث میں کہا کہ قاسم نے کہا کہ وہ ہم سب سے بہتر اور ہمارے سردار ہیں، محمد بن عمرو نے اپنی حدیث میں

کہا کہ وہ ہمارے سردار اور ہمارے عالم ہیں۔

ابوالخوبیث سے مروی ہے کہ محمد بن جعیر بن مطعم رض آ کر سعید بن المسیب رض سے فتویٰ پوچھتے تھے، ہشام بن سعد سے مروی ہے کہ میں نے زہری کو جب کسی سائل نے سوال کیا کہ سعید بن المسیب رض نے اپنا علم کس سے حاصل کیا تو، یہ جواب دیتے تھا کہ زید بن ثابت رض سے اور انہوں نے سعد بن ابی وقار ص رض ایں عباس، ابن عفان، علی صہیب اور محمد بن مسلم سے بھی تھا، ان کی اکثر روایتوں کی ازدواج عائشہ و ام سلمہ رض کے پاس بھی گئے، انہوں نے عثمان بن عفان، علی صہیب اور محمد بن مسلم سے بھی تھا، ان کی اکثر روایتوں کی ازدواج ابوہریرہ رض سے ہے اور وہ ان کے داماد تھے، انہوں نے عمر و عثمان رض کے اصحاب سے بھی تھا، اور کہا جاتا تھا کہ وہ تمام امور کا جن کا نصیلہ عمر و عثمان رض نے کیا، ان سے زیادہ کوئی جانے والا نہ تھا۔

سلیمان بن یسار کہتے تھے کہ ہم لوگ زید بن ثابت رض کی مجلس میں بیٹھتے تھے، میں اور سعید بن المسیب رض اور قبیضہ بن ذؤیب، ہم لوگ ایں عباس رض کے ہمراہ بھی بیٹھتے تھے، لیکن سعید بن المسیب ابوہریرہ رض کی مسندات (روایات) کو بوجہ دادا ہونے کے ہم سے زیادہ جانتے تھے۔

ابوجعفر سے مروی ہے کہ میں نے اپنے والد علی بن حسین رض کو کہتے تھا کہ سعید بن المسیب ابوہریرہ رض کی مسندات (روایات) کو بوجہ دادا ہونے کے ہم سے زیادہ جانتے تھے۔

ابوجعفر سے مروی ہے کہ میں نے اپنے والد علی بن حسین رض کو کہتے تھا کہ سعید بن المسیب رض ان آثار کے جوان سے پہلے ہو گئے سب سے زیادہ عالم ہیں اور اپنی رائے میں سب سے زیادہ فقیر (بکھدار) ہیں۔

سعید بن عبد العزیز التوفی سے مروی ہے کہ میں نے مکھوں سے پوچھا کہ تم جن لوگوں سے ملے ان میں سب سے زیادہ عالم کون ہے تو انہوں نے کہا کہ ایں بن المسیب رض ہیں۔

میمون بن حبیران سے مروی ہے کہ میں مدینے میں آیا، وہاں کے باشندوں میں سب سے زیادہ فقیر کو دریافت کیا، تو مجھے سعید بن المسیب رض کے پاس بھیجا گیا، میں نے ان سے مسائل پوچھے۔

شہاب بن عباد الحضری سے مروی ہے کہ میں نے حج کیا، ہم مدینے میں آئے، ہم نے وہاں کے باشندوں میں سب سے زیادہ عالم کو دریافت کیا تو لوگوں نے کہا کہ سعید بن المسیب رض ہیں۔

شہاب بن عباد سے مروی ہے کہ ان کے والد نے ان سے بیان کیا کہ ہم لوگ مدینے آئے، وہاں کے باشندوں میں سب سے زیادہ فاضل کو دریافت کیا تو لوگوں نے کہا کہ سعید بن المسیب رض ہیں، ہم لوگ ان کے پاس آئے اور کہا کہ ہم نے اہل مدینہ میں سب سے زیادہ فاضل کو دریافت کیا تو ہم نے کہا گیا کہ سعید بن المسیب رض ہیں، انہوں نے کہا کہ میں تمہیں اس شخص کو بتاؤں جو مجھ سے سو گونہ زیادہ فضل ہے وہ عمر بن عمر رض تھا ہیں۔

مالک بن انس سے مروی ہے کہ سعید بن المسیب رض نے کہا کہ اگر مجھے ضرورت ہوتی تو میں صرف ایک حدیث کی تلاش میں خانہ روز کا سفر کرتا۔

یحییٰ بن سعید سے مروی ہے کہ سعید بن المسیب رض سے کتاب اللہ کی کوئی آیت پوچھی گئی تو سعید نے کہا کہ میں قرآن میں

پچھنیں کہتا۔

مالک نے کہا کہ مجھے قاسم بن محمد سے ابی کے مثل معلوم ہوا۔

محمد بن سعد (مؤلف کتاب ہذا) نے کہا مجھے مالک بن انس رض سے اور انہیں بھی بن سعید سے معلوم ہوا کہ کہا جاتا تھا کہ ابن امسیب عمر رض کے راوی ہیں۔

مکول سے مردی ہے کہ جب سعید بن امسیب رض کی وفات ہوگئی تو لوگ برابر ہو گئے کوئی شخص ایسا نہ تھا کہ سعید بن امسیب رض کے حلقے میں آنے سے پر ہیز کرے، میں نے اس حلقے میں مجاہد کو دیکھا جو یہ کہتے تھے کہ لوگ اس وقت تک خیر پر رہیں گے جب تک کہ سعید بن امسیب رض کے درمیان باقی ہیں۔

مالک بن انس سے مردی ہے کہ عمر بن عبد العزیز رض کہا کرتے تھے کہ مدینے میں کوئی ایسا عالم نہیں جو اپنے علم کو میرے پاس نہ لائے وہ بھی ان کے پاس لا یا گیا جو سعید بن امسیب رض کے پاس تھا۔

مالک بن انس سے مردی ہے کہ عمر بن عبد العزیز رض کسی مقدمے کا فیصلہ نہیں کرتے تھے تاوق تک سعید بن امسیب رض سے نہ دریافت کر لیں، انہوں نے کسی کو ان کے پاس بھیج کر دریافت کیا مگر اس نے انہیں بیالیا، وہ آئے اور داخل ہوئے تو عمر رض نے کہا کہ قاصد نے خطا کی، تم نے تو اسے صرف اس لیے بھیجا تھا کہ وہ آپ سے آپ کی مجلس دریافت کر لے۔

معمر سے مردی ہے کہ میں نے زہری کو کہتے سن کہ قریش میں چار دریا پائے، سعید بن امسیب عروہ بن زیبر، ابو سلمہ بن عبد الرحمن اور عبد اللہ بن عبد اللہ بن عتبہ۔

زہری سے مردی ہے کہ میں عبد اللہ بن علبہ بن صیر العذری کے ہمراہ بیٹھ کر ان سے اپنی قوم کا نسب معلوم کرتا تھا، ان کے پاس ایک جاہل شخص آ کر اس مطلاقہ کا حکم پوچھنے لگا جسے ایک ہی دفعہ میں دو طلاقیں دی جائیں پھر اس سے دوسرے آدمی نے نکاح کر لیا اور اس سے صحبت کی، اس نے بھی اسے طلاق دے دی تو وہ عورت کس کے پاس لوئے آیا اپنے شوہرا ذوال کے پاس انہوں نے کہا کہ مجھے نہیں معلوم، تم اس آدمی کے پاس جاؤ، اور اس سے سعید بن امسیب رض کی طرف اشارہ کیا، میں نے اپنے دل میں کہا کہ یہ تو سعید سے ایک زمانہ پہلے ہے اور اس نے مجھے خبر دی تھی کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی عقل ہے جو اس شخص کے منہ پر بھیک دی گئی ہے۔

میں بھی سائل کے پیچھے ہو لیا، اس نے سعید بن امسیب رض سے سوال کیا، میں سعید کے ساتھ ہو گیا، وہ مدینے کے علم پر غالب تھے، انہیں سے استفتاب کیا جاتا تھا، ان سے اور ابو بکر بن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام سليمان بن یسار جو علماء میں سے تھے، عروہ بن زیبر جو دریاؤں میں سے ایک دریا تھے، سعید اللہ بن عتبہ اور انہیں کے مثل ابو سلمہ بن عبد الرحمن خارجہ بن زید بن ثابت، قاسم اور سالم، تو انہیں لوگوں کے پاس گیا، ان لوگوں کے پاس سے سعید بن امسیب رض، ابو بکر بن عبد الرحمن، سليمان بن یسار، قاسم بن محمد باوجود یہ قاسم فتوے سے باز رہتے تھے، سوائے اس کے کوہ بغیر فتوی دیئے کوئی چارہ نہ پائیں۔ اور بہت سے آدمی تھے جو ان کے مثل تھے اور ان سے زیادہ سی رسیدہ تھے اور صحابہ رض وغیرہ، ہم کے فرزند تھے، جن کو میں نے پایا۔

مہاجرین و انصار میں سے بہت سے آدمی مدینے میں تھے جن سے مسائل پوچھتے جاتے تھے ان لوگوں نے اپنے آپ کو اس بیست پر نہیں رکھا تھا جیسا کہ ان لوگوں نے کیا تھا۔

سعید بن المسیب رضی اللہ عنہ کی لوگوں کے نزدیک چند خصلتوں کی وجہ سے نہایت ہی عظیم قد رتحی شدید تقویٰ پر ہیز گاری و حن گوئی بادشاہ وغیرہ کے سامنے بادشاہ سے کنارہ کشی اور علم جس کے مشابہ کسی کا علم نہ تھا، اس کے بعد مضبوط رائے عمدہ رائے بھی کیسی اچھی مدد ہے یہ سب سعید بن المسیب رضی اللہ عنہ میں اس زہد و فقر کی وجہ سے تھا جس میں ایسی عزت ہے جو بغیر کوئی کے نہیں معلوم ہو سکتی، میں ان کے رو برو کوئی مسئلہ نہیں بیان کر سکتا تھا یہاں تک کہ میں کہتا تھا کہ فلاں نے یہ کہا اور فلاں نے اس طرح کہا، اور وہ اسی وقت جواب دے دیتے تھے۔

زہری سے مروی ہے کہ میں شلبہ بن ابی الakk کے پاس بیٹھا کرتا تھا انہوں نے مجھ سے ایک روز کہا تم یہ چاہتے ہو میں نے کہا ہاں انہوں نے کہا کہ تمہیں سعید بن المسیب رضی اللہ عنہ کی صحبت لازم ہے، پھر میں ایک دن کی طرح دس سال ان کے ساتھ بیٹھا۔

#### فتیمان و مفتیان مذیہ:

سلیمان بن عبد الرحمن بن جتاب سے مروی ہے کہ میں مهاجرین اور انصار کے تابعین سے ملا جو مدینے میں فتویٰ دیتے تھے، مهاجرین کے تابعین میں سعید بن المسیب رضی اللہ عنہ، سلیمان بن یسار، ابو بکر بن عبد الرحمن بن الحارث بن ہشام، ابیان بن عثمان بن عفان، عبد اللہ بن عاصم بن ریبیعہ، ابو سلمہ بن عبد الرحمن، عبد اللہ بن عقبہ، عروہ بن زیر، قاسم اور سالم تھے انصار کے تابعین میں سے خارجہ بن زید بن ثابت، محمود بن لبید، عمر بن خلدة الزرقی، ابو بکر بن محمد بن عمرو بن حزم اور ابو امامہ بن سہل بن حفیف تھے۔ ابن جرجی سے مروی ہے کہ صحابہ رضی اللہ عنہم کے بعد جو لوگ مدینے میں فتویٰ دیتے تھے، ان میں سائب بن زید، مسور بن مخرمة، عبد الرحمن بن حاطب اور عبد اللہ بن عاصم بن ریبیعہ تھے یہ دونوں عبد الرحمن و عبد اللہ عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہم کی پروردش میں تھے اور ان دونوں کے والد بدری تھے، (جو غزوہ بدر میں شریک ہوئے تھے) اور عبد الرحمن بن کعب بن الakk تھے۔

عبد الرحمن بن ابی الزناد نے اپنے والد سے روایت کی کہ وہ سات آدمی جن سے مدینے میں مسائل پوچھ جاتے تھے اور جن کا قول آخر نہ جاتا تھا وہ سعید بن المسیب، ابو بکر بن عبد الرحمن بن الحارث بن ہشام، عروہ بن زیر، عبد اللہ بن عبد اللہ بن عقبہ، قاسم بن محمد، خارجہ بن زید اور سلیمان بن یسار تھے۔

#### سلیمان بن یسار رضی اللہ عنہ:

عبد اللہ بن زید الہذی سے مروی ہے کہ میں نے سلیمان بن یسار رضی اللہ عنہ کو کہتے سن کہ سعید بن المسیب رضی اللہ عنہ لوگوں کے بقیہ ہیں، میں نے ایک سائل سے سنا جو سعید بن المسیب کے پاس آیا کہ وہ کہتے تھے کہ سلیمان بن یسار رضی اللہ عنہ کے پاس جاؤ گیونکہ جو آج باقی ہیں وہ ان میں سب سے زیادہ عالم ہیں۔

عمرو بن دینار سے مروی ہے کہ میں نے حسن بن محمد بن علی بن ابی طالب کو کہتے سن کہ ہمارے نزدیک سلیمان بن یسار رضی اللہ عنہ بن المسیب سے زیادہ سمجھو والے ہیں۔

قناوہ سے مروی ہے کہ میں مدینے آیا وہاں کے باشندوں میں سب سے زیادہ سائل طلاق کے جانے والے کو پوچھا تو لوگوں نے کہا کہ سلیمان بن یسار رضی اللہ عنہ ہیں۔

**ابو بکر بن عبد الرحمن**

جامع بن شداد سے مروی ہے کہ ہم لوگ حج کے لیے روانہ ہوئے اور کئے آئے میں نے اہل مکہ میں سب سے زیادہ عالم کو پوچھا تو کہا گیا کہ ابو بکر بن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام کو اختیار کرو۔

**عکرمہ****مولیٰ ابن عباس**

عمر بن دینار سے مروی ہے کہ جابر بن زید نے میرے پاس چند مسائل پیش کر میں انہیں عکرمہ سے پوچھوں اور کہنے لگے کہ عکرمہ ابن عباس

کے مولیٰ (آزاد کردہ غلام) ہیں یہ زدیا ہیں اس لیے ان سے دریافت کرو۔

سعید بن جبیر سے مروی ہے کہ اگر عکرمہ لوگوں سے اپنی حدیث روک لیں تو ان کے پاس سوری کے اونٹ بند ہے رہیں۔

طاوس سے مروی ہے کہ اگر یہ مولائے ابن عباس

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

سے مروی ہے کہ اگر یہ مولائے ابن عباس

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

کے پاس دروازے کھل جاتے ہیں۔

سلام بن مکین سے مروی ہے کہ عکرمہ تغیر کے سب سے بڑے عالم تھے۔

ایوب سے مروی ہے کہ عکرمہ نے کہا کہ میں بازار جاتا ہوں اور آدمی کو بات کہتے ستتا ہوں تو اس سے بھی میرے لیے علم

صَلَوةً عَلَى أَبِيهِ وَالْمُهَاجِرِ

کے پیچاں دروازے کھل جاتے ہیں۔

ابو سحاق سے مروی ہے کہ عکرمہ آئے انہوں نے سعید بن جبیر موجود ہی تھے کہ حدیث بیان کی تھیں گریں لگائیں اور کہا

صَلَوةً عَلَى أَبِيهِ وَالْمُهَاجِرِ

کہ حدیث صحیح بیان کی۔

عکرمہ سے مروی ہے کہ ابن عباس

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

میرے پاؤں میں بیڑی ڈال دیتے تھے اور مجھے قرآن و حدیث کی تعلیم دیتے تھے۔

سعید بن زید سے مروی ہے کہ ہم عکرمہ کے پاس تھے انہوں نے کہا کہ تم لوگوں کو کیا ہوا کیا تم لوگ نہیں ہو ان کی مراد یہ

صَلَوةً عَلَى أَبِيهِ وَالْمُهَاجِرِ

تھی کہ میں تمہیں اپنے سے سوال کرتے نہیں دیکھتا۔

**عطاء بن ابی ربیح****الشیعی**

ابی حضرت محمد بن علی بن حسین

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

سے مروی ہے کہ عطاء بن ابی ربیح

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

زیادہ مناسک حج کا عالم کوئی نہیں زہا۔

اسماعیل بن امیہ سے مروی ہے کہ عطاء کلام کرتے تھے جب ان سے کوئی مسئلہ پوچھا جاتا تھا تو معلوم ہوتا تھا کہ گویا ان کی

صَلَوةً عَلَى أَبِيهِ وَالْمُهَاجِرِ

تائیدیں جاتی ہے۔

ابن جریر سے مروی ہے کہ جب عطاء کوئی بات بیان کرتے تھے تو میں پوچھتا تھا کہ یہ علم ہے یا رائے اگر وہ منقول ہوتی تھی تو کہتے تھے علم ہے اور اگر ان کی رائے ہوتی تھی تو کہتے تھے کہ رائے ہے۔

اسلم مقری سے مروی ہے کہ ایک اعرابی آیا اور کہنے لگا کہ ابو محمد کہاں ہیں، اس کی مراد عطاء سے تھی، لوگوں نے سعید کی طرف اشارہ کیا، اس نے پھر کہا کہ ابو محمد کہاں ہیں؟ سعید نے کہا کہ اس جگہ ہمارے لیے عطاء کے ساتھ کوئی چیز نہیں ہے، (یعنی عطاء

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

بیہاں نہیں ہیں)۔

سلسلہ سے مروی ہے کہ میں نے کسی کو نہیں دیکھا کہ اس علم سے اے اللہ کی خوشنودی مقصود ہو سائے ان تین کے عطا طاؤں اور مجاہد۔

حبيب بن ابی ثابت سے مروی ہے کہ مجھ سے طاؤں نے کہا کہ جب میں تم سے کوئی حدیث بیان کر دوں جو میں تمہیں عطا کر دوں تو اسے کسی سے نہ پوچھو۔

### عمرہ بنت عبد الرحمن و عروہ بن زیبر:

عبداللہ بن دیناز سے مروی ہے کہ عمر بن عبد العزیز رض نے ابو بکر بن محمد بن عروہ بن حزم کو لکھا کہ رسول اللہ ﷺ کی جو حدیث یا گز شترست یا عمرہ بنت عبد الرحمن کی جو حدیث دیکھو تو اسے لکھو کیونکہ مجھے علم کے منہ اور اہل علم کے گزر جانے کا اندیشہ ہے۔

محمد بن عبد الرحمن سے مروی ہے کہ مجھ سے عمر بن عبد العزیز رض نے کہا کہ کوئی شخص حدیث عائشہ رض کا ان سے یعنی عمرہ سے زیادہ جانے والا انہرہا، انہوں نے کہا کہ عمر رض ان سے پوچھا کرتے تھے۔

عبد الرحمن بن قاسم سے مروی ہے کہ میں نے قائم عمرہ سے مسئلہ پوچھتے سنائے۔  
ابن شہاب کہتے تھے کہ جب مجھ سے عروہ حدیث بیان کرتے تھے پھر عمرہ حدیث بیان کرتی تھیں تو میرے نزدیک عروہ کی حدیث صحیح ہوتی تھی، جب میں دونوں کی گہرائی میں گیا تو عروہ کو ایسا دریا پایا جس کا سارا پانی نہیں کالا جاسکتا۔

حماد بن زیبر سے مروی ہے کہ میں نے ہشام بن عروہ سے سنا کہ میرے والد کہتے تھے کہ تم لوگوں نے کوئی سا علم حاصل کیا، کیونکہ آج تم لوگ چھوٹے ہو اور قریب ہے کہ تم لوگ بڑے ہو جاؤ گے، ہم نے تو صفرنی میں علم حاصل کیا تھا اور ہم بڑے ہو گئے آج ہم اس حالت کو پہنچ گئے کہ ہم سے مسائل پوچھتے جاتے ہیں۔

### محمد بن شہاب زہری رض:

اب راجمیم بن عحد نے اپنے والد سے روایت کی کہ میں نے کسی کو نہیں دیکھا کہ اس نے رسول اللہ ﷺ کے بعد اتنا علم جمع کیا ہو جتنا ابن شہاب نے جمع کیا۔

سفیان بن عینیہ سے مروی ہے کہ مجھ سے ابو بکر الہذی نے جحسن اور ابن سیرین کی مجلس میں بیٹھتے تھے کہا کہ اس حدیث کے لیے میری یہ حدیث یاد رکھو جسے زہری نے بیان کیا، ابو بکر رض نے کہا کہ میں نے ان کا یعنی زہری کا مثل کبھی نہیں دیکھا۔  
مطرف بن عبد اللہ نے کہا کہ میں نے مالک بن انس کو کہتے تھا کہ مدینے میں سوائے ایک کے میں نے فقیر حدیث کسی کو نہیں پایا، میں نے کہا کہ وہ کون ہے، انہوں نے کہا کہ ابن شہاب زہری۔

عمر سے مروی ہے کہ زہری سے کہا گیا کہ لوگوں کا گمان ہے کہ آپ آزاد کردہ غلاموں سے حدیث نہیں بیان کرتے، انہوں نے کہا کہ میں ضرور ان سے حدیث بیان کرتا ہوں، لیکن جب میں مہاجرین و انصار کے فرزندوں کو پاتا ہوں تو ان پر وہ بھروسہ کرتا ہوں جو ان کے علاوہ دوسروں پر نہیں کرتا۔

عبد الرزاق سے مروی ہے کہ میں نے عبید اللہ بن عمر بن حفص بن عامر بن الخطاب رض سے سنا کہ جب میں بڑا

ہوا تو طلب علم کا ارادہ کیا، میں آں عمر ہی بڑھ کے اساتذہ میں سے ایک ایک شخص کے پاس جانے لگا، میں کہتا تھا کہ آپ نے سالم سے کیا تھا، جب بھی میں ان میں سے کسی ایک کے پاس جاتا تھا تو وہ کہتا کہ تم ابن شہاب کو اختیار کرو، یونکہ ابن شہاب سالم کے ساتھ رہتے تھے، حالانکہ ابن شہاب اس وقت شام میں تھے پھر میں نافع کے ساتھ ہو گیا، اللہ نے اس ساتھ رہنے میں خیر کشیر کر دی۔

صلیٰ بن کیسان سے مروی ہے کہ میں اور زہری جمع ہوئے تو ہم نے کہا کہ ہم احادیث لکھ لیں انہوں نے کہا کہ جو روایتیں نبی ﷺ سے آئی ہیں وہ ہم نے لکھ لیں ہیں انہوں نے کہا کہ جو روایتیں صحابہؓ سے آئی ہیں وہ بھی ہم لکھ لیں گے کیونکہ وہ بھی سنت ہیں میں نے کہا کہ وہ سنت نہیں ہیں اس لیے ہم انہیں نہیں لکھیں گے انہوں نے لکھا اور میں نے تھیں لکھا وہ کامیاب رہے اور میں ناکام رہا۔

راوی نے کہا کہ یعقوب بن ابراہیم بن سعد نے اپنے والد سے روایت کی کہ ابن شہاب علم میں ہم سے کچھ آگئے نہ ہوئے،  
سوائے اس کے کہ ہم مجلس میں آتے تھے تو وہ آگے بڑھ جاتے تھے اپنا کپڑا اپنے سینے پر باندھ لیتے تھے اور جو چاہتے تھے پوچھتے تھے  
اور ہمیں صفرنی بانٹ ہوتی تھی۔

زہری سے مروی ہے کہ ہم علم کا لکھنا پسند کرتے تھے یہاں تک کہ ہمیں ان امراء نے لکھنے پر مجبور کیا، تو ہم نے سمجھا کہ مسلمانوں میں سے کوئی شخص لکھنے کو نہ رکھے گا۔

الیوب سے مردی سے کہ میں نے زیر ہی سے زیادہ عالم کی کوئی نہ دیکھا۔

لکھوں سے مردی کے کہ میں سنت ما خدا کا زخم کیا سے زادہ عالم کا اکٹھیں، حانتا۔

عبدالرازاق سے مروی ہے کہ میں نے عمر سے سنا کہ ہم لوگ یہ سمجھا کرتے تھے کہ ہم زہری سے بڑھ گئے یہاں تک کہ ولید قتل کیا گیا اتفاق سے دفاتر اس کے خزانوں سے چرچا پاؤں پر لادے گے جنہیں کہتا تھا کہ یہ زہری کا علم ہے۔